
Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   71  
 

PERAN DAN PEMIKIRAN IMAM AL-GHAZALI DALAM PENDIDIKAN 

ISLAM: LEGACY OF KNOWLEDGE AND SPRIRITUALITY  

 

Muzayyanah Sa’diyah 

muzayyanahsadiyah@gmail.com 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

 

Abstrak 

 

Pendidikan Islam memainkan peran strategis dalam melestarikan, mentransformasikan, dan 

menginternalisasikan nilai-nilai agama dan budaya bagi generasi mendatang, terutama di 

tengah tantangan modernisasi dan globalisasi. Penelitian ini berfokus pada pemikiran Imam 

Al-Ghazali, seorang ulama terkemuka dalam sejarah Islam, yang tidak hanya menguasai ilmu 

keislaman tetapi juga berbagai disiplin ilmu lainnya, termasuk filsafat dan tasawuf. Dengan 

menggunakan metode penelitian kepustakaan berbasis kualitatif, penelitian ini menganalisis 

pemikiran Al-Ghazali mengenai konsep pendidikan Islam, yang menekankan aspek spiritual 

dan moral sebagai landasan utama. Salah satu kontribusi utama Al-Ghazali adalah penekanan 

pada tujuan pendidikan untuk mencapai kesempurnaan insan, baik dalam kedekatan dengan 

Allah SWT maupun dalam kehidupan dunia. Selain itu, pendidikan menjadi sarana 

pembentukan akhlak mulia dan media strategis untuk transformasi ajaran agama. Pemikiran 

Al-Ghazali tetap relevan dalam mengembangkan sistem pendidikan modern yang berorientasi 

pada nilai-nilai spiritual dan moral, menjawab kebutuhan pendidikan yang tidak hanya berbasis 

kompetensi tetapi juga karakter. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

perspektif baru dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer yang integral dan 

holistik. 

Kata Kunci: Al-Ghazali, Pendidikan Islam, tujuan pendidikan. 

 

PENDAHULUAN 

Pemikiran ulang secara struktural dan kultural tentang agama diperlukan mengingat perubahan 

yang belum pernah terjadi sebelumnya yang terjadi di masyarakat, budaya, ekonomi, dan politik 

pada pergantian milenium. Mengakui pentingnya keragaman sosial sangat penting bagi revitalisasi 

kehidupan beragama. Pendidikan Islam, mengingat posisinya sebagai agen perubahan sosial, harus 

dapat beradaptasi dengan dunia global saat ini.  Banyak yang percaya bahwa pendidikan Islam akan 

memainkan peran penting dalam mengangkat komunitas Muslim baik secara intelektual maupun 

praktis. Promosi prinsip-prinsip moral sebagai pertahanan terhadap kejahatan globalisasi hanyalah 

salah satu aspek dari pendidikan Islam. 

Salah satu definisi globalisasi adalah bangkitnya neoliberalisme dan pasar kapitalis sebagai 

ideologi ekonomi yang dominan dalam skala global. Maka, pengembangan dan penanaman 

nasionalisme menjadi sangat penting untuk mengatasi dampak buruk globalisasi. Bagaimanapun, 

mailto:muzayyanahsadiyah@gmail.com


Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   72  
 

pendidikan sangat penting untuk mempertahankan dan mentransmisikan norma-norma budaya 

kepada generasi berikutnya; hal ini terutama berlaku dalam lingkungan Muslim. Tertanam dalam 

pendidikan Islam adalah prinsip-prinsip kehidupan Islam, yang bertujuan untuk meneruskan nilai-

nilai Islam kepada generasi berikutnya dengan cara yang memastikan relevansi dan pertumbuhannya 

yang berkelanjutan dalam masyarakat. Pendidikan Islam, sebagai alat pembudayaan, membantu 

orang mencapai potensi penuh mereka sebagai individu dan sebagai anggota masyarakat sehingga 

mereka dapat berkontribusi paling banyak untuk kesejahteraan dunia dan menemukan kepuasan 

terbesar di akhirat (Fatoni, 2019: 50). Apa yang membuat pendidikan begitu kuat sebagai alat 

pembudayaan adalah posisi pendidik sebagai pembawa alat tersebut. 

Meskipun mengalami banyak kesulitan, Imam Ghazali memiliki keinginan yang besar untuk 

menemukan kebenaran dan terkenal sebagai pembelajar yang ingin tahu dan bersemangat sejak usia 

muda.  Alih-alih menjadi hasil dari usaha atau deskripsi, sifat dan minat utama Imam Ghazali selama 

masa mudanya dan hingga dewasa adalah keinginan untuk menemukan inti kebenaran. Allah SWT 

menganugerahkan kemampuan dan keterampilan kepadanya (Setiawan, 2017: 45). 

Kota Zeez di Persia merupakan tempat kelahiran Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-

Ghazali, yang hidup antara tahun 450 dan 1058 Masehi. Ayahnya memiliki bisnis tekstil yang sukses 

di kota tersebut sebagai pemintal wol. Al-Ghazali memiliki seorang saudara laki-laki. Ayah mereka 

memohon kepada sahabat terdekatnya untuk menjaga kedua anaknya dan memastikan mereka 

mendapatkan pendidikan yang baik sebelum dia meninggal. Segera setelah ayah al-Ghazali meminta, 

sang sahabat mengabulkan permintaannya. Wasiat ayahnya memberikan kesempatan kepada kedua 

putranya untuk melanjutkan pendidikan jika kekayaannya mengering. Menurut Azaman dan 

Badaruddin (2016), dianjurkan agar mereka terus belajar hal-hal baru. 

Menerapkan prinsip-prinsip pendidikan aqidah, ibadah, dan akhlak seperti yang diuraikan 

dalam kitab "Ayyhul Walad" telah dilakukan sebelumnya, terutama oleh Imroatus Sa'adah (2017). 

Hal ini termasuk membaca Al-Qur'an, salat, dan puasa, di antara praktik-praktik akhlak yang baik 

lainnya (Sa'adah, 2017: 7). Tujuan pendidikan Islam, menurut Imam Ghazali, adalah untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan memastikan kebahagiaan mereka di dunia dan akhirat (Faizun 

Najib, 2022). Pandangan tentang tujuan pendidikan Islam ini terkait dengan tujuan pendidikan 

nasional, yang menekankan pada pencapaian potensi penuh seseorang dalam kaitannya dengan 

hubungannya dengan Allah (SWT). Memahami perspektif Imam al-Ghazali tentang pendidikan 

Islam dan bagaimana hal tersebut berkaitan dengan tren dan kebutuhan pendidikan saat ini adalah 

tujuan utama dari penelitian ini. 

 

 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   73  
 

METODOLOGI  

Penelitian ini menggunakan teknik penelitian kualitatif yang berasal dari sumber-sumber 

perpustakaan. Ketika melakukan penelitian di perpustakaan, pastikan untuk memeriksa kredibilitas 

sumber-sumber yang Anda gunakan. Sumber yang dapat dipercaya dan relevan diperlukan untuk 

sumber informasi yang digunakan dalam penelitian. Untuk mendapatkan data dan informasi yang 

dapat dipercaya, teknik ini memanfaatkan literatur yang relevan, seperti yang dijelaskan oleh 

Moleong dalam Metode Penelitian Kualitatif (1990). 

Buku-buku, artikel, majalah, dan karya tulis lainnya yang membahas gagasan dan pendapat 

Imam al-Ghazali tentang pendidikan Islam dicari dan dievaluasi sebagai bagian dari pendekatan 

tinjauan pustaka. Selain itu, para peneliti perlu memastikan bahwa sumber-sumber informasi yang 

mereka gunakan memiliki keunikan dan relevansi dengan tema penelitian mereka. Kemampuan 

untuk meneliti secara menyeluruh pola-pola yang muncul dari data yang diperoleh disoroti oleh 

Nasution dalam Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif (1996). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian deskriptif, yang mungkin secara sah dapat 

memberikan kecenderungan yang berguna tentang situasi dari berbagai kelompok. Ihya Ulum al-Din 

(2007), sebuah buku penting dalam bidang studi pendidikan Islam, menjadi sumber utama dalam 

kajian komprehensif terhadap tulisan-tulisan Al-Ghazali. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Biografi Imam Al-Ghazali 

Nama lengkap Imam Ghazali adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali. 

Menurut Nata (1997), beliau wafat pada tahun 505 H/1111 M setelah dilahirkan di sebuah desa kecil 

bernama Ghazal di provinsi Tus Khurasan pada tahun 450 H/1059 M. Sepanjang masa kecilnya, 

ayahnya bekerja sebagai pemintal wol, memintal dan menjual wol yang telah dipintal (Sulaiman, 

1993: 9). Al-Ghazali memiliki dua orang saudara laki-laki. Ia berpesan kepada rekan-rekannya untuk 

mendidik kedua anak laki-lakinya dengan baik dan memberi mereka pendidikan yang sangat baik 

sebelum ayahnya meninggal dunia. Setelah kematiannya, teman-temannya segera membagikan harta 

warisannya kepada kedua anaknya, memastikan bahwa mereka menerima pendidikan yang 

berkualitas dan dorongan untuk tetap bersekolah selama mungkin (Nata, 2001: 81). 

Ahmad bin Muhammad al-Raziqani dari Tus, Abi Nashr al-Ismaili dari Jurjani dan al-Juwayni, 

dan Imam al-Haramain adalah beberapa dari sekian banyak guru besar yang ia miliki selama 

hidupnya. Meskipun al-Ghazali jelas merupakan seorang yang cerdas dan dapat memahami apa saja, 

namun perlu disebutkan bahwa al-Juwayni memiliki pengetahuan yang luas, seperti yang 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   74  
 

ditunjukkan oleh karyanya "lautan yang dalam di mana ia tenggelam" (Bahrun mughriq) (Nata, 

2001): 82). Khalaf, Lubab al-Nadzar, Tasbin al-Ma'akidz, al-Basith, al-Wasith, al-Wajiz, dan al-

Mabadi' wa al-Ghayat fi Fann al-Khalaf merupakan beberapa karya Imam al-Ghazali (Nata, 2001: 

83). Tak terhitung lagi artikel-artikelnya yang dapat ditemukan dalam buku-buku seperti Kalam, 

Ghayah, al-Maram fi ilm al-Kalam, Islam al-Musytasyfa, Ihya Ulum al-Din, filsafat Maqasid al-

Falasifah, dan hukum Islam al-Musytasyfa. Oleh karena itu, Imam al-Ghazali memiliki beberapa 

taktik yang disempurnakan dan kemudian mendapatkan gelar seperti Hujjatul Islam, Syaikh al-

Sufiyin, dan Imam al-Murabin (Nata, 1999: 60). 

Pemikiran Bidang Pendidikan Islam 

Untuk memahami pandangan Al-Ghazali tentang pendidikan, kita harus mengenal karyanya 

dalam berbagai topik, termasuk fungsi, tujuan, kurikulum, teknik, guru, dan murid. Pendidikan 

memiliki peran penting dalam membentuk cara hidup dan pola pikir masyarakat. Karena Al-Ghazali 

sangat menekankan pada efek pendidikan pada murid, pendapatnya tentang masalah ini sering kali 

lebih bersifat empiris. Dia berpikir bahwa anak-anak bergantung pada orang tua dan orang dewasa 

lainnya dalam kehidupan mereka untuk mendapatkan dukungan. Hal ini sesuai dengan ajaran Nabi 

Muhammad SAW, yang menyatakan: 

 

 Artinya : "“Hâjib bin al-Walid menceritakan kepada kami (dengan mengatakan) Muhammad bin 

harb menceritakan kepada kami (yang berasal) dari al-Zubaidi (yang diterima) darfi al- Zuhri (yang 

mengatakan) Sa'id bin al-Musayyab memberitahukan kepadaku (yang diterima) dari Abu Hurairah 

bahwa ia berkata, Rasulullah saw bersabda: "Setiap anak lahir (dalam keadaan) fitrah, kedua orang 

tuanya (memiliki andil dalam) menjadikan anak beragama Yahudi, Nasrani, atau bahkan beragama 

Majusi, sebagaimana binatang ternak memperanakkan seekor binatang (yang sempurna anggota 

tubuhnya). Apakah anda mengetahui di antara binatang itu ada yang cacat atau putus (telinganya 

atau anggota tubuhnya yang lain)? " (HR Muslim). 

Karena pendidikan memungkinkan manusia untuk kembali ke jati dirinya yang mendasar, 

memahami pesan hadits ini menyoroti pentingnya pendidikan (Sutrisno, dalam Rahman, 2006: 54). 

Pendidikan yang baik akan mengajarkan setidaknya empat hal penting. Langkah pertama adalah 

mengenalkan siswa kepada Allah (SWT), yang merupakan pencipta alam semesta dan diri kita 

sendiri; melalui karunia-Nya, manusia dapat mewujudkan potensi penuh mereka. Ketika kita 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   75  
 

memiliki pendidikan yang mengajarkan kita kebenaran, maka akan sangat jelas bahwa mengikuti 

jalan-Nya adalah satu-satunya cara untuk menemukan kebahagiaan. Dan kita tidak boleh 

menyembah selain Allah (SWT).  Kedua, mengakui bahwa manusia adalah makhluk yang saling 

bergantung dan harus bertanggung jawab atas tindakannya di dunia ini. 

Manusia hanya mementingkan kebahagiaannya sendiri, dan ia memikul tanggung jawab penuh 

atas cara-cara yang digunakan untuk mencapainya. Dengan cara ini, ia dapat memanfaatkan sumber 

daya yang dimilikinya dengan baik untuk memenuhi kebutuhannya dan menyelamatkan kehidupan 

yang tak ternilai harganya, aset yang paling penting adalah pendidikan. Pentingnya pendidikan Islam 

dalam membentuk orang-orang yang baik dan membantu mereka menemukan tujuan hidup sangatlah 

penting. Di antara mereka yang telah menjelaskan pentingnya pendidikan Islam, Imam Al-Ghazali 

menonjol. Hubungan yang lebih kuat dengan Allah SWT adalah tujuan akhir dari pendidikan Islam, 

dalam perspektifnya. 

Tujuan pendidikan Islam, menurut Imam Al-Ghazali, adalah untuk mencapai kesempurnaan 

dalam hal agama dan moralitas. Menurut beliau, tujuan pendidikan adalah untuk membantu manusia 

mengembangkan karakter yang berbudi luhur dan sikap rendah hati kepada Allah. Orang dapat 

menjadi sempurna dan menemukan kesenangan di dunia dan akhirat melalui pendidikan dan 

memberi kepada orang lain. Pendidikan Islam, menurut Imam Al-Ghazali, sangat penting di dunia 

saat ini, dan ide-idenya dapat berfungsi sebagai fondasi untuk sistem pendidikan baru yang 

memprioritaskan prinsip-prinsip moral dan agama. 

a. Pendidikan membimbing manusia menuju kehidupan yang sempurna 

Menurut Imam Al-Ghazali, pendidikan adalah kekuatan pendorong di balik eksistensi manusia 

yang sempurna. Perspektif ini sejalan dengan filosofi pendidikannya, yang menyoroti perlunya 

membina hubungan pribadi dengan Allah SWT daripada hanya berkonsentrasi pada tujuan-tujuan 

materialistis. Pendidikan, menurut Al-Ghazali, harus bertujuan lebih dari sekadar memberikan 

pengetahuan, tetapi juga membantu siswa tumbuh secara spiritual dan moral sehingga mereka dapat 

menjadi sempurna di hadapan Tuhan dan menikmati hidup baik sekarang maupun di masa depan 

(Al-Ghazali: 76). 

Kurikulum, pedagogi, tanggung jawab guru, dan aspek-aspek lain dari pendidikan dibentuk 

oleh penetapan tujuan pendidikan, yang konsisten dengan perspektif ini. Menganalisis ide-ide Al-

Ghazali mengungkapkan bahwa pendidikan harus mengarah pada dua tujuan: pertama, membantu 

orang menjadi lebih sempurna dalam hubungan mereka dengan Tuhan, dan kedua, membantu orang 

menjadi lebih sempurna dengan cara yang memberi mereka kebahagiaan baik di dunia maupun di 

akhirat. Menurut Renita Nur Rahma dkk. (2021: 70), sistem pendidikan yang menyeimbangkan 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   76  
 

antara komponen spiritual dan kehidupan duniawi harus mencakup seluk-beluk teologis dan moral 

dari pendidikan Islam yang didasarkan pada filosofi Imam Al-Ghazali. 

Memahami tempat seseorang di alam semesta dan tugas yang diberikan kepada setiap individu 

oleh Allah SWT merupakan inti dari pandangan al-Ghazali tentang nilai pendidikan Islam. Dengan 

mempelajari Islam, orang dapat memperoleh wawasan tentang makna kehidupan dan memilih jalan 

yang sesuai dengan prinsip-prinsip agama. Perspektif ini meletakkan dasar untuk membangun sistem 

pendidikan yang bermoral dan berorientasi pada agama yang akan membantu manusia menjadi 

manusia yang ideal dan menemukan kebahagiaan abadi di dunia dan akhirat. 

Oleh karena itu, pendidikan dipandang oleh Imam Al-Ghazali sebagai panglima utama dalam 

membimbing eksistensi manusia menuju kesempurnaan dalam pandangannya tentang pentingnya 

pendidikan Islam. Premis penting untuk membangun sistem pendidikan Islam yang bermakna dan 

dapat diterapkan adalah dimasukkannya komponen spiritual dan moral dalam tujuan pendidikan, 

dengan penekanan pada pendekatan diri kepada Tuhan dan kesenangan di dunia dan akhirat. 

b. Pembentukan Akhlak Mulia 

Pengembangan karakter moral yang tinggi merupakan salah satu tujuan utama pendidikan 

Islam, menurut Imam Al-Ghazali. Pemikirannya sejalan dengan kerangka teori dalam pendidikan 

yang mengutamakan penanaman nilai dan keyakinan pada siswa. Menurut Al-Ghazali, tujuan 

pendidikan ada dua: pertama, untuk mendapatkan informasi; dan kedua, untuk mengembangkan 

karakter yang unggul. Pencapaian kebajikan (fadhilah) dan hubungan yang lebih dalam dengan 

Allah, menurut Al-Ghazali, merupakan tujuan utama pendidikan Islam. Oleh karena itu, kebajikan 

seperti kejujuran, kerendahan hati, dan keadilan harus ditanamkan kepada siswa melalui pendidikan 

formal. Bagian penting dari pendidikan Islam adalah membantu siswa mengembangkan karakter 

moral, yang pada gilirannya membuat mereka menjadi warga negara yang lebih baik (Agus, 2018: 

22). 

Menurut filosofi pendidikan Al-Ghazali, manusia dapat mencapai kesempurnaan jika mereka 

mencari pengetahuan dan mempraktikkannya melalui kebajikan. Fokus pada pertumbuhan moral dan 

spiritual manusia, selain perkembangan akademis mereka, terlihat jelas dalam hal ini. Ada beberapa 

konsekuensi utama dari pandangan al-Ghazali tentang pentingnya perkembangan moral dalam 

pendidikan Islam. Aliran filsafat Islam ini berpendapat bahwa mengajarkan siswa tentang benar dan 

salah merupakan hal yang mendasar bagi pendidikan yang menyeluruh. Oleh karena itu, siswa yang 

bersekolah di sekolah Islam lebih cenderung mengembangkan karakter moral yang kuat dan menjadi 

contoh positif bagi orang lain. 

Penekanan yang sama pada pengembangan intelektual dan moral merupakan hal yang penting 

dalam metode pendidikan yang didasarkan pada doktrin Al-Ghazali. Tujuan pendidikan seharusnya 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   77  
 

bukan hanya perolehan informasi, tetapi lebih pada pembentukan pribadi yang berakhlak mulia dan 

taat beragama. Tujuan pendidikan Islam adalah menghasilkan warga negara yang jujur, bertanggung 

jawab, dan berkomitmen untuk membuat dunia menjadi tempat yang lebih adil dan damai, dengan 

demikian hal ini masuk akal. 

Jadi, sistem pendidikan yang berpusat pada prinsip-prinsip moral, etika, dan keadilan dapat 

dibangun di atas dasar yang kuat yang diberikan oleh ajaran Imam Al-Ghazali tentang pentingnya 

pembentukan moral dalam pendidikan Islam. Jika kita ingin membesarkan orang-orang yang baik, 

memiliki kesadaran spiritual, dan mampu membuat perbedaan di dunia dan akhirat, kita harus 

melakukan hal ini. 

Konsep Pemikiran Al-Ghazali tentang Tasawwuf 

Dalam interpretasi al-Ghazali tentang tasawuf, ada tiga ide kunci yang muncul. Namanya 

adalah Tawakkal, Zuhud, dan Ihsan. Salah satu komponen kunci dari tasawuf yang menekankan 

perlunya kepercayaan penuh kepada Tuhan adalah gagasan tawakkal, menurut al-Ghazali. Kita harus 

menerima dan percaya bahwa segala sesuatu yang terjadi pada kita adalah kehendak Tuhan dan 

segala sesuatu yang Tuhan kehendaki untuk kita adalah yang terbaik. Gagasan ini termasuk dalam 

tawakkal. Dalam tasawuf, tawakal ditunjukkan dengan mengakui bahwa segala sesuatu terjadi 

karena suatu alasan dan kita harus mau percaya dan menerima pilihan Tuhan. Dengan tawakal, kita 

tidak perlu lagi merasa khawatir atau takut. Semua hal terjadi sesuai dengan rencana dan 

pengetahuan Tuhan, dan inilah sebabnya (Al-Ghazali, 1996: 36). 

Dalam tasawuf, zuhud adalah yang terpenting, menurut Al-Ghazali. Kita telah belajar dari 

gagasan ini bahwa kita perlu menarik diri dari hal-hal material dan berkonsentrasi pada kehidupan 

spiritual kita. Zuhud lebih merupakan sebuah kondisi pikiran daripada sebuah pengunduran diri 

secara fisik dari dunia; zuhud adalah sikap yang tidak terlalu menaruh harapan besar pada 

kesuksesan duniawi atau kenyamanan materi. Menurut al-Ghazali, salah satu prinsip zuhud adalah 

menjaga kebutuhan finansial dan spiritual. Praktik zuhud dapat membebaskan kita dari batasan-

batasan eksistensi material, yang dapat menghalangi upaya kita untuk mencapai pencerahan dan 

pemenuhan potensi spiritual (Zuhri, 2014: 92). Mengejar kesempurnaan dalam pengabdian adalah 

apa yang dimaksud oleh al-Ghazali ketika ia menggunakan istilah ihsan dalam ajarannya. Melakukan 

ihsan dalam beribadah membutuhkan kehadiran yang penuh dengan Tuhan, perhatian yang tidak 

terbagi, dan ketulusan. Praktik ritual ibadah dalam ihsan menggabungkan unsur-unsur spiritualitas. 

Ketika kita beribadah, kata Al-Ghazali, lakukanlah dengan sepenuh hati dan jiwa, seakan-akan kita 

sedang bercakap-cakap dengan Tuhan. Kesadaran spiritual yang lebih mendalam dan kedekatan 

dengan Tuhan dapat dicapai melalui beribadah dengan Ihsan (Nasution, 2003: 31). 

Di antara banyak gagasan sufi yang diajarkan oleh al-Ghazali adalah Tawakal, Zuhud, dan 

Ihsan. Nilai untuk menjadi kuat dan gigih dalam menghadapi kesulitan merupakan inti dari ide 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   78  
 

kesabaran. Tawadhu adalah sikap rendah hati dan sederhana; orang yang memilikinya tidak mencari 

kekaguman atau pujian dari orang lain. Ide tawadhu berkaitan dengan tawakal, yaitu bersandar 

sepenuhnya kepada Allah atas segala sesuatu. Muhasabah adalah semacam introspeksi yang 

membutuhkan penilaian rutin terhadap perilaku kita dan mengidentifikasi serta memperbaiki setiap 

celah dalam pengabdian keagamaan kita. Sangatlah penting dalam tasawuf untuk menerapkan 

prinsip-prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari. Dengan mempraktikkan Tawakal, kita dapat 

mengurangi kecemasan yang berlebihan dan memperoleh ketenangan jiwa. Hambatan-hambatan 

duniawi yang bersifat sementara dapat dilepaskan melalui penebusan dosa, sehingga kita dapat 

mencurahkan lebih banyak waktu dan energi untuk kehidupan spiritual kita. Ihsan meningkatkan 

kualitas ibadah kita dan memperdalam hubungan kita dengan Tuhan (Djamil, 2004: 75). 

Memperbaiki akhlak dan perilaku seseorang juga bergantung pada faktor-faktor lain seperti 

kesabaran, tawadhu, tawakal, dan muhasabah. Mempertahankan ketenangan dalam menghadapi 

kesulitan adalah karunia kesabaran. Karena tawadhu, kita dapat hidup sederhana dan menghargai 

prinsip-prinsip di atas harta duniawi. Melepaskan kendali dan bersandar pada kehendak Allah, 

keduanya dibantu oleh Tawakal. Namun, dengan bantuan Muhasabah, kita dapat menyempurnakan 

praktik ibadah kita sepanjang waktu dan menjadi lebih sempurna. Kehidupan spiritual, hubungan 

seseorang dengan Tuhan, dan pemahaman seseorang akan tujuan hidup dapat ditingkatkan dengan 

pengetahuan dan penerapan ide-ide ini. Kehidupan spiritual yang bermakna yang mendekatkan 

seseorang kepada Tuhan diletakkan dengan kuat oleh ide-ide Al-Ghazali tentang tasawuf (Al-Attas, 

1997: 48). 

Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan, kata Imam al-Ghazali, seharusnya bukan kesuksesan materi, melainkan 

hubungan yang lebih kuat dengan dan pengagungan kepada Allah SWT. Karena permusuhan, 

kemarahan, dan kebencian akan tumbuh subur jika pendidikan tidak dimaksudkan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. (Al-Abrasy, 1975: 273). 

Pandangan filosofis yang dipegang oleh al-Ghazali, yang sangat terpengaruh oleh tasawuf, 

selaras dengan pendapatnya yang lebih condong ke arah spiritual. Kesempurnaan manusia, baik di 

dunia maupun di akhirat, adalah tujuan akhir pendidikan, kata al-Ghazali. Anda tidak akan dapat 

menemukan kebenaran atau menghindari kejahatan sepenuhnya sampai Anda mempelajari ilmu 

moral dan tasawuf. Mempelajari konsep moral dan sufi dengan tujuan untuk mempraktikkannya 

dalam kehidupan sehari-hari adalah tujuannya.  Dalam pandangan Al-Ghazali, pengetahuan tanpa 

aplikasi hanyalah kebodohan (Al-Ghazali: 272-273). 

Sikap qana'ah (keyakinan bahwa harta yang dimiliki sudah cukup) dan zuhud (kurangnya 

kepedulian terhadap harta benda) Al-Ghazali terhadap dunia dan akhirat juga ditunjukkannya. Dia 

menunjukkan mentalitas yang sama ketika rekan kerja ayahnya mengirim al-Ghazali dan adiknya, 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   79  
 

Ahmad, ke sebuah madrasah Islam, di mana mereka diberikan berbagai fasilitas, makanan, dan 

kemungkinan pendidikan. "Saya mencari keridhaan Allah, bukan harta dan kesenangan" (Al-Abrasy, 

1975: 273), itulah yang dijawab oleh Al-Ghazali dalam menanggapi hal ini. 

Lebih dari itu, menurut Al-Ghazali, orang yang rasional adalah orang yang dapat 

menggunakan dunia untuk kebaikan akhirat; orang ini memiliki status yang lebih baik di mata Allah 

dan akan mendapatkan kenikmatan yang lebih banyak di akhirat karena ia mampu melakukannya.  

Inti dari pendidikan, dalam pandangan al-Ghazali, bukanlah untuk menyakiti dunia, namun dunia 

hanyalah media untuk mengajar. Melihat perspektif al-Ghazali tentang tujuan pendidikan, kita dapat 

melihat bahwa ada dua tujuan utama yang harus dicapai. Mencapai kesempurnaan manusia adalah 

yang pertama. Menjadi lebih dekat dengan Allah (SWT), yaitu. Sulaiman (1993: 18) berpendapat 

bahwa kondisi kedua, kesempurnaan manusia, diperlukan untuk kenikmatan abadi. 

 Lebih lanjut Al-Ghazali menjelaskan bahwa tujuan mempelajari ilmu adalah ilmu  itu sendiri, 

dengan menyatakan: “Apabila engkau melakukan penyelidikan atau penalaran terhadap ilmu 

pengetahuan, maka engkau akan melihat kelezatan ilmu itu, oleh karena itu tujuan mempelajari ilmu 

pengetahuan adalah untuk ilmu pengetahuan itu sendiri” (Zainuddin, 1991: 42-43).  

Menurut apa yang dikatakan al-Ghazali di atas, pikiran ilmiah maju dalam pencariannya akan 

pengetahuan melalui kegembiraan intelektual dan spiritual yang ditemukan dalam penelitian, 

penalaran, dan studi mendalam dengan komitmen energi dan pemikiran. Menurut Al-Ghazali, pelajar 

harus bijaksana, sadar diri, mampu melakukan penyelidikan yang mendalam, dan memanfaatkan 

kecerdasan mereka sebaik-baiknya. Menurut Al-Ghazali, "tujuan pelajar dalam mempelajari semua 

ilmu pengetahuan saat ini adalah kesempurnaan dan keutamaan jiwanya" (Al-Ghazali, 1967: 361). 

Hal ini pada dasarnya berarti bahwa pendidikan terutama dimaksudkan untuk menanamkan nilai-

nilai moral. 

Pernyataan al-Ghazali di atas didukung oleh Athiya al-Abrasi. “Pendidikan karakter 

merupakan jiwa dari pendidikan Islam, dan Islam menyimpulkan bahwa pendidikan karakter dan 

akhlak ialah jiwa dari pendidikan Islam itu sendiri. Pencapaian karakter yang sempurna itu 

penting.” Tujuan sebenarnya dari pendidikan Islam (Zainuddin, 1991: 44). 

Mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat, menurut Al-Ghazali, merupakan tujuan akhir dari 

pendidikan, di samping tujuan-tujuan yang telah disebutkan di atas. Untuk menghasilkan 

kebahagiaan yang merata di dunia dan akhirat, Al-Ghazali memperhatikan aspek duniawi dan 

ukhrawi secara bersamaan. Dia tidak puas hanya berfokus pada kehidupan ini dan akhirat; dia juga 

memastikan bahwa al-Ghazali tidak rabun terhadap tujuan pendidikan seperti yang dilakukan oleh 

orang-orang sezamannya-yang menyalahkannya karena menyepelekan keduanya-dan tidak 

melakukan apa pun untuk mengubahnya. 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   80  
 

Kurikulum 

Definisi dasar dari kata ini adalah sebuah program studi yang dirancang untuk memberikan 

informasi yang dibutuhkan siswa agar dapat berkembang di habitat alami mereka; namun, perspektif 

al-Ghazali dapat dipahami melalui pemahamannya tentang ilmu pengetahuan. Ia menetapkan tiga 

cabang ilmu pengetahuan yang berbeda. Tampaknya kedudukan hukum ilmu pengetahuan adalah 

dasar yang mendasari perspektif Al-Ghazali dalam perbedaan ini. Seiring berjalannya waktu, ia 

menyadari bahwa pentingnya ilmu pengetahuan tidak hanya didasarkan pada aplikasi praktisnya, 

tetapi juga pada keharusan moral untuk mendapatkan pengetahuan tersebut. Prinsip-prinsip 

kewajiban pribadi dan komunal sering diartikulasikan dalam tulisan-tulisan hukum Al-Ghazali. 

Paling tidak, metode pemikiran ini akan menginspirasi individu untuk menjadi ahli ilmu 

pengetahuan. 

Setiap Muslim memiliki kewajiban untuk mendidik diri mereka sendiri dalam ilmu 

pengetahuan karena manfaatnya yang sangat besar bagi komunitas Muslim secara keseluruhan. 

Dalam kategori kedua adalah disiplin ilmu yang termasuk dalam Fardhu Kifayah. Meskipun tidak 

setiap Muslim harus memiliki informasi ini, namun wajib bagi setiap Muslim untuk 

mendapatkannya. Akan dianggap berdosa jika ada Muslim dalam kelompok yang tidak memiliki 

informasi ini. Al-Ghazali (2007: 15) memasukkan ilmu kedokteran, matematika, pertanian, politik, 

pengobatan tradisional, dan menjahit sebagai ilmu Fardhu Kifayah. 

 Kurikulum pendidikan Islam menyeimbangkan ilmu-ilmu agama dan dunia, dengan beberapa 

ilmu dikonsentrasikan atau dispesialisasikan tergantung pada masa perkembangan dan tingkat 

pendidikan. Umumnya kurikulum pendidikan Islam mencakup ilmu-ilmu berikut: Linguistik dan 

Agama, Ilmu Pengetahuan Alam, Sejarah, Geografi, Sastra, Puisi, Nahwu, Balaghoh, Filsafat, 

Logika, dan beberapa ilmu lain yang membantu berbagai ilmu tersebut. Oleh karena itu, kurikulum  

pendidikan Islam bersifat fungsional. Tujuannya tidak hanya untuk membesarkan dan mendidik 

umat Islam yang memahami agamanya dan Tuhannya serta mengetahui akhlak Al-Quran, tetapi juga 

untuk menghasilkan manusia yang mengetahui kehidupan dan dapat menikmati kehidupan yang  

bebas dan berakhlak mulia. Melalui tugas-tugas tertentu yang mereka kuasai, masyarakat dapat 

menafkahi dan mengembangkan komunitasnya serta memajukan dan  mengembangkan kehidupan di 

dalamnya. 

Pendidik dan Anak didik 

Dalam hal pendidik, Al-Ghazali memiliki pendekatan yang "idealis". Pendidik yang sempurna, 

dalam pandangannya, adalah mereka yang tidak hanya mengetahui materi yang diajarkan, tetapi juga 

memiliki hati yang baik dan mengajar. Dalam bagian ini, al-Ghazali menekankan perlunya 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   81  
 

mengintegrasikan teori dan praktik. Dia membandingkan seorang pendidik sejati dengan sinar 

matahari dan udara harum yang mengelilinginya. 

Untuk meneruskan ajaran Nabi Muhammad, seseorang harus memiliki pengetahuan yang baik, 

seperti yang dinyatakan dalam buku Ayyuhal Walad al-Ghazali. Banyak orang yang cerdas tidak 

termasuk dalam lingkaran dalam Nabi. Meskipun demikian, indikator-indikator tersebut dapat 

dipahami dalam skala dunia, memastikan bahwa tidak ada seorang pun yang mengaku sebagai guru 

atau pemimpin spiritual (Mursyid). Siapapun yang melepaskan ambisi duniawi dan mengejar 

kemuliaan untuk mengikuti jalan para pengajar yang bijaksana adalah orang yang harus disebut 

sebagai guru. Ajaran nenek moyangnya bersambung sampai kepada Nabi (SAW). Mencurahkan 

lebih banyak waktu untuk kegiatan ibadah seperti berdoa, berderma, dan berpuasa dan mengurangi 

waktu untuk makan, minum, dan tidur. Berdoa, khusyuk dalam beribadah, menghargai, tawakal, 

percaya diri, qona'ah, damai, bijaksana, rendah hati, jujur, pemalu, selalu menepati janji, rajin, 

pendiam, tidak tergesa-gesa, dan sifat-sifat positif lainnya adalah sifat-sifat yang diharapkan dari 

seorang guru yang cerdas jika dikaitkan dengan guru. 

"Wahai anakku, hakikat ilmu adalah mengetahui apa itu ketaatan dan ibadah," kata Al-Ghazali 

dalam Ayyuhal Walad. Semua tindakan sesuai dengan hukum syariah (Al-Ghazali: 120). Kita dapat 

menyimpulkan beberapa hal yang berhubungan dengan filosofi Al-Ghazali tentang pendidikan dari 

kualitas pelajar yang diuraikannya di atas. Mencari pengetahuan, pertama dan terutama, adalah 

pencarian ilahi yang mencari pemenuhan. Jiwa seseorang dapat dimurnikan dari keinginan dan 

ambisi dasar melalui perolehan pengetahuan. Sikap mulia dan martabat spiritual merupakan 

prasyarat untuk mendapatkan pengetahuan. Kedua, filosofi pendidikan al-Ghazali didasarkan pada 

prinsip ilham, yang didukung oleh etika siswa. Menurutnya, Allah menerangi hati manusia melalui 

pengetahuan. Ketiga, mengejar pengetahuan yang dimotivasi oleh agama. Sebenarnya, mengejar 

pengetahuan agama adalah puncak dari semua pengetahuan. 

Metode 

Pendekatan instruksi didasarkan pada pemberian contoh. Artinya: Contoh nyata dan ilustrasi 

lebih baik daripada nasihat (Lisan Al-hal Afshahu Min Lisan Al-Maqal, Al-Ghazali: 8). Setelah itu, 

Al-Ghazali memusatkan perhatian pada pendekatan khusus untuk pengajaran agama bagi kaum 

muda. Dia melakukan ini dengan memberikan contoh yang baik bagi anak-anaknya, mendorong 

mereka untuk melakukan hal yang sama, dan mengajari mereka pelajaran hidup yang berharga. 

Ketika kita membesarkan anak-anak, tindakan kita dan orang-orang yang bergaul dengan mereka 

memiliki dampak yang signifikan terhadap kehidupan mereka. Ketika seseorang mengelilingi diri 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   82  
 

mereka dengan orang-orang yang baik, mereka mungkin menjadi lebih religius, tetapi ketika mereka 

mengelilingi diri mereka dengan orang-orang jahat, mereka mungkin menjadi lebih korup. 

Kecenderungan Al-Ghazali terhadap pendidikan sejalan dengan minatnya terhadap pendidikan 

agama dan moral, terutama dengan konsep-konsep tentang atribut yang harus dimiliki oleh para 

pendidik yang efektif. Atas dasar pemikirannya bahwa pendidikan adalah sebuah pekerjaan yang 

melibatkan interaksi yang erat antara dua individu-pengajar dan murid-Al-Ghazali sangat 

menekankan hal ini. Menurut Nata (2000), unsur keteladanan yang utama menjadi aspek integral dari 

pendekatan pengajaran dengan cara ini. 

Pentingnya keteladanan dalam membentuk kepribadian seseorang ditekankan dalam Al-Qur'an. 

Allah SWT memerintahkan kita untuk meneladani akhlak Rasul-Nya yang sangat baik dengan 

mempelajari perbuatan-perbuatannya. Ayat 21 dari Surat Al Azab dalam Al Qur'an, yang telah 

diverifikasi oleh Allah SWT. 

Artinya: “Sesungguhnya Telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) 

bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak 

menyebut Allah”. (Q.S. Al-Ahzab : 21). 

Jika mereka mampu menunjukkan karakter yang sangat baik, para pendidik dan instruktur dapat 

menjadi panutan yang positif bagi para murid mereka. Di sisi lain, instrumen ini memiliki potensi 

untuk menjadi berbahaya dan merusak di saat-saat tertentu, membuat anak-anak tersesat dan masuk 

ke dalam jurang keputusasaan. "Lisan al-hal Afshahu Min Lisan Al-Maqal" diterjemahkan menjadi 

"Teladan yang jelas lebih dikenal (lebih baik) daripada nasihat" (Al-Ghazali: 8), oleh karena itu 

pendekatan "Uswa Hasana" adalah yang paling efektif dalam hal ini, menurut buku al-Ghazali, 

Bidayah al-Hidayah. 

Islam sangat mengutamakan metode pengajaran dengan cara memberi contoh. Islam adalah 

agama yang mengajarkan perdamaian dan toleransi, bukan kekerasan. Alasannya, meskipun pedang 

dapat memaksa seseorang untuk melakukan hal-hal tertentu, pedang tidak dapat masuk ke dalam jiwa 

mereka. Ideologi-ideologi yang disebarkan oleh pedang dengan cepat kehilangan pengaruhnya, yang 

mengarah pada permusuhan yang terus berlanjut setelah senjata atau penggunanya lenyap. Oleh 

karena itu, cara terbaik dan paling langsung untuk mencapai kesuksesan dalam mengajar adalah 

dengan menggunakan keteladanan. Sebagai contoh, menurut Qutb (2007: 180), ide menjadi fakta, 

yang pada gilirannya mengarah pada perbuatan, yang pada gilirannya menjadi sejarah. 

Dalam hal pendekatan pendidikan, baik al-Ghazali maupun Ibnu Sina tidak memberikan rincian 

mengenai praktik pedagogis mereka sendiri. Karena pendidik memiliki tanggung jawab untuk 

memberikan contoh positif bagi murid-muridnya dalam akhlakul karimah, Al-Ghazali menempatkan 

fokus yang lebih besar pada "uswatun hasanah" (keteladanan). 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   83  
 

Imam al-Ghazali adalah seorang pemikir yang brilian dan murid yang berbakti, seperti yang 

dapat kita lihat dari biografinya. Tidak mengherankan, mengingat kecenderungan al-Ghazali yang 

cukup besar dalam fikih dan tasawuf, pendapatnya tentang topik-topik ini kemungkinan besar 

berdampak pada cara dia mengajar. Pandangan dan kepribadiannya sebagai seorang sufi sejalan 

dengan filosofi pendidikannya, yang menyeluruh dan metodis (Apartanto dan al-Barry: 94, 355). 

Klasifikasi Ilmu 

Sistem pendidikan modern di negara-negara mayoritas Muslim mengalami kurangnya 

kejelasan kurikulum karena, sebagian, karena penghapusan pemahaman hirarkis lama tentang 

pengetahuan. Padahal, warisan keilmuan Islam mengakui adanya saling ketergantungan dan hirarki 

dari beberapa bidang, yang memungkinkan terbentuknya berbagai kesatuan. Menata ulang 

pendidikan Islam di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim membuat topik kategorisasi 

pengetahuan menjadi relevan. 

Ihya Ulumuddin mengidentifikasi empat cara yang berbeda untuk mengklasifikasikan 

informasi dalam karyanya (Al-Ghazali, 1996: 15). Pengetahuan tentang dunia dan akhirat adalah 

yang pertama. Di sisi lain, ada tiga kategori pengetahuan ghairu al-syar'iah (duniawi): mahmudah, 

mubah, dan madzmumah. Kedua, dua cabang utama studi ilmiah: teori dan praktik. Selain itu, ilmu 

ini juga membedakan antara informasi yang telah disampaikan (hudhuri) dan ilmu yang telah 

dipelajari (hushuli).  Fardhu kifayah (kewajiban bagi semua Muslim) dan fardhu 'ain (kewajiban 

bagi setiap Muslim) merupakan kategori keempat dari ilmu pengetahuan. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Al-Ghazali jelas merupakan seorang pemikir tentang pendidikan, seperti yang telah kita lihat 

dalam analisis esai di atas. Meskipun ia kebanyakan menulis tentang topik yang tidak berhubungan 

dengan pendidikan, ia meluangkan waktu untuk membicarakannya. Menurut hasil penelitian, ia 

memiliki beberapa pemikiran yang sangat baik tentang pendidikan, yang telah memberikan manfaat 

bagi pendidikan Islam dan masih relevan dalam lanskap pendidikan saat ini. 

Sebuah rencana yang koheren untuk memperkenalkan pendidikan Islam akan berkembang dari 

ide dan pendapat yang dibagikan oleh tokoh pendidikan tersebut. Menambahkan, meningkatkan, dan 

memodifikasi pemikiran dan konsep Al-Ghazali untuk sistem pendidikan saat ini sangat penting 

untuk mengikuti perkembangan teknologi pendidikan yang cepat. 

Di antara gagasannya tentang pendidikan Islam, Al-Ghazali bertujuan untuk menanamkan etos 

kerja dan rasa memiliki tujuan pribadi di kalangan umat Islam. Guru, menurut al-Ghazali, harus 

dapat membimbing murid-muridnya menuju kebahagiaan dunia dan akhirat. 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   84  
 

Menyucikan jiwa dari sifat-sifat yang tak terlukiskan adalah penting bagi seorang murid untuk 

mendapatkan informasi yang dibutuhkan. Jiwa yang kotor, menjijikkan, dan dipenuhi dengan sifat-

sifat yang tidak suci tidak dapat diterangi oleh cahaya kebijaksanaan. Penulis terbuka terhadap 

masukan dan saran yang dapat membantu menyempurnakan artikel ini karena penulis menyadari 

bahwa masih ada beberapa kekurangan. 

Saran 

Kontribusi Imam al-Ghazali terhadap pendidikan Islam dan gagasan-gagasannya mengenai 

hal tersebut merupakan subjek eksklusif dari penelitian ini. Penulis penelitian ini berharap bahwa 

penelitian ini dapat menjadi sumber informasi bagi para pembaca dan penelitian-penelitian 

selanjutnya. Mengingat keterbatasan penelitian ini, penulis menyadari bahwa penelitian ini masih 

memiliki banyak kekurangan, maka penulis menerima masukan dari pembaca dalam bentuk kritik 

dan rekomendasi untuk menyempurnakan penelitian ini. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Agus, Zulkifli. 2018. “Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Ghazali,” Raudhah Proud To Be 

Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3.2 (2018), 21–38. 

Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta : Logos Wacana Ilmu, 1997, Cet. III. 

Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta : Logos, 1999. 

Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, Jakarta : PT. Raja Grafindo  Persada,  

2001, 

Al-Ghazali. 2003 Ayyuhal Walad, Terj. Gazi Saloom, Jakarta: IIMaN. 

Al-Ghazali, Bidayah al-Hidayah, tt. 

Al-Ghazali. 2007. Ihya ‘Ulum al-Din, Darussalam, Kairo Mesir, Jilid I. 

Al-Ghazali. 1996. Ihya Ulum al-Din (Revival of the Religious Sciences).Terjemahan oleh 

Umaruddin, A. & Fadhlilah, Z. Jakarta: Pustaka Amani. 

Al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din, Juz, 1, tt. Dar al- Kutub. 

Al-Ghazali. “Menimbang Gagasan Al-Ghazali Tentang Pendidikan Islam”. Pendidikan Islam. 

Al-Attas, S. M. N. 1997. Al-Ghazali's Philosophical Theology. Bandung: Mizan. 

Bambang, Q. Anees, dkk., 2008. Pendidikan Karakter Berbasis Al-Qur’an, Bandung: Simbiosa 

Rekatama Media. 

Djamil, F. 2004. Filsafat Tasawuf Ibnu Arabi dan Al-Ghazali: Studi Tentang Konsep Wihdat al-

Wujud. Yogyakarta: LKiS. 

Eko Setiawan. 2017. “Konsep pendidikan akhlak anak perspektif imam al ghazali,” Jurnal 

kependidikan, 5.1 (2017), 43–54 (hal. 45). 



Tadris, Volume 18 /No.02 /Tahun 2024 |   85  
 

Faizatul Najihah Mohd Azaman dan Faudzinaim Badaruddin. 2016. “Nilai-Nilai Kerohanian 

Dalam Pembangunan Modal Insan Menurut Al-Ghazali (Spiritual Values in Human Capital 

Development by Al- Ghazali),” UMRAN-International Journal of Islamic and Civilizational 

Studies, 3.1 (2016), hal. 11. 

Fathiyah Hasan Sulaiman, Aliran-aliran dalam Pendidikan, (Studi Tentang Aliran Pendidikan 

menurut Al-Ghazali, ), (terj.), Agil Husin al-Munawwar dan Hadri Hasan, dari judul asli 

kitab Mazahib fi at-Tarbiyah Bahstun fi al-Mazahib at- Tarbawy ‘inda al-Ghazali, 

Semarang : Thoha Putra, 1993. 

Fazlur Rahman, 2006. Kajian terhadap Metode Epistemologi dan Sistem Pendidikan, Yogyakarta. 

H.M. Arifin. 1991. Filsafat Pendidikan Islam, Cet.1. Jakarta: Bumi Aksara. 

Imroatus Sa’adah. 2017. “Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam yang terkandung dalam Kitab 

Ayyuhal Walad Karya Syeikh Hujjatul Islam al-Ghazali di Pondok Pesantren Mambaul 

Huda Krasak Tegalsari Banyuwangi.” (Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember, 2017). 

Muhammad Fadhil al-Jamaly, 1986. Filsafat Pendidikan dalam Al-Qur’an, Surabaya : PT. Bina 

Ilmu. 

Moleong. 1990. Metode Penelitian Kualitatif,  Jakarta: Rineka Cipta. 

Nasution, H. 2003. Filsafat Islam: Sebuah Telaah Kritis tentang Al-Ghazali. Jakarta: UI Press. 

Pius Apartanto dan M. Dahlan al-Barry, Kamus Ilmiah Populer, Surabaya: Arkola. 

Suwito, dkk. 2008. Sejarah Sosial Pendidikan Islam, Jakarta : Kencana Prenada Media Group.  

Rahma, Renita Nur, Ahmad Dibul Amda, Baryanto Baryanto, Deriwanto Deriwanto, dan Asri 

Karolina. 2021. “Penerapan Konsep Dasar Pemikiran Al-Ghazali Dalam Pendidikan Agama 

Islam,” JOEAI (Journal of Education and Instruction), 4.1 (2021), 65–77. 

Tamrin Fatoni. 2019. “Pendidikan Karakter Berbasis Local Wisdom (studi kasus di TK Islam PAS 

Munqidzatun Nasyi’ah Desa Wilangan Kecamatan Sambit Kabupaten Ponorogo),” Al-

Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 14.01 (2019), 49–62 (hal. 50). 

Zainuddin. 1991. Seluk-Beluk Pendidikan Dari Al-Ghazali. Jakarta: Bumi Aksra. 

Zuhri, M. 2014. Tasawuf dan Perkembangannya di Dunia Islam. Yogyakarta: IRCiS 


