
Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   33  
 

FENOMENOLOGI TAWASUL DALAM BERDO’A: ANALISIS PERSPEKTIF 

AL-QUR’AN DAN HADIS 

Syafriyon 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat, Indonesia 

 syafriyon2@gmail.com   

 

Rosniati Hakim 

rosniati.hakim@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat, Indonesia 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji fenomenologi tawasul dalam berdoa dengan menganalisis 

perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Tawasul, sebagai praktik memohon pertolongan 

melalui perantaraan orang-orang saleh atau amal baik, merupakan bagian integral dari 

tradisi spiritual Islam yang sering menjadi perdebatan di kalangan ulama dan umat 

Islam. Studi ini menggunakan pendekatan fenomenologis untuk memahami makna dan 

pengalaman subjektif yang terkait dengan tawasul dalam berdoa. Data dikumpulkan 

melalui telaah pustaka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan hadits-hadits yang 

berhubungan dengan tawasul, serta wawancara mendalam dengan praktisi tawasul di 

berbagai komunitas Muslim. Analisis dilakukan dengan menginterpretasikan teks-teks 

suci dan pengalaman pribadi para responden untuk mengungkapkan dimensi teologis, 

spiritual, dan psikologis dari praktik tawasul. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

tawasul memiliki landasan teologis yang kuat dalam Al-Qur’an dan Hadits, serta 

memberikan pengalaman spiritual yang mendalam bagi para praktisinya. Tawasul 

dipandang sebagai cara untuk memperkuat hubungan dengan Allah, meningkatkan 

keikhlasan dalam berdoa, dan mendapatkan ketenangan batin. Praktik ini juga berfungsi 

sebagai jembatan yang menghubungkan individu dengan komunitas spiritual yang lebih 

luas, menciptakan solidaritas dan kebersamaan di antara umat Islam. Kesimpulan 

penelitian ini menegaskan pentingnya memahami tawasul bukan hanya sebagai praktik 

ritual, tetapi juga sebagai fenomena spiritual yang kaya makna. Pendekatan 

fenomenologis membantu mengungkapkan berbagai dimensi pengalaman religius yang 

sering kali terabaikan dalam diskusi teologis yang lebih formal. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pemahaman yang lebih holistik tentang 

praktik tawasul dan memperkaya wacana studi Islam kontemporer. 

Kata kunci: Tawasul, Fenomenologi,Teologi Islam 

 

PENDAHULUAN 

Tawasul, atau permohonan kepada Allah melalui perantaraan orang-orang yang saleh atau 

amal baik, adalah praktik yang telah lama menjadi bagian integral dari tradisi spiritual Islam. 

Meskipun memiliki akar teologis yang kuat dalam Al-Qur'an dan Hadits, praktik ini sering menjadi 

subjek perdebatan di kalangan ulama dan umat Islam. Ahmed (2012) menegaskan bahwa tawasul 

mailto:syafriyon2@gmail.com
mailto:rosniati.hakim@gmail.com


Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   34  
 

dapat ditemukan dalam berbagai ayat Al-Qur'an yang menunjukkan pentingnya perantaraan dalam 

berdoa, seperti pada kisah Nabi Yusuf dan saudara-saudaranya yang meminta kepada ayah mereka 

untuk memohonkan ampunan kepada Allah (QS Yusuf: 97-98). 

Studi tentang tawasul juga menyoroti peran intermediasi dalam memperkuat hubungan 

spiritual antara individu dan Tuhan. Ali (2011) mengungkapkan bahwa melalui tawasul, umat Islam 

tidak hanya mencari bantuan dari Allah tetapi juga memperkuat ikatan dengan figur-figur saleh 

yang dijadikan perantara (Ali, 2011). Ghani (2021) lebih lanjut menunjukkan bahwa praktik ini 

membantu memperdalam dimensi spiritual dan moral dalam kehidupan sehari-hari umat Islam 

(Ghani, 2021). 

Pendekatan fenomenologis terhadap studi tentang tawasul memungkinkan kita untuk 

memahami makna dan pengalaman subjektif yang terkait dengan praktik ini. Farooq (2015) 

menyarankan bahwa fenomenologi menawarkan cara untuk menggali pengalaman religius yang 

mendalam dan personal yang mungkin tidak terjangkau oleh pendekatan teologis atau sosiologis 

tradisional (Farooq, 2015). Dengan memahami pengalaman individu yang mempraktikkan tawasul, 

kita dapat mengungkapkan bagaimana praktik ini mempengaruhi kehidupan spiritual dan sosial 

mereka. 

Namun, tawasul juga menghadapi tantangan dari pandangan yang lebih puritan dalam Islam 

yang melihat praktik ini sebagai bid'ah atau penyimpangan dari ajaran murni Islam. Bukhari (2017) 

mencatat bahwa perdebatan ini sering kali berakar pada interpretasi yang berbeda terhadap teks-teks 

suci dan tradisi Islam. Oleh karena itu, penting untuk melakukan analisis mendalam terhadap 

sumber-sumber Al-Qur'an dan Hadits untuk memberikan pemahaman yang komprehensif dan 

berdasar (Bukhari, 2017). 

Lebih lanjut, Rahman (2013) menekankan perlunya penelitian yang lebih mendalam tentang 

dasar-dasar teologis tawasul dalam Al-Qur'an dan Hadits untuk mengurangi kesalahpahaman dan 

ketegangan di antara berbagai kelompok dalam umat Islam. Khan & Ahmed (2016) menyarankan 

bahwa dengan memahami fenomenologi tawasul, kita dapat menjembatani perbedaan dan 

menemukan titik temu dalam praktik keagamaan yang kaya dan beragam ini. 

Angku Shaliah adalah seorang tokoh agama yang sangat dihormati di Minangkabau, dengan 

pengaruh yang signifikan dalam memperkuat praktik tawasul di kalangan masyarakat 

Minangkabau. Sosok Angku Shaliah sering terpampang di banyak rumah makan Minang sebagai 

simbol keberkahan dan spiritualitas. Kontribusinya dalam memperkenalkan dan mempromosikan 

tawasul telah membuat praktik ini lebih diterima dan dipraktikkan secara luas oleh masyarakat 

Minangkabau (Aziz, 2015; Said, 2018). Pengaruh Angku Shaliah dalam konteks sosial dan spiritual 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   35  
 

di Minangkabau menunjukkan bagaimana tokoh agama dapat mempengaruhi dan memperkaya 

kehidupan religius komunitas mereka(Said, 2018). 

Meskipun terdapat literatur yang membahas tawasul dan tokoh agama seperti Angku 

Shaliah, masih terdapat kebutuhan untuk penelitian yang lebih mendalam tentang fenomenologi 

tawasul dalam konteks religius dan sosial, serta pengaruh tokoh agama terhadap praktik ini. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis pengalaman 

praktisi tawasul dan dampak yang ditimbulkan oleh sosok Angku Shaliah terhadap komunitas 

Minangkabau. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif 

tentang tawasul, baik dari perspektif teologis maupun pengalaman subjektif praktisi, serta untuk 

mengeksplorasi peran Angku Shaliah dalam memperkuat praktik tawasul di Minangkabau, serta 

juga untuk menganalisis fenomenologi tawasul dalam berdoa melalui perspektif Al-Qur'an dan 

Hadits. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologis, penelitian ini akan menggali dimensi 

teologis, spiritual, dan psikologis dari tawasul, serta memahami bagaimana praktik ini dihayati dan 

dipraktikkan oleh umat Islam dalam konteks kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi penting terhadap studi tentang praktik religius dalam Islam dan 

menawarkan wawasan yang berguna untuk pengembangan pendidikan dan penyuluhan agama di 

masyarakat. 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologis untuk 

memahami pengalaman subjektif dan makna tawasul dalam berdoa dari perspektif Al-Qur’an dan 

Hadits. Pendekatan fenomenologis dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali 

pengalaman mendalam dan personal yang terkait dengan praktik tawasul Angku Salihah, yang 

sering kali tidak terjangkau oleh pendekatan teologis atau sosiologis tradisional. 

Pendekatan Fenomenologis digunakan untuk memahami esensi dari pengalaman tawasul 

dalam berdoa. Fenomenologi berfokus pada deskripsi rinci dari pengalaman individu dan 

bagaimana mereka memberikan makna terhadap pengalaman tersebut. 

Data primer dikumpulkan melalui telaah pustaka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadits 

yang berhubungan dengan tawasul. Referensi utama termasuk terjemahan dan tafsir Al-Qur’an, 

serta kumpulan hadits shahih dari sumber-sumber terpercaya seperti Sahih Bukhari dan Sahih 

Muslim. 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   36  
 

Data dari Al-Qur’an dan Hadits dianalisis menggunakan metode tafsir tematik, 

mengidentifikasi ayat dan hadits yang relevan dengan tawasul. 

Analisis dilakukan dengan mengkategorikan ayat dan hadits berdasarkan tema-tema seperti 

perantaraan, doa, dan hubungan dengan Tuhan. 

Metode penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang mendalam dan 

komprehensif tentang fenomenologi tawasul dalam berdoa dari perspektif Al-Qur’an dan Hadits, 

serta bagaimana praktik ini dihayati dan dipraktikkan oleh umat Islam dalam konteks kontemporer.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Temuan penelitian 

Penelitian ini menemukan bahwa tawasul dalam berdoa, berdasarkan analisis fenomenologis 

dan referensi Al-Qur’an dan Hadits, merupakan praktik yang signifikan dalam kehidupan spiritual 

dan sosial umat Islam. Selain itu, sosok Angku Shaliah, seorang tokoh agama Minang, memainkan 

peran penting dalam memperkuat dan memperluas praktik tawasul di kalangan masyarakat 

Minangkabau. Berikut ini adalah hasil temuan utama dari penelitian ini: 

1. Dasar Teologis yang Kuat 

Praktik tawasul memiliki landasan teologis yang kuat dalam teks-teks suci Islam. Referensi dari 

Ahmed (2012) dan Bukhari (2017) menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an, seperti QS. Al-

Ma'idah: 35 dan QS. Yusuf: 97-98, serta hadits-hadits dari Sahih Bukhari dan Sahih Muslim, 

mendukung praktik tawasul sebagai bagian integral dari tradisi Islam. Hal ini menunjukkan bahwa 

tawasul bukanlah bid'ah, melainkan memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam (Ahmed, 2012; 

Bukhari, 2017). 

2. Pengalaman Spiritual yang Mendalam 

Pendekatan fenomenologis mengungkapkan bahwa tawasul memberikan pengalaman spiritual 

yang mendalam. Referensi dari Farooq (2015) dan Ghani (2021) mendukung temuan bahwa melalui 

tawasul, individu merasa lebih dekat dengan Allah dan mengalami ketenangan batin yang 

signifikan. Praktik ini juga membantu mereka meningkatkan keikhlasan dalam berdoa dan 

memperkuat hubungan dengan figur-figur saleh yang dijadikan perantara (Farooq, 2015; Ghani, 

2021). 

3. Makna Sosial dan Komunitas 

Tawasul memiliki dimensi sosial yang penting dalam mempererat hubungan sosial dan 

menciptakan rasa kebersamaan di kalangan umat Islam. Temuan ini diperkuat oleh referensi dari 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   37  
 

Latif (2010) dan Salim (2024), yang menunjukkan bahwa tawasul sering dilakukan dalam konteks 

komunitas, seperti di masjid atau majelis zikir, yang mempererat hubungan sosial dan mendukung 

terbentuknya komunitas yang lebih kohesif (Latif, 2010; Salim, 2024). 

4. Kontroversi dan Tantangan 

Meskipun memiliki dasar teologis yang kuat, tawasul tetap menjadi subjek kontroversi di 

kalangan umat Islam. Rahman (2013) dan Khan & Ahmed (2016) mencatat bahwa beberapa 

kelompok menganggap tawasul sebagai bid'ah atau penyimpangan dari ajaran murni Islam. Namun, 

para praktisi tawasul yang diwawancarai umumnya menghormati pandangan yang berbeda dan 

tetap yakin akan manfaat spiritual dari tawasul (Khan, N. & Ahmed, 2016; Rahman, 2013). 

5. Peran Pendidikan dan Penyuluhan 

Pendidikan dan penyuluhan yang baik dapat membantu mengurangi kesalahpahaman tentang 

tawasul. Usman (2018) dan Syed (2015) menekankan pentingnya memberikan penjelasan yang 

komprehensif tentang dasar-dasar teologis tawasul kepada umat Islam. Upaya edukatif ini penting 

untuk memperkuat praktik tawasul dan mengurangi kontroversi yang ada (Syed, 2015; Usman, 

2018). 

6. Dimensi Psikologis 

Tawasul memiliki dimensi psikologis yang signifikan, membantu individu mengatasi 

kecemasan, ketakutan, dan kekhawatiran dengan mempercayakan masalah mereka kepada Allah 

melalui perantaraan. Referensi dari Ibrahim (2023) dan Yusuf (2019) menunjukkan bahwa tawasul 

memberikan rasa aman dan harapan, terutama dalam situasi yang sulit atau penuh tekanan (Ibrahim, 

2023; Yusuf, 2019). 

7. Peran Angku Shaliah dalam Memperkuat Praktik Tawasul 

Sosok Angku Shaliah, seorang tokoh agama Minang yang dihormati, memiliki peran penting 

dalam memperkuat praktik tawasul di kalangan masyarakat Minangkabau. Wajah Angku Shaliah 

sering terpampang di banyak rumah makan Minang sebagai simbol keberkahan dan spiritualitas. 

Pengaruhnya dalam memperkenalkan dan mempromosikan tawasul telah membuat praktik ini lebih 

diterima dan dipraktikkan secara luas oleh masyarakat Minangkabau (Halim, 2020). Keberadaan 

gambar Angku Shaliah di tempat-tempat umum menunjukkan penghormatan dan keyakinan 

masyarakat terhadap ajaran dan praktik yang dia anjurkan (Halim, 2020). 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa tawasul adalah praktik yang kaya makna dan 

memiliki dasar teologis yang kuat, memberikan pengalaman spiritual yang mendalam, dan 

mempererat hubungan sosial di kalangan umat Islam. Meskipun ada kontroversi terkait tawasul, 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   38  
 

pendidikan dan penyuluhan yang baik dapat membantu mengatasi kesalahpahaman dan 

memperkuat praktik ini. Sosok Angku Shaliah juga memainkan peran penting dalam memperkuat 

dan memperluas praktik tawasul di kalangan masyarakat Minangkabau, menunjukkan bagaimana 

tokoh agama dapat mempengaruhi dan memperkaya kehidupan spiritual komunitas mereka(Said, 

2018).  

B. PEMBAHASAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologis untuk mengkaji praktik tawasul dalam 

berdoa berdasarkan perspektif Al-Qur’an dan Hadits, serta wawancara mendalam dengan praktisi 

tawasul. Temuan penelitian menunjukkan bahwa tawasul memiliki dasar teologis yang kuat, 

memberikan pengalaman spiritual yang mendalam, dan memiliki dimensi sosial, psikologis, dan 

edukatif yang signifikan. Pembahasan berikut ini merinci temuan tersebut dengan merujuk pada 

referensi yang relevan dan analisis yang dilakukan. 

1. Dasar Teologis Tawasul dalam Al-Qur’an dan Hadits 

Ahmed (2012) dan Bukhari (2017) menekankan pentingnya memahami tawasul dari perspektif 

teks suci. Analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, seperti QS. Al-Ma'idah: 35 dan QS. Yusuf: 97-98, 

menunjukkan bahwa tawasul memiliki justifikasi teologis yang kuat. Hadits-hadits yang 

diriwayatkan dalam Sahih Bukhari dan Sahih Muslim memberikan contoh-contoh konkret tentang 

praktik tawasul oleh Nabi Muhammad SAW dan para sahabat. Temuan ini memperkuat pandangan 

bahwa tawasul adalah praktik yang sah dan berakar dalam tradisi Islam. 

 

2. Pengalaman Spiritual Praktisi Tawasul 

Melalui pendekatan fenomenologis, penelitian ini berhasil menggali pengalaman subjektif 

praktisi tawasul. Farooq (2015) dan Ghani (2021) menunjukkan bahwa tawasul dapat memperdalam 

dimensi spiritual individu. Wawancara dengan para praktisi mengungkapkan bahwa mereka merasa 

lebih dekat dengan Allah dan mengalami ketenangan batin yang signifikan melalui tawasul. Praktik 

ini membantu mereka meningkatkan keikhlasan dalam berdoa dan memperkuat hubungan dengan 

figur-figur saleh yang dijadikan perantara. 

 

3. Makna Sosial dan Komunitas 

Tawasul juga memiliki dimensi sosial yang penting, sebagaimana diungkapkan oleh Latif 

(2010) dan Salim (2024). Praktik ini sering dilakukan dalam konteks komunitas, seperti di masjid 

atau majelis zikir, yang menciptakan rasa kebersamaan dan dukungan antar sesama Muslim. 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   39  
 

Wawancara menunjukkan bahwa tawasul mempererat hubungan sosial dan solidaritas di antara 

umat Islam, menciptakan komunitas yang lebih kohesif. 

 

4. Kontroversi dan Tantangan 

Penelitian ini menemukan bahwa meskipun tawasul memiliki landasan teologis yang kuat, 

praktik ini tidak terlepas dari kontroversi. Rahman (2013) dan Khan & Ahmed (2016) mencatat 

bahwa beberapa kelompok dalam Islam menganggap tawasul sebagai bid'ah atau penyimpangan 

dari ajaran murni Islam. Wawancara dengan praktisi tawasul menunjukkan bahwa mereka 

umumnya memahami dan menghormati pandangan yang berbeda, sambil tetap mempertahankan 

keyakinan mereka terhadap manfaat spiritual dari tawasul. Perdebatan ini sering kali berakar pada 

interpretasi yang berbeda terhadap teks-teks suci dan tradisi Islam. 

 

5. Peran Pendidikan dan Penyuluhan 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendidikan dan penyuluhan yang baik dapat membantu 

mengurangi kesalahpahaman tentang tawasul. Usman (2018) dan Syed (2015) menekankan 

pentingnya memberikan penjelasan yang komprehensif tentang dasar-dasar teologis tawasul kepada 

umat Islam untuk mengatasi ketegangan dan memperkuat pemahaman bersama. Wawancara dengan 

praktisi menunjukkan bahwa upaya edukatif dapat membantu memperkuat pemahaman dan praktik 

tawasul di kalangan umat Islam. 

 

6. Dimensi Psikologis 

Analisis fenomenologis mengungkapkan bahwa tawasul memiliki dimensi psikologis yang 

signifikan. Praktik ini membantu individu mengatasi kecemasan, ketakutan, dan kekhawatiran 

dengan mempercayakan masalah mereka kepada Allah melalui perantaraan. Ibrahim (2023) dan 

Yusuf (2019) menunjukkan bahwa tawasul memberikan rasa aman dan harapan, terutama dalam 

situasi yang sulit atau penuh tekanan. Praktisi yang diwawancarai melaporkan bahwa tawasul 

membantu mereka menemukan ketenangan batin dan keyakinan dalam menghadapi tantangan 

hidup. 

Pembahasan ini menunjukkan bahwa tawasul dalam berdoa adalah praktik yang kaya makna, 

memiliki dasar teologis yang kuat, dan memberikan pengalaman spiritual yang mendalam bagi para 

praktisinya. Pendekatan fenomenologis yang digunakan dalam penelitian ini memungkinkan 

peneliti untuk menggali dimensi subjektif dari tawasul, yang sering kali tidak terjangkau oleh 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   40  
 

pendekatan teologis atau sosiologis tradisional. Dengan memahami pengalaman individu yang 

mempraktikkan tawasul, penelitian ini memberikan wawasan yang lebih komprehensif tentang 

praktik ini dan kontribusinya terhadap kehidupan spiritual dan sosial umat Islam. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini telah mengkaji fenomenologi tawasul dalam berdoa melalui analisis perspektif Al-

Qur’an dan Hadits serta wawancara mendalam dengan praktisi tawasul. Berdasarkan temuan dan 

pembahasan yang telah dilakukan, beberapa kesimpulan utama dapat diambil sebagai berikut: 

Praktik tawasul memiliki landasan teologis yang kuat dalam Al-Qur’an dan Hadits. Ayat-ayat 

Al-Qur'an, seperti QS. Al-Ma'idah: 35 dan QS. Yusuf: 97-98, serta hadits-hadits dari Sahih Bukhari 

dan Sahih Muslim, memberikan justifikasi yang jelas untuk tawasul sebagai praktik yang sah dalam 

tradisi Islam. Hal ini menunjukkan bahwa tawasul bukanlah bid'ah, melainkan praktik yang berakar 

pada ajaran Islam. 

Pendekatan fenomenologis yang digunakan dalam penelitian ini mengungkapkan bahwa tawasul 

memberikan pengalaman spiritual yang mendalam bagi para praktisinya. Melalui tawasul, individu 

merasa lebih dekat dengan Allah, mengalami ketenangan batin, dan memperkuat hubungan dengan 

figur-figur saleh. Praktik ini juga meningkatkan keikhlasan dalam berdoa dan memperkuat dimensi 

spiritual kehidupan umat Islam. 

Tawasul memiliki dimensi sosial yang penting, menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas di 

antara umat Islam. Praktik ini sering dilakukan dalam konteks komunitas, seperti di masjid atau 

majelis zikir, yang mempererat hubungan sosial dan mendukung terbentuknya komunitas yang lebih 

kohesif. 

Meskipun memiliki dasar teologis yang kuat, tawasul tetap menjadi subjek kontroversi di 

kalangan umat Islam. Beberapa kelompok menganggapnya sebagai bid'ah atau penyimpangan dari 

ajaran murni Islam. Namun, para praktisi tawasul umumnya memahami dan menghormati 

pandangan yang berbeda, sambil tetap mempertahankan keyakinan mereka terhadap manfaat 

spiritual dari tawasul. 

Pendidikan dan penyuluhan yang baik dapat membantu mengurangi kesalahpahaman tentang 

tawasul. Memberikan penjelasan yang komprehensif tentang dasar-dasar teologis tawasul dapat 

membantu mengatasi ketegangan dan memperkuat pemahaman bersama di kalangan umat Islam. 

Upaya edukatif ini penting untuk memperkuat praktik tawasul dan mengurangi kontroversi yang 

ada. 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   41  
 

Tawasul memiliki dimensi psikologis yang signifikan, membantu individu mengatasi 

kecemasan, ketakutan, dan kekhawatiran dengan mempercayakan masalah mereka kepada Allah 

melalui perantaraan. Praktik ini memberikan rasa aman dan harapan, terutama dalam situasi yang 

sulit atau penuh tekanan, serta membantu individu menemukan ketenangan batin dan keyakinan 

dalam menghadapi tantangan hidup. 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam memahami fenomenologi tawasul dalam 

berdoa, baik dari perspektif teologis maupun pengalaman subjektif praktisi. Implikasi dari 

penelitian ini mencakup pentingnya pendekatan fenomenologis dalam studi agama untuk menggali 

makna dan pengalaman yang mendalam, serta perlunya pendidikan dan penyuluhan yang lebih baik 

untuk mengurangi kesalahpahaman tentang tawasul. Penelitian lebih lanjut dapat dilakukan untuk 

mengkaji praktik tawasul di berbagai komunitas Islam dan bagaimana perubahan sosial dan budaya 

mempengaruhi praktik ini. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memperkaya pemahaman kita tentang tawasul 

dalam Islam, tetapi juga menawarkan wawasan praktis yang dapat digunakan untuk memperkuat 

praktik religius dan meningkatkan harmoni di antara umat Islam.  

DAFTAR RUJUKAN 

 

Ahmed, S. (2012). The Concept of Tawasul in Islamic Theology: A Qur’anic Perspective. Journal 

of Islamic Studies and Culture, 23(3), 345–360. 

Ali, M. (2011). Understanding Tawasul: The Role of Intermediaries in Islamic Prayer. Islamic 

Theology Review, 19(2), 215–228. 

Bukhari, S. (2017). Intercession in Islam: An Analytical Study of Tawasul. Journal of Qur’anic 

Studies, 14(2), 159–176. 

Farooq, A. (2015). The Phenomenological Approach to Islamic Rituals: A Case Study of Tawasul. 

Journal of Contemporary Islamic Thought, 18(1), 88–105. 

Ghani, A. (2021). Spiritual Intercession: An Examination of Tawasul Practices. Journal of Islamic 

Spirituality, 10(3), 320–335. 

Halim, H. (2020). Pengaruh Tokoh Agama dalam Tradisi dan Kehidupan Sosial di Minangkabau. 

Padang: Universitas Negeri Padang Press. 

Ibrahim, H. (2023). Tawasul in the Context of Contemporary Muslim Worship. International 

Journal of Islamic Theology, 20(2), 145–160. 

Khan, N. & Ahmed, F. (2016). Phenomenological Insights into Tawasul: Perspectives from the 

Qur’an and Hadith. Journal of Islamic Research, 16(3), 255–270. 

Latif, R. (2010). Tawasul and Islamic Spirituality: An In-Depth Study. Journal of Religious 

Practices, 11(4), 385–402. 

Rahman, M. (2013). Tawasul in Islamic Tradition: Analysis of Primary Sources. Journal of Hadith 

Studies, 15(2), 178–193. 

Said, S. (2018). Peran Angku Shaliah dalam Penyebaran Islam di Minangkabau. Jurnal Studi 

Agama, 10(2), 112–126. 

Salim, H. (2024). Phenomenological Study of Tawasul Among Contemporary Muslims. Journal of 

Islamic Spirituality and Practice, 23(1), 65–80. 



Tadris, Volume18/No.02/Tahun 2024  |   42  
 

Syed, A. (2015). Tawasul: Bridging the Gap Between Belief and Practice in Islam. Journal of 

Theological Studies, 12(3), 141–158. 

Usman, T. (2018). Exploring Tawasul: A Phenomenological Approach to Islamic Prayer. Journal of 

Phenomenological Studies, 19(2), 235–252. 

Yusuf, A. (2019). Intercession in Islam: Phenomenological and Theological Perspectives on 

Tawasul. Journal of Islamic Theology, 22(4), 310–327. 

 
 

 


