
Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   59  

 

KRITIK ULUMUL AL-QUR’AN (ILMU TAFSIR), ILMU HADIS (DIRAYAH 

DAN RIWAYAH), DAN ILMU FIQH (USHUL FIQH) 

Ismasnawati 

ismasnawati82@gmail.com  

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Tamrin Kamal 

tamrinkamal@gmail.com 

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Rosniati Hakim 

rosniati_hakim@yahoo.com 

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Abdul Hakim Hanafi 

ahalimhanafi@gmail.com 

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Julhadi 

julhadi15@gmail.com 

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

 

Abstrak 

 

Artikel ini mengkaji dan mengkritisi tiga disiplin utama dalam studi Islam: ulum Al-

Qur’an (ilmu tafsir), ilmu hadits (dirayah dan riwayah), dan ilmu fiqh (ushul fiqh). 

Dalam ulum Al-Qur’an, makalah ini mengevaluasi metode tafsir tradisional dan 

modern, menyoroti tantangan hermeneutis dan kebutuhan akan pendekatan kontekstual 

dalam memahami teks suci. Kritik terhadap ilmu hadits berfokus pada validitas isnad 

dan matan, menguji keandalan periwayatan dan metode kritik hadits untuk memastikan 

autentisitas. Dalam ilmu fiqh, makalah ini mengulas prinsip-prinsip ushul fiqh, menilai 

relevansi kaidah-kaidah hukum dalam konteks kontemporer, serta mengeksplorasi 

dinamika ijtihad dan taqlid. Melalui analisis kritis ini, makalah ini bertujuan untuk 

menawarkan perspektif baru yang mendukung pembaruan metodologis dalam studi 

keislaman, sehingga dapat menjawab tantangan dan kebutuhan umat Islam di era 

modern. kritis ketiga disiplin ilmu keislaman tersebut, mengevaluasi kekuatan dan 

kelemahannya, serta mencari cara-cara untuk memperbarui dan mengembangkan 

metodologi yang lebih relevan dan responsif terhadap tantangan zaman. 

Kata Kunci: Ulum Al-Qur’an, Ilmu Hadis, Ilmu Fiqh 

mailto:ismasnawati82@gmail.com
mailto:tamrinkamal@gmail.com
mailto:rosniati_hakim@yahoo.com
mailto:ahalimhanafi@gmail.com
mailto:julhadi15@gmail.com


Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   60  

 

 

PENDAHULUAN  

Al-Qur'an yaitu kitab suci yang memiliki petunjuk hidup terbaik yang pernah diberikan kepada 

manusia. Dengan menafsirkannya, kita dapat memahami arah yang ada di dalamnya. 

Menerjemahkan Al-Qur’an bearti mengungkap petunjuk, mengungkap isi hukum, dan maknanya. 

Terjemahan sejak zaman Nabi Muhammad Al-Qur’an telah ada dan tetap lestari hingga kini. Dalam 

menafsirkan Al-Qur’an pasti ada metode atau pendekatan yang diperlukan sebagai pemahaman 

yang lebih utuh dan komprehensif. Sejak awal peradaban Islam, ilmu-ilmu keislaman seperti ulum 

Al-Qur'an, ilmu hadits, serta ilmu fiqh telah memainkan peran besar dalam mengembangkan dan 

memahami ajaran Islam. Disiplin ketiga ini memberikan kerangka kerja yang memungkinkan umat 

Islam memahami, menginterpretasikan, dan menerapkan ajaran Al-Qur'an dan Sunnah dalam 

kehidupan sehari-hari. Namun seiring berjalannya waktu, metode dan pendekatan tradisional yang 

digunakan dalam disiplin-disiplin ini telah menghadapi berbagai tantangan, terutama di dunia 

modern yang dinamis dan kompleks, (Haq, 2022).  

Ulum Al-Qur’an (Ilmu Tafsir) telah menjadi fondasi untuk memahami teks suci Al-Qur’an. 

Metode tafsir klasik sering kali didasarkan pada pendekatan tekstual dan linguistik yang ketat. 

Namun, munculnya berbagai aliran pemikiran dan perubahan sosial-politik menuntut pendekatan 

yang lebih fleksibel dan kontekstual dalam menafsirkan Al-Qur’an. Kritik terhadap metode tafsir 

tradisional bertujuan untuk mengevaluasi sejauh mana metode tersebut masih relevan dan efektif 

dalam menjawab kebutuhan dan tantangan zaman modern (Ali Akbar MIS, 2010). Ulum Al-Qur'an 

atau yang lebih dikenal dengan ilmu terjemah merupakan ilmu mempelajari dan memahami Al-

Qur'an. Ilmu ini bertujuan untuk memahami substansi Al-Qur'an, baik dalam bentuk cetak (nash-

nash) maupun yang relevan, dan memberikan data dan penjelasan tentang hukum-hukum dan 

kebijaksanaan yang dapat digali dari kandungan Al-Qur'an, (Nasir, 2021).  

Ilmu Hadis, yang mencakup dirayah (kritik isi) dan riwayah (kritik sanad), merupakan disiplin 

yang sangat penting untuk memastikan keautentikan dan keabsahan Sunnah Nabi Muhammad 

SAW. Kritik terhadap ilmu hadits melibatkan analisis terhadap keandalan periwayatan hadits serta 

validitas matan (isi hadits). Perkembangan studi hadits juga mendorong perlunya penilaian ulang 

terhadap metode kritik hadits yang digunakan oleh ulama klasik, terutama dalam konteks ilmu 

pengetahuan modern dan penelitian historis. Ilmu hadits, yang juga dikenal sebagai dirayah dan 

riwayah, adalah ilmu yang mempelajari dan memahami hadis. Ilmu ini memiliki tujuan untuk 

membedakan hadis yang bisa terima (maqbul) karena keshahihannya dengan hadis yang tidak 

terima. Ilmu hadits secara garis besar bertujuan untuk memahami hadis dan membedakan hadis 

yang sah dengan yang tidak, (Fauzi, 2024).   



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   61  

 

Ilmu Fiqh (Ushul Fiqh) Ilmu fiqh, yang juga dikenal sebagai ushul fiqh, adalah ilmu yang 

mempelajari dan memahami hukum Islam. Ilmu ini memiliki tujuan untuk memahami hukum Islam 

dan memberikan data dan penjelasan hukum yang bisa dipelajari dari Al-Qur'an dan hadis. Ilmu 

fiqh juga mempelajari tentang asas-asas hukum Islam, seperti ushul fiqh, yang membahas tentang 

standar-standar hukum Islam berfungsi sebagai dasar penegakan hukum Islam melalui standar-

standar mendasar yang bisa dipetik dari Al-Qur'an dan Sunnah. Ushul fiqh menyediakan alat bagi 

para ulama untuk melakukan ijtihad, atau penafsiran hukum yang independen. Namun, dengan 

semakin kompleksnya terjadi pada masalah yang dihadapi oleh umat Islam di era globalisasi, ada 

kebutuhan mendesak untuk meninjau kembali prinsip-prinsip ushul fiqh dan memastikan bahwa 

mereka dapat beradaptasi dengan kondisi dan konteks yang berubah (Muhammad Ali Ash-Shabuni, 

1985). 

Artikel ini mengkaji secara kritis ketiga disiplin ilmu keislaman tersebut, mengevaluasi 

kekuatan dan kelemahannya, serta mencari cara-cara untuk memperbarui dan mengembangkan 

metodologi yang lebih relevan dan responsif terhadap tantangan zaman. Melalui analisis kritis ini, 

diharapkan dapat ditemukan pendekatan yang lebih efektif dalam memahami dan menerapkan 

ajaran Islam secara lebih dinamis dan kontekstual, sehingga dapat memberikan kontribusi positif 

bagi perkembangan masyarakat Muslim di era modern. 

 

METODOLOGI  

Penulisan makalah ini dijabarkan dengan menggunakan strategi pendekatan Kualitatif, 

khususnya untuk memperoleh informasi yang sesuai dengan keadaan sebenarnya. Penggunaan 

metode Kualitatif dilakukan untuk menjamin bahwa data yang diperoleh dapat ditampilkan secara 

wajar dan benar. Metode Kualitatif yang digunakan adalah menulis persepsi, dimana literatur ini 

meliputi beberapa langkah penting untuk mencapai tujuan penelitian yang telah dikemukakan. 

menggunakan metode pendekatan kualitatif, yakni untuk mendapatkan data sesuai dengan keadaan 

sesunguhnya (Ridwan, 2017). Dalam metode penelitian ini bahwa lahkah awal yang di ambil adalah 

dengan melakukan tinjauan literatur yang komprehensif tentang “Kritik Ulum Al-Qur’an (Ilmu 

Tafsir), Ilmu Hadits (Dirayah dan Riwayah) dan Ilmu Fiqh (Ushul Fiqh).”  

Dalam penelitian ini pendekatan yang digunakan yaitu studi Pustaka (library research) 

(Sugiyono, 2011), di mana penelitian tidak secara langsung terlibat dalam bidang tersebut. 

Sebaliknya, penelitian ini dilakukan dengan cara melihat dan menganalisis karya tulis dan berbagai 

tulisan yang tersedia, seperti buku, jurnal, majalah, surat kabar, dan sumber data lainnya. Penelitian 

ini membahas, menyelidiki, dan mengkaji pemikiran dan pertimbangan yang berkaitan dengan 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   62  

 

subjek penelitian, dengan dukungan data dan informasi yang bersumber dari tulisan. Penulis 

berfokus pada bahan-bahan tulisan yang berkaitan dengan “Kritik Ulum Al-Qur’an (Ilmu Tafsir), 

Ilmu Hadits (Dirayah dan Riwayah) dan Ilmu Fiqh (Ushul Fiqh).”   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tafsir Al-Qur'an (Ulum Al-Qur’an) 

Kontroversi agama tak henti-hentinya muncul sebagai akibat dari kehadiran Al-Qur'an, yang 

terus berkembang menjadi imperium besar peradaban. Dalam mempelajari Al-Qur'an, setidaknya 

terdapat dua arah dinamis. Yang pertama adalah gerak sentripetal, yang berarti bergerak ke arah 

pusat, dan momennya adalah gerakan sentrifugal, yang berarti bergerak menjauh dari pusat. 

Kandungan Al-Qur'an selanjutnya menjadi rujukan paling penting untuk menemukan tempat dan 

menyerukan berbagai masalah yang menguntungkan melalui perkembangan sentripetal. Dalam 

tatanan ini, Al-Qur'an memiliki kendali gravitasi dan kapasitas untuk mewajibkan sehingga banyak 

mazhab pemikiran dan perbedaan anggapan tentang Islam merasa bahwa mereka terus-menerus 

dilindungi oleh kebenaran Al-Qur'an. Kandungan Al-Qur'an terus menjadi sumber motivasi yang 

sangat kuat untuk terus-menerus menjelaskan dan memaknai, menyelidiki, dan berkelana mental 

dalam mengungkap substansinya, bahkan dalam persiapan sentrifugal, (Gusmian, 2015). 

Tafsir Tafsir Al-Qur'an telah menjadi sebuah konvensi dan ajaran bebas yang diwariskan 

turun-temurun dari zaman ke zaman yang sangat bergantung pada perkembangan sentrifugal ini. 

Semua tulisan Al-Qur'an secara mencolok sama saja, tetapi sebagai firman Tuhan, Al-Qur'an bisa 

jadi merupakan sebuah konten yang melampaui konten itu sendiri. Sebuah konten yang sangat peka 

maknanya. Jika diterjemahkan, akan menghasilkan mayoritas implikasi yang sesuai dengan 

"keinginan" penerjemahnya. Umumnya tidak dapat dibedakan dari pernyataan Ali bin Abi Thalib, 

bahwa “al-qur’ān bayna daftay al-muṣḥāf la yantiq, innamā yantiqu (yatakallamu) bihi al-rijāl”. 

Yakinlah, Al-Qur’an tanpa campur tangan manusia tidak akan pernah bisa berfungsi sama sekali. 

Sehingga Al-Qur’an mengandung banyak titik pusat penglihatan (al-Qur’ān hammal aujuh) dan 

muncul berbagai kemungkinan hasil dalam penafsirannya sesuai dengan kecenderungan para 

penafsirnya, (Gusmian, 2015). 

Istilah “Ulumul Qur’an” berasal dari Arab “ulum” serta “al-Qur’an”. Kata “ulum” 

merupakan bentuk jamak dari kata “ilm”, yang juga merupakan bentuk masdhar dari kata “alima”, 

dan “ya’lamu” yang berarti “mengetahui”. Rujukan kata al-Muhit, istilah "alima" merupakan 

sinonim dari "arafa", yang berarti "mengetahui, mengenali." Ma'rifah adalah kata yang berarti 

“pengetahuan”, dan “ulum” adalah kata yang berarti sejumlah pengetahuan. Dalam bahasa 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   63  

 

Indonesia, kata "al-Qur'an" merupakan bentuk masdhar dari kata kerja Qara'a, yang berarti 

"bacaan". Umumnya bersumber dari firman Allah SWT yang berbunyi, “Jika kami telah 

mempelajarinya, maka ikutilah bacaannya.”  

Bahwa sahabat memahami ayat-ayat dalam al-Qur'an dengan cara yang berbeda ini 

mengatakan dari Dr. Said Ismail. Mereka berbeda dalam penguasaan bahasa, mendampingi Rasul, 

dan memiliki bakat alami. Untuk mengetahui isi kandungan al-Qur’an secara menyeluruh , 

diperlukan sumber untuk memberikan tafsiran yang tepat dari konteksnya. Hadis nabi sendiri, yang 

memberikan penjelasan tentang konteks isi al-Qur'an, adalah sumber utama yang digunakan. Bahwa 

sahabat memahami ayat-ayat al-Qur'an dengan cara yang berbeda ini merupakan ungkapan dari Dr 

Said Ismail. Mereka berbeda dalam penguasaan bahasa, mendampingi Rasul, dan memiliki bakat 

alami. Untuk mengerti isi al-Qur’an secara menyeluruh , diperlukan sumber untuk memberikan 

tafsiran yang tepat dari konteksnya. Hadis nabi sendiri, yang memberikan penjelasan tentang 

konteks isi Al-Qur'an, adalah awal utama yang digunakan, (Hanapi, 2023). 

Beberapa sahabat yang mahir menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an pasti muncul dari sini. Empat 

orang yang paling popular adalah Ibnu Abbas, Ali bin Abi Thalib, Ubay bin Ka’ab dan Abdullah 

bin Mas'ud. Ibnu Abbas berada di urutan pertama jika diurutkan berdasarkan jumlah riwayat yang 

mereka keluarkan. Nama-nama mufassir tabi'in lain muncul setelah masa sahabat. Mujahid, "Atho", 

dan "Ikrimah" adalah beberapa tabi'in yang banyak mengambil penggambaran Ibnu Abbas. Mujahid 

adalah tabi'in yang penggambarannya paling sedikit tetapi tetap yang paling banyak bergantung 

padanya. Sejak saat itu Imam Syafi'i dan Bukhari banyak mengambil penggambaran darinya. 

Macam-macam Penafsiran masa tabi'in serta masa sahabat sangat berbeda. Tafsir pada masa 

sahabat terbatas pada ayat yang tidak jelas. Selain itu, para sahabat tidak mengambil saripati al-

Qur'an yang merupakan yurisprudensi, dan mereka hanya fokus pada pemahaman umum. Pada 

masa tabi'in, banyak bermunculan madzhab , dan banyak perbedaan tafsir antara para tabi'in, dan 

tafsir israiliyât banyak digunakan karena banyaknya ahli kitab yang masuk Islam, (Ridwan, 2017). 

Selain itu, penting untuk diingat bahwa tafsir berkembang dalam lima tahap. Tafsir terjadi 

dalam beberapa tahap. Pada tahap pertama, itu hanya dilakukan dengan periwayatan. Pada tahap 

kedua, itu ditulis bersamaan dengan hadis dan merupakan bagian dari ilmu hadis yang luas.  Dalam 

tahap ketiga lembaga tersebut, tafsir menjadi ilmu tersendiri. Dalam tahap keempat, tafsir mulai 

dimasukkan ke dalam berbagai tafsir israiliyat dan jenis-jenisnya. Tafsir kemudian dibentuk 

menjadi organ kelima, yang menggabungkan tafsir bil'aqli dan binnaqli, (Riam & Suheri, 2024).  



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   64  

 

Pengertian Ulum Al-Qur'an (Tafsir Al-Qur'an) mungkin merupakan ilmu yang mengkaji 

keadaan Al-Qur'an, baik dari segi adabnya,sanadnya, turunya, makna-maknanya, dan sebagainya 

(Drs. Ali Darta, 2023). Ilmu ini meliputi berbagai aspek, seperti:  

1. Tafsir Al-Qur'an: Ilmu tafsir mempelajari dan mengerti makna Al Qur'an, baik secara 

tekstual dan kontekstual. 

2. Ilmu Qira'at: mempelajari tentang bacaan Al-Qur'an, termasuk cara membaca dan 

pengucapan huruf-huruf Arab. 

3. Ilmu Rasmil Qur'an: menjelaskan tentang keadaan Al-Qur'an, termasuk turunnya, penulisan, 

dan pengumpulan Ilmu I'jazil Qur'an: mempelajari tentang kemukjizatan Al-Qur'an, 

termasuk nasikh dan mansukh. 

4. Ilmu Asbabun Nuzul: Ilmu asbabun nuzul mempelajari tentang asal mula turunnya ayat-ayat 

Al-Qur'an.  

5. Ilmu Asbabun Nuzul: Ilmu asbabun nuzul mempelajari tentang asal mula turunnya ayat-ayat 

Al-Qur'an. 

Ruang lingkup pembahasan Al-Qur'an meliputi berbagai aspek, seperti: 

1. Bahasa Arab: Al-Qur’an yang diturunkan dalam dalam bentuk bahasa Arab, sehingga harus 

memahami pengetahuan mengenai bahasa Arab supaya dapat mengetahui isi Al-Qur'an.  

2. Tafsir: Tafsir mengerti dan mempelajari makna Al-Qur'an, baik secara tekstual dan 

kontekstual. 

3. Ilmu-ilmu Agama: seperti ilmu tafsir, ilmu qira'at, dan ilmu i'jazil Qur'an, mempelajari 

tentang keadaan Al-Qur'an dan makna-maknanya. 

4. Ilmu-ilmu Bahasa Arab: seperti ilmu balaghah dan ilmu I'rab al-Qur'an, mempelajari tentang 

struktur dan makna bahasa Arab dalam Al-Qur'an. 

B. Ilmu Hadis (Dirayah dan Riwayah). 

Di masa lalu, ilmu tafsir dan ilmu hadits bergabung. Keduanya berasal dari penukilan hadits 

Rasul melalui jalur riwayat. Selain itu, kita tahu bahwa tafsir sudah ada sejak sahabat zaman . 

Bagaimana dengan hadits? Karena tafsir sendiri merupakan penukilan riwayat Rasul, hadits dalam 

artian penukilannya juga sudah ada pada saat itu. Sahabat menghabiskan lebih banyak waktu 

membaca al-Qur'an daripada menulis hadits saat Rasul masih hidup. Dimasa depan ada 

kemungkinan para sehanat sibuk karena aspek wahyu yang tidak lengkap. Kemungkinan bahwa 

firman Allah dicampur dengan ucapan Rasul juga masuk dalam pertimbangan, (Suhartawan & 

Hasanah, 2022). 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   65  

 

Sumber hukum kedua yaitu Al-Qur’an hadits karena berperan untuk menguraikan pesan 

yang luas dari substansi Al-Qur'an sehingga mudah untuk dipahami dan dimanfaatkan oleh 

masyarakat, khususnya mereka yang beragama Islam. Hadits tidak lepas dari kreativitas dan 

kekhususannya yang telah dibuktikan kebenarannya. Karena hadits telah lama dijadikan sebagai 

dasar hukum, maka seseorang harus meneliti kebenaran hadits tersebut agar dapat dijadikan dasar 

hukum yang sahih atau hujjah. Orang yang pernah berjumpa dengan Rasulullah saw. dapat 

langsung meneladaninya. Akan tetapi, orang yang bukan sahabat beliau harus mempelajari, 

mengerti, serta meneladani berbagai hikmah yang terkandung dalam sunnah dan hadits beliau. Bisa 

jadi dalil hadits tidak sama dengan Al-Qur'an dalam hal mutawatirnya, meskipun keduanya sangat 

berbeda. Jika tingkat mutawatir Al-Qur'an sama persis dengan hadits, para ahli hadits masih 

memperdebatkan hal ini karena banyaknya hadits palsu yang tersebar, (Rifai et al., 2021).   

Meskipun masa khulafaurrasyidin telah berlalu, belum ada upaya langsung yang dimotori 

oleh khalifah untuk kodifikasi hadits. Karena ada lebih dari 100 ribu sahabat yang mendengar dan 

melafalkan hadits nabawi, hal ini menjadi sangat sulit. Selain itu, dengan munculnya sahabat pada 

masa Utsman, peta negara Islam semakin luas sejak masa kekhalifahan Umar. Selain itu, hadits 

biasanya muncul berbarengan dengan kejadian tertentu. Jadi, biasanya orang baru mengingat dan 

mengucapkan ayat itu ketika peristiwa itu terulang lagi. Pada masa dinasti Abbasyiah, khalifah 

Umar bin Abdul Aziz (63-101H) mulai memperhatikan haditsDia mulai mengumpulkan hadits dari 

para tabi'in, termasuk pada 51-124H Abdullah bin Syihab az-Zuhri. Dalam gerakan penghidupan 

kembali hadits , Umar Abdul Aziz sangat gencar. beliau meminta para ulama supaya mengadakan 

halaqah hadits dan kadang-kadang hadir sendiri, (Khotimah, 2022). 

Pada awal abad kedua Hijriah, kesalahan para peneliti berubah dari mengumpulkan hadis 

menjadi memisahkannya ke dalam bab-bab tertentu. Inilah awal mula kodifikasi hukum. Dalam 

kitab Syarah al-Bukhari, Ibnu Hajar menyatakan bahwa " Rabi' bin Sobîh dan Sa'îd bin Abi 

"Urubah". Yaitu yang pertama kali mengumpulkannya. Setelah itu, Imam Malik menyusun kitab 

yang dikenal sebagai Muwattha', di mana berbagai hadis diklasifikasikan menurut bab-bab fiqih. 

Saat itulah, pada abad ketiga, metode mengenali hadis yang benar dari yang tidak sahih dan 

seterusnya mulai muncul (Muslim). 

Setelah berkembang, ilmu hadits kemudian berkembang menjadi dua subdisiplin baru: ilmu 

hadits riwayah dan dirayah. Karena rantai cerita yang terlalu panjang, kemajuan ilmu ini menjadi 

sulit. Dalam jangka panjang, para peneliti menciptakan kerangka kerja yang bergeser untuk 

mengamankan mereka yang tampaknya tidak mengikuti mata rantai sejarah. Biasanya ilmu jarh wa 

ta'dil, yang terus menjadi akomodatif dalam membedakan hadis yang benar dan yang salah, yang 

kuat dan yang lemah, dan yang dapat diterima serta yang tidak dapat diterima, (Saputra, 2023). 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   66  

 

Ilmu Hadits adalah ilmu yang mempelajari dan memahami hadis, yaitu perkataan, 

perbuatan, dan keadaan Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh para sahabat dan generasi 

berikutnya. Dalam Ilmu Hadits dapat dibagi menjadi dua, yakni Ilmu Hadits Riwayah serta Ilmu 

Hadits Dirayah. 

Karya peneliti Imam al-Syaukani yang paling terkemuka yaitu Tafsir Fath al-Qadir al-Jami' 

baina Fanni al-Riwayah wa al-Dirayah min 'Ilmi al-Tafsir, yang lebih dikenal dengan sebutan 

"Tafsir Fath al-Qadir". Menurut A'jaj al-Khatib, ini merupakan kitab yang dianggap sebagai salah 

satu kitab tafsir terpenting karena menggabungkan teknik riwayah dan dirayah. Husein al-Zahabi 

juga menyatakan bahwa kitab tafsir Fath al-Qadir diterbitkan secara berkala oleh para analis karena 

menggabungkan riwayah dan dirayah dengan baik. Selain itu, alasan diciptakannya kitab tafsir al-

Syaukani adalah karena semua analis sepakat bahwa ilmu yang paling mulia dan paling mendasar 

adalah ilmu tafsir, yang menguraikan firman Allah SWT. Ilmu ini pun sangat dihormati karena 

banyaknya substansi dan didukung oleh informasi serta pemikiran.. 

Oleh sebab itu, tertariklah Imam al-Syaukani untuk menelaahnya, mendalaminya dari 

berbagai arah masuknya, khususnya untuk mempersiapkan diri dalam menerapkan strategi 

konsolidasi, yang dapat diperoleh oleh berbagai kelompok atau kalangan (Riwayat dan Dirayah). 

Mufassir pada umumnya terbagi dalam dua kelompok dan menggunakan dua strategi menurut 

Imam al-Syaukani. Kelompok pertama hanya membahas masalah sejarah dan merasa puas 

dengannya, dan mereka hanya membahas sejarah. Namun, kelompok kedua hanya membahas 

bahasa Arab dan ilmu alat-alatnya tanpa membahas sejarahnya. Oleh karena itu, dibuatlah sebuah 

kitab terjemahan yang dikenal dengan nama Fath al-Qadir, yang mengacu pada penggabungan 

kedua sudut pandang sejarah dan bahasa atau dirayah. Selain kedua strategi ini, al-Syaukani juga 

menambahkannya dengan mentarjih beberapa terjemahan yang bertentangan dan memperjelas 

maknanya dari sudut pandang bahasa Arab, i'rab, dan balaghah, antara lain, (Salim & Riyadi, 2022).  

Ilm yaitu bentuk jamak dari kata “ilmu” yang secara etimologis mengandung makna 

“mengetahui sesuatu sampai pada titik tertentu”. Dengan demikian, Ulum al Hadits memiliki 

substansi dan hakikat. 

Ilmu Hadits Dirayah dan Ilmu Hadis Riwayah, yang masing-masing melahirkan cabang ilmu 

yang mengkaji hadits serta sumber-sumbernya. Jadi, saripatinya adalah segala sesuatu yang 

berhubungan dengan Nabi Muhammad SAW adalah pengertian dari Substansi, (Sunusi, 2013).  

Ilmu Hadis Dirayah membahas tentang implikasi yang tersirat dari basa-basi hadits dengan 

mengacu pada kaidah bahasa (Arab) dan agama (Islam) yang sesuai dengan keadaan Nabi. 

Sementara itu, Ilmu Hadits Riwayah mengkaji bagaimana hadits dikaitkan dengan Nabi SAW 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   67  

 

melalui kegiatan, dabit, dan kepatutan penggambaran, atau melalui asosiasi (ittisal) dan pemutusan 

(inqita).  

Berdasarkan pengertian di atas, disimpulkan bahwa Ilmu Hadits Riwayah lebih membumi 

karena berpusat pada pengakuan dan penolakan hadits, sedangkan Ilmu Hadits Dirayah lebih 

bersifat hipotetis. 

 

C. Ilmu Fiqh (Ushul Fiqh) 

Dibandingkan dengan cabang ilmu agama lainnya, ilmu ushul fiqh adalah cabang ilmu yang 

muncul lebih belakangan. yang dimaksud adalah mengarahkan kecerdasan sosial dan 

menyelesaikan berbagai permasalahan yang tidak disebutkan secara tegas dalam Al-Qur'an. Hakim 

dan ulama terdahulu biasanya mengikuti pendapat dan ijtihad serta adat-istiadat lokal pada saat 

ditetapkannya hukum, (Rahmawati, 2015).  

Para ahli dalam ushul fiqh berpendapat bahwa bidang ini sangat penting untuk memahami 

hukum syariah. Kesalahan dalam menyusun strategi atau penjelasan akan menghasilkan hasil yang 

tidak tepat. Perbedaan kesimpulan seputar strategi atau hasil ilmu ushul fiqh bukanlah kekurangan 

ilmu ini, karena perbedaan anggapan tampak bahwa para ahli memiliki kesempatan untuk berpikir 

dan mengungkapkan anggapan klaim mereka. 

Syari'ah dan sejarah fiqh tidak dapat dipisahkan. Sebenarnya hukum fiqh sudah ada sebelum 

Islam, tetapi istilah fiqh sebagaimana kita kenal sekarang tidak ada. Secara terminologi, fiqh 

muncul bersama dengan mazhab-mazhab hukum lainnya dan para pendahulunya. Hingga masa para 

sahabat setelah wafatnya Nabi, bahkan hingga masa tabi'in, tidak ada berita yang beredar atau 

informasi yang luar biasa membahas hukum fiqh, (Atmaja, 2017). 

Periode perkembangan fiqh atau Syariah menurut Dr. Rosyad Hasan Kholil dibagi menjadi 

empat tahap, sebagai berikut: 

1. Tahap pembentukan  

2. Tahap pembangunan dan penyempurnaan  

3. Tahap taklid dan stagnan  

4. Tahap kebangkitan 

Periode primer berlangsung sejak masa Nabi diutus hingga wafatnya. Sebagaimana telah 

disebutkan sebelumnya, fiqih dalam pengertian istilah belum dikenal pada periode ini. Semua 

persoalan fiqih yang disampaikan kepada Rasulullah direvisi dengan Sunnah atau dari Al-Qur'an. 

Hal ini tidak berlaku pada Periode kedua, sejak wafatnya Nabi Muhammad hingga Dinasti 

Abbasiyah, atau dari abad ke-11 sampai pertengahan abad ke-4. Berkembangnya wilayah-wilayah 

Islam yang teritorial dengan berbagai perluasannya tentu saja akan menyebabkan munculnya 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   68  

 

berbagai masalah fiqih yang belum pernah muncul pada periode awal. Hal ini berarti para sahabat, 

tabi'in, dan tabi'ut tabi'in, serta seluruh anggota jamaah ulama pada masa itu, harus memutar otak. 

Ijma' dan akal, serta al-Qur'an dan Sunnah, terus menjadi sumber rujukan hukum. Dengan 

munculnya berbagai golongan dan mazhab, fiqh dan hukum modern berkembang. 

Setelah masa keemasan ilmu berakhir, masuklah masa taklid dan stagnan. Tidak diragukan 

lagi, ulama periode ke 2 mencapai prestasi yang luar biasa. Pada masa ini juga lahir dan berkarya 

empat imam besar: Malik bin Anas, Ahmad bin Hanbal, Abu Hanifah an-Nu’man, dan Muhammad 

bin Idris Assyafi’i. Para peneliti periode ke 3 ini tidak memiliki karya yang menonjol sejak para 

peneliti keempat yang pemikirannya menjadi rujukan hingga saat ini. Tentu saja, karya-karya 

mereka masih banyak ditemukan, namun seperti yang berupa pengertian (syarh), data tambahan 

(hawâsyi), atau garis besar (khulâsoh), biasanya dengan mengolahnya menjadi ayat-ayat (matan). 

Semboyan man hafidza-l-mutun haza-l-funun pada periode ini juga muncul, menunjukkan bahwa 

taqlid tersebar luas. Ulama dari periode ini, namun, tidak dapat dilepaskan dari upaya mereka, 

karena merekalah yang mampu menambah syarh pada tulisan ulama dari periode kedua. 

Pada periode ke 4 restorasi, para peneliti mulai melepaskan diri dari kemandegan umum 

yang sebelumnya pernah dialami. Mempelajari berbagai madzhab tanpa obsesi pada periode ketiga 

muncul sebagai akhir dari madzhab-madzhab yang fanatik. Sebaliknya, untuk meneliti berbagai 

hukum dan syariat para peneliti saat itu juga mengadakan mu’tamar dauly.  

Sejak awal mula fiqh sebenarnya sudah Ushul fiqh. Fiqh merupakan hakikat yang dicari 

oleh ushul fiqh, maka di mana ada fiqh, di situ ada ushul fiqh, hukum, serta kaidah. Fiqh telah 

tersusun secara mandiri dan berdiri sendiri, meskipun kehadirannya bersifat simultan. Hal ini bahwa 

tidak berarti ushul fiqh tidak ada sejak fiqh atau bahkan hukum-hukum tidak lama dibuat atau para 

peneliti fiqh tidak memanfaatkan strategi-strategi dan standar-standar yang ada ketika 

mendefinisikan hukum-hukum, (Said Ismail Ali, 2010). Secara umum, ada sesuatu sebelum 

dibukukan. Pembukuan adalah tentang keberadaan, bukan tentang kemunculan. Dari kesimpulan di 

atas, kita bisa mengerti bahwa fiqh dan ushul fiqh selalu berhubungan satu sama lain, meskipun 

ushul fiqh akhirnya berkembang menjadi bidang ilmu yang mandiri. Dalam bukunya Imam Syafi'i 

yang terkenal, Arrisalah, dianggap sebagai orang pertama yang benar-benar memperhatikan 

masalah ini. Namun banyak pendukung madzhab yang berpendapat bahwa pertama kali 

imamnyalah yang berbicara tentang ushul fiqh. 

Ushul fiqih yang digarap oleh para imam mereka bukanlah ushul fiqih dalam bentuk 

ungkapan, tetapi atau mungkin hanya sebuah kitab yang menghimpun berbagai masalah fiqih yang 

diungkapkan oleh Dr. Mahmud Abdurrahman Abdul Mun'im. Lebih lanjut ia mengatakan bahwa, 

walaupun para ulama lain menjelaskan tentang ushul fiqih, namun tidak seorang pun dari mereka 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   69  

 

yang menghimpunnya dalam satu kitab, seperti risalah. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini telah menguraikan berbagai aspek penting dalam konteks filsafat Islam, yang 

mencakup teologi, epistemologi, ontologi, etika, kosmologi, mistisisme, dan antropologi. 

Pertama, dalam teologi, kita menemukan konsep tentang sifat-sifat Allah, keesaan-Nya, dan 

hubungan-Nya dengan alam semesta dan manusia. Epistemologi Islam menekankan pentingnya 

wahyu dan akal sebagai sumber pengetahuan, serta mengakui keterbatasan manusia dalam 

memahami realitas mutlak. 

Ontologi Islam menawarkan pandangan tentang hakikat eksistensi, termasuk konsep tentang 

alam semesta sebagai penciptaan Allah yang teratur dan sistematis. Etika Islam menuntun individu 

untuk hidup dengan kesadaran moral yang tinggi, berdasarkan pada prinsip-prinsip seperti keadilan, 

kasih sayang, dan kebaikan. 

Dalam kosmologi, filsafat Islam memandang alam semesta sebagai manifestasi kekuasaan 

dan kebijaksanaan Allah, serta menunjukkan pentingnya memperhatikan harmoni dan 

keseimbangan dalam penciptaan-Nya. Mistisisme Islam mengeksplorasi dimensi spiritualitas dan 

hubungan pribadi dengan Tuhan melalui praktik ibadah dan kontemplasi. 

Terakhir, antropologi filsafat Islam menawarkan pemahaman tentang hakikat manusia 

sebagai khalifah Allah di bumi, dengan tanggung jawab moral untuk menjaga keadilan, merawat 

alam, dan mengembangkan potensi spiritualnya. 

Kesimpulannya, filsafat Islam merupakan landasan yang kuat bagi pemahaman menyeluruh 

tentang realitas dan tujuan hidup, menggabungkan dimensi teologis, epistemologis, ontologis, etis, 

kosmologis, mistis, dan antropologis untuk membentuk pandangan yang holistik dan terintegrasi 

tentang dunia dan eksistensi manusia. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Atmaja, F. K. (2017). Perkembangan Ushul Fiqh Dari Masa Ke Masa. Mizan; Jurnal Ilmu Syariah, 

5(1), 23–38. http://www.jurnalfai-uikabogor.org 

Fauzi, I. (2024). Kontribusi teori kebenaran kefilsafatan dalam penguatan keilmuan hadits. Journal 

of Islamic Thought and Philosophy (JITP), 3(1), 153–169. 

Gusmian, I. (2015). Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Sejarah Dan Dinamika. Nun: Jurnal Studi 

Alquran Dan Tafsir Di Nusantara, 1(1), 1–32. https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8 

Hanapi, A. (2023). Antropologi Al-Qur’an dalam Diskurus ’Ulum Al-Qur’an Kontemporer. 

Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 8(1), 145–169. 



Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024  |   70  

 

https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/maghza/article/view/7097 

Haq, E. Z. (2022). Telaah Kitab Tafsir Bercorak Lughawi Di Abad Pertengahan (Studi Komparasi 

antara tafsir Anwar at-Tanzil wa Asrar at-Ta’wil fi at-Tafsir dan al- Bahr al-Muhit) Elmia. Al 

Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 50–65. 

Khotimah, H. K. (2022). Urgensi Kajian Hadis Di Indonesia (Pemikiran M. Syuhudi Ismail dan Ali 

Mustafa Ya’qub). Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis, 3(01), 1–18. 

Nasir, A. (2021). Meta Analisis Studi Ulumul Qur’an Di Indonesia. Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir, 15(2), 259. https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v15i2.12883 

Rahmawati. (2015). Sejarah Ushul Fiqh Masuk Di Indonesia. Jurnal Islam, 3(1), 1–20. 

Riam, Z. A., & Suheri. (2024). Tinjauan Historis Tradisi Keilmuan Islam Bidang Al- Qur ’ an. 

GAPAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 02(01), 106–117. 

Ridwan, M. (2017). TRADISI KRITIK TAFSIR: Diskursus Kritisisme Penafsiran dalam Wacana 

Qur’anic Studies. Jurnal THEOLOGIA, 28(1), 55–74. 

https://doi.org/10.21580/teo.2017.28.1.1418 

Rifai, M. R., Aziz, M. A. A., & Fatah, F. R. F. (2021). Studi Komparasi Manhaj Al-Syaukani 

(Fawaid Al-Majmu’ah Fi Al Ahadis Al-Maudu’ah) Dan Al-Idlibi (Naqd Al-Matn; ‘Inda 

‘Ulama Al-Hadis An-Nabawi). Zawiyah : Jurnal Pemikiran Islam, 7(1), 101–120. 

Salim, A. A. S., & Riyadi, A. K. (2022). Tafsir Syi’ah Sebagai Dakhil: Kajian Kritik Husein Al-

Dhahabi Atas Tafsir Fath Al-Qadir. Al-Munir: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(2), 190–

230. 

Saputra, R. M. (2023). Ijtihad Ibnu Hajar Al-Asqalani Dalam Mengkonstruksi Ilmu Hadis. El-

Waroqoh, 7(1), 68–87. 

Sugiyono. (2011). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D). 

Alfabeta. 

Suhartawan, B., & Hasanah, M. (2022). Memahami Hadis Mutawatir Dan Hadis Ahad. DIRAYAH : 

Jurnal Ilmu Hadis, 3(1), 1–18. 

Sunusi. (2013). Masa Depan Hadis & Ulum Hadis. Jurnal Al Hikmah, 14(2), 55–70. 

 


