KRITIK ULUMUL AL-QUR’AN (ILMU TAFSIR), ILMU HADIS (DIRAYAH
DAN RIWAYAH), DAN ILMU FIQH (USHUL FIQH)

Ismasnawati

ismasnawati82@gmail.com

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Tamrin Kamal

tamrinkamal@gmail.com

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Rosniati Hakim

rosniati hakim@yahoo.com

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Abdul Hakim Hanafi

ahalimhanafi@gmail.com

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Julhadi

julhadil5@gmail.com
Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat

Abstrak

Artikel ini mengkaji dan mengkritisi tiga disiplin utama dalam studi Islam: ulum Al-
Qur’an (ilmu tafsir), ilmu hadits (dirayah dan riwayah), dan ilmu figh (ushul figh).
Dalam ulum Al-Qur’an, makalah ini mengevaluasi metode tafsir tradisional dan
modern, menyoroti tantangan hermeneutis dan kebutuhan akan pendekatan kontekstual
dalam memahami teks suci. Kritik terhadap ilmu hadits berfokus pada validitas isnad
dan matan, menguji keandalan periwayatan dan metode kritik hadits untuk memastikan
autentisitas. Dalam ilmu figh, makalah ini mengulas prinsip-prinsip ushul figh, menilai
relevansi kaidah-kaidah hukum dalam konteks kontemporer, serta mengeksplorasi
dinamika ijtihad dan taglid. Melalui analisis kritis ini, makalah ini bertujuan untuk
menawarkan perspektif baru yang mendukung pembaruan metodologis dalam studi
keislaman, sehingga dapat menjawab tantangan dan kebutuhan umat Islam di era
modern. Kritis ketiga disiplin ilmu keislaman tersebut, mengevaluasi kekuatan dan
kelemahannya, serta mencari cara-cara untuk memperbarui dan mengembangkan
metodologi yang lebih relevan dan responsif terhadap tantangan zaman.

Kata Kunci: Ulum Al-Qur’an, Ilmu Hadis, Ilmu Figh

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 59


mailto:ismasnawati82@gmail.com
mailto:tamrinkamal@gmail.com
mailto:rosniati_hakim@yahoo.com
mailto:ahalimhanafi@gmail.com
mailto:julhadi15@gmail.com

PENDAHULUAN

Al-Qur'an yaitu kitab suci yang memiliki petunjuk hidup terbaik yang pernah diberikan kepada
manusia. Dengan menafsirkannya, kita dapat memahami arah yang ada di dalamnya.
Menerjemahkan Al-Qur’an bearti mengungkap petunjuk, mengungkap isi hukum, dan maknanya.
Terjemahan sejak zaman Nabi Muhammad Al-Qur’an telah ada dan tetap lestari hingga kini. Dalam
menafsirkan Al-Qur’an pasti ada metode atau pendekatan yang diperlukan sebagai pemahaman
yang lebih utuh dan komprehensif. Sejak awal peradaban Islam, ilmu-ilmu keislaman seperti ulum
Al-Qur'an, ilmu hadits, serta ilmu figh telah memainkan peran besar dalam mengembangkan dan
memahami ajaran Islam. Disiplin ketiga ini memberikan kerangka kerja yang memungkinkan umat
Islam memahami, menginterpretasikan, dan menerapkan ajaran Al-Qur'an dan Sunnah dalam
kehidupan sehari-hari. Namun seiring berjalannya waktu, metode dan pendekatan tradisional yang
digunakan dalam disiplin-disiplin ini telah menghadapi berbagai tantangan, terutama di dunia
modern yang dinamis dan kompleks, (Haq, 2022).

Ulum Al-Qur’an (Ilmu Tafsir) telah menjadi fondasi untuk memahami teks suci Al-Qur’an.
Metode tafsir klasik sering kali didasarkan pada pendekatan tekstual dan linguistik yang ketat.
Namun, munculnya berbagai aliran pemikiran dan perubahan sosial-politik menuntut pendekatan
yang lebih fleksibel dan kontekstual dalam menafsirkan Al-Qur’an. Kritik terhadap metode tafsir
tradisional bertujuan untuk mengevaluasi sejauh mana metode tersebut masih relevan dan efektif
dalam menjawab kebutuhan dan tantangan zaman modern (Ali Akbar MIS, 2010). Ulum Al-Qur'an
atau yang lebih dikenal dengan ilmu terjemah merupakan ilmu mempelajari dan memahami Al-
Qur'an. llmu ini bertujuan untuk memahami substansi Al-Qur'an, baik dalam bentuk cetak (nash-
nash) maupun yang relevan, dan memberikan data dan penjelasan tentang hukum-hukum dan
kebijaksanaan yang dapat digali dari kandungan Al-Qur'an, (Nasir, 2021).

IImu Hadis, yang mencakup dirayah (Kkritik isi) dan riwayah (kritik sanad), merupakan disiplin
yang sangat penting untuk memastikan keautentikan dan keabsahan Sunnah Nabi Muhammad
SAW. Kritik terhadap ilmu hadits melibatkan analisis terhadap keandalan periwayatan hadits serta
validitas matan (isi hadits). Perkembangan studi hadits juga mendorong perlunya penilaian ulang
terhadap metode kritik hadits yang digunakan oleh ulama klasik, terutama dalam konteks ilmu
pengetahuan modern dan penelitian historis. IlImu hadits, yang juga dikenal sebagai dirayah dan
riwayah, adalah ilmu yang mempelajari dan memahami hadis. Ilmu ini memiliki tujuan untuk
membedakan hadis yang bisa terima (magbul) karena keshahihannya dengan hadis yang tidak
terima. llmu hadits secara garis besar bertujuan untuk memahami hadis dan membedakan hadis

yang sah dengan yang tidak, (Fauzi, 2024).

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 60



lImu Figh (Ushul Figh) limu figh, yang juga dikenal sebagai ushul figh, adalah ilmu yang
mempelajari dan memahami hukum Islam. IImu ini memiliki tujuan untuk memahami hukum Islam
dan memberikan data dan penjelasan hukum yang bisa dipelajari dari Al-Qur'an dan hadis. IImu
figh juga mempelajari tentang asas-asas hukum Islam, seperti ushul figh, yang membahas tentang
standar-standar hukum Islam berfungsi sebagai dasar penegakan hukum Islam melalui standar-
standar mendasar yang bisa dipetik dari Al-Qur'an dan Sunnah. Ushul figh menyediakan alat bagi
para ulama untuk melakukan ijtihad, atau penafsiran hukum yang independen. Namun, dengan
semakin kompleksnya terjadi pada masalah yang dihadapi oleh umat Islam di era globalisasi, ada
kebutuhan mendesak untuk meninjau kembali prinsip-prinsip ushul figh dan memastikan bahwa
mereka dapat beradaptasi dengan kondisi dan konteks yang berubah (Muhammad Ali Ash-Shabuni,
1985).

Artikel ini mengkaji secara kritis ketiga disiplin ilmu keislaman tersebut, mengevaluasi
kekuatan dan kelemahannya, serta mencari cara-cara untuk memperbarui dan mengembangkan
metodologi yang lebih relevan dan responsif terhadap tantangan zaman. Melalui analisis Kritis ini,
diharapkan dapat ditemukan pendekatan yang lebih efektif dalam memahami dan menerapkan
ajaran Islam secara lebih dinamis dan kontekstual, sehingga dapat memberikan kontribusi positif

bagi perkembangan masyarakat Muslim di era modern.

METODOLOGI

Penulisan makalah ini dijabarkan dengan menggunakan strategi pendekatan Kualitatif,
khususnya untuk memperoleh informasi yang sesuai dengan keadaan sebenarnya. Penggunaan
metode Kualitatif dilakukan untuk menjamin bahwa data yang diperoleh dapat ditampilkan secara
wajar dan benar. Metode Kualitatif yang digunakan adalah menulis persepsi, dimana literatur ini
meliputi beberapa langkah penting untuk mencapai tujuan penelitian yang telah dikemukakan.
menggunakan metode pendekatan kualitatif, yakni untuk mendapatkan data sesuai dengan keadaan
sesunguhnya (Ridwan, 2017). Dalam metode penelitian ini bahwa lahkah awal yang di ambil adalah
dengan melakukan tinjauan literatur yang komprehensif tentang “Kritik Ulum Al-Qur’an (Iimu
Tafsir), llmu Hadits (Dirayah dan Riwayah) dan llmu Figh (Ushul Figh).”

Dalam penelitian ini pendekatan yang digunakan yaitu studi Pustaka (library research)
(Sugiyono, 2011), di mana penelitian tidak secara langsung terlibat dalam bidang tersebut.
Sebaliknya, penelitian ini dilakukan dengan cara melihat dan menganalisis karya tulis dan berbagai
tulisan yang tersedia, seperti buku, jurnal, majalah, surat kabar, dan sumber data lainnya. Penelitian

ini membahas, menyelidiki, dan mengkaji pemikiran dan pertimbangan yang berkaitan dengan

Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024 | 61



subjek penelitian, dengan dukungan data dan informasi yang bersumber dari tulisan. Penulis
berfokus pada bahan-bahan tulisan yang berkaitan dengan “Kritik Ulum Al-Qur’an (Ilmu Tafsir),
Ilmu Hadits (Dirayah dan Riwayah) dan lImu Figh (Ushul Figh).”

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Tafsir Al-Qur'an (Ulum Al-Qur’an)

Kontroversi agama tak henti-hentinya muncul sebagai akibat dari kehadiran Al-Qur'an, yang
terus berkembang menjadi imperium besar peradaban. Dalam mempelajari Al-Qur'an, setidaknya
terdapat dua arah dinamis. Yang pertama adalah gerak sentripetal, yang berarti bergerak ke arah
pusat, dan momennya adalah gerakan sentrifugal, yang berarti bergerak menjauh dari pusat.
Kandungan Al-Qur'an selanjutnya menjadi rujukan paling penting untuk menemukan tempat dan
menyerukan berbagai masalah yang menguntungkan melalui perkembangan sentripetal. Dalam
tatanan ini, Al-Qur'an memiliki kendali gravitasi dan kapasitas untuk mewajibkan sehingga banyak
mazhab pemikiran dan perbedaan anggapan tentang Islam merasa bahwa mereka terus-menerus
dilindungi oleh kebenaran Al-Qur'an. Kandungan Al-Qur'an terus menjadi sumber motivasi yang
sangat kuat untuk terus-menerus menjelaskan dan memaknai, menyelidiki, dan berkelana mental

dalam mengungkap substansinya, bahkan dalam persiapan sentrifugal, (Gusmian, 2015).

Tafsir Tafsir Al-Qur'an telah menjadi sebuah konvensi dan ajaran bebas yang diwariskan
turun-temurun dari zaman ke zaman yang sangat bergantung pada perkembangan sentrifugal ini.
Semua tulisan Al-Qur'an secara mencolok sama saja, tetapi sebagai firman Tuhan, Al-Qur'an bisa
jadi merupakan sebuah konten yang melampaui konten itu sendiri. Sebuah konten yang sangat peka
maknanya. Jika diterjemahkan, akan menghasilkan mayoritas implikasi yang sesuai dengan
"keinginan™ penerjemahnya. Umumnya tidak dapat dibedakan dari pernyataan Ali bin Abi Thalib,
bahwa “al-qur’an bayna daftay al-mushaf la yantiq, innama yantiqu (yatakallamu) bihi al-rijal”.
Yakinlah, Al-Qur’an tanpa campur tangan manusia tidak akan pernah bisa berfungsi sama sekali.
Sehingga Al-Qur’an mengandung banyak titik pusat penglihatan (al-Qur’an hammal aujuh) dan
muncul berbagai kemungkinan hasil dalam penafsirannya sesuai dengan kecenderungan para

penafsirnya, (Gusmian, 2015).

Istilah “Ulumul Qur’an” berasal dari Arab “ulum” serta ‘“al-Qur’an”. Kata “ulum”
merupakan bentuk jamak dari kata “ilm”, yang juga merupakan bentuk masdhar dari kata “alima”,
dan “ya’lamu” yang berarti “mengetahui”. Rujukan kata al-Muhit, istilah "alima™ merupakan
sinonim dari "arafa", yang berarti "mengetahui, mengenali." Ma'rifah adalah kata yang berarti

“pengetahuan”, dan “ulum” adalah kata yang berarti sejumlah pengetahuan. Dalam bahasa

Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024 | 62



Indonesia, kata "al-Qur'an" merupakan bentuk masdhar dari kata kerja Qara'a, yang berarti
"bacaan”. Umumnya bersumber dari firman Allah SWT yang berbunyi, “Jika kami telah

mempelajarinya, maka ikutilah bacaannya.”

Bahwa sahabat memahami ayat-ayat dalam al-Qur'an dengan cara yang berbeda ini
mengatakan dari Dr. Said Ismail. Mereka berbeda dalam penguasaan bahasa, mendampingi Rasul,
dan memiliki bakat alami. Untuk mengetahui isi kandungan al-Qur’an secara menyeluruh ,
diperlukan sumber untuk memberikan tafsiran yang tepat dari konteksnya. Hadis nabi sendiri, yang
memberikan penjelasan tentang konteks isi al-Qur'an, adalah sumber utama yang digunakan. Bahwa
sahabat memahami ayat-ayat al-Qur'an dengan cara yang berbeda ini merupakan ungkapan dari Dr
Said Ismail. Mereka berbeda dalam penguasaan bahasa, mendampingi Rasul, dan memiliki bakat
alami. Untuk mengerti isi al-Qur’an secara menyeluruh , diperlukan sumber untuk memberikan
tafsiran yang tepat dari konteksnya. Hadis nabi sendiri, yang memberikan penjelasan tentang

konteks isi Al-Qur'an, adalah awal utama yang digunakan, (Hanapi, 2023).

Beberapa sahabat yang mahir menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an pasti muncul dari sini. Empat
orang yang paling popular adalah Ibnu Abbas, Ali bin Abi Thalib, Ubay bin Ka’ab dan Abdullah
bin Mas'ud. Ibnu Abbas berada di urutan pertama jika diurutkan berdasarkan jumlah riwayat yang
mereka keluarkan. Nama-nama mufassir tabi'in lain muncul setelah masa sahabat. Mujahid, "Atho",
dan "Ikrimah™ adalah beberapa tabi'in yang banyak mengambil penggambaran Ibnu Abbas. Mujahid
adalah tabi'in yang penggambarannya paling sedikit tetapi tetap yang paling banyak bergantung

padanya. Sejak saat itu Imam Syafi'i dan Bukhari banyak mengambil penggambaran darinya.

Macam-macam Penafsiran masa tabi'in serta masa sahabat sangat berbeda. Tafsir pada masa
sahabat terbatas pada ayat yang tidak jelas. Selain itu, para sahabat tidak mengambil saripati al-
Qur'an yang merupakan yurisprudensi, dan mereka hanya fokus pada pemahaman umum. Pada
masa tabi'in, banyak bermunculan madzhab , dan banyak perbedaan tafsir antara para tabi'in, dan

tafsir israiliyat banyak digunakan karena banyaknya ahli kitab yang masuk Islam, (Ridwan, 2017).

Selain itu, penting untuk diingat bahwa tafsir berkembang dalam lima tahap. Tafsir terjadi
dalam beberapa tahap. Pada tahap pertama, itu hanya dilakukan dengan periwayatan. Pada tahap
kedua, itu ditulis bersamaan dengan hadis dan merupakan bagian dari ilmu hadis yang luas. Dalam
tahap ketiga lembaga tersebut, tafsir menjadi ilmu tersendiri. Dalam tahap keempat, tafsir mulai
dimasukkan ke dalam berbagai tafsir israiliyat dan jenis-jenisnya. Tafsir kemudian dibentuk

menjadi organ kelima, yang menggabungkan tafsir bil'agli dan binnagli, (Riam & Suheri, 2024).

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 63



Pengertian Ulum Al-Qur'an (Tafsir Al-Qur'an) mungkin merupakan ilmu yang mengkaji

keadaan Al-Qur'an, baik dari segi adabnya,sanadnya, turunya, makna-maknanya, dan sebagainya

(Drs. Ali Darta, 2023). lmu ini meliputi berbagai aspek, seperti:

1.

Tafsir Al-Qur'an: llmu tafsir mempelajari dan mengerti makna Al Qur'an, baik secara
tekstual dan kontekstual.

lImu Qira'at: mempelajari tentang bacaan Al-Qur'an, termasuk cara membaca dan
pengucapan huruf-huruf Arab.

IImu Rasmil Qur'an: menjelaskan tentang keadaan Al-Qur'an, termasuk turunnya, penulisan,
dan pengumpulan Illmu [I'jazil Quran: mempelajari tentang kemukjizatan Al-Qur'an,
termasuk nasikh dan mansukh.

IImu Asbabun Nuzul: lImu asbabun nuzul mempelajari tentang asal mula turunnya ayat-ayat
Al-Qur'an.

IImu Asbabun Nuzul: IImu asbabun nuzul mempelajari tentang asal mula turunnya ayat-ayat
Al-Qur'an.

Ruang lingkup pembahasan Al-Qur'an meliputi berbagai aspek, seperti:

1.

Bahasa Arab: Al-Qur’an yang diturunkan dalam dalam bentuk bahasa Arab, sehingga harus

memahami pengetahuan mengenai bahasa Arab supaya dapat mengetahui isi Al-Qur'an.

Tafsir: Tafsir mengerti dan mempelajari makna Al-Qur'an, baik secara tekstual dan
kontekstual.

lImu-ilmu Agama: seperti ilmu tafsir, ilmu qira'at, dan ilmu i‘jazil Qur'an, mempelajari

tentang keadaan Al-Qur'an dan makna-maknanya.

IImu-ilmu Bahasa Arab: seperti ilmu balaghah dan ilmu I'rab al-Qur'an, mempelajari tentang

struktur dan makna bahasa Arab dalam Al-Qur'an.

IlImu Hadis (Dirayah dan Riwayah).

Di masa lalu, ilmu tafsir dan ilmu hadits bergabung. Keduanya berasal dari penukilan hadits

Rasul melalui jalur riwayat. Selain itu, kita tahu bahwa tafsir sudah ada sejak sahabat zaman .
Bagaimana dengan hadits? Karena tafsir sendiri merupakan penukilan riwayat Rasul, hadits dalam
artian penukilannya juga sudah ada pada saat itu. Sahabat menghabiskan lebih banyak waktu
membaca al-Qur'an daripada menulis hadits saat Rasul masih hidup. Dimasa depan ada
kemungkinan para sehanat sibuk karena aspek wahyu yang tidak lengkap. Kemungkinan bahwa
firman Allah dicampur dengan ucapan Rasul juga masuk dalam pertimbangan, (Suhartawan &
Hasanah, 2022).

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 64



Sumber hukum kedua yaitu Al-Qur’an hadits karena berperan untuk menguraikan pesan
yang luas dari substansi Al-Qur'an sehingga mudah untuk dipahami dan dimanfaatkan oleh
masyarakat, khususnya mereka yang beragama Islam. Hadits tidak lepas dari kreativitas dan
kekhususannya yang telah dibuktikan kebenarannya. Karena hadits telah lama dijadikan sebagai
dasar hukum, maka seseorang harus meneliti kebenaran hadits tersebut agar dapat dijadikan dasar
hukum yang sahih atau hujjah. Orang yang pernah berjumpa dengan Rasulullah saw. dapat
langsung meneladaninya. Akan tetapi, orang yang bukan sahabat beliau harus mempelajari,
mengerti, serta meneladani berbagai hikmah yang terkandung dalam sunnah dan hadits beliau. Bisa
jadi dalil hadits tidak sama dengan Al-Qur'an dalam hal mutawatirnya, meskipun keduanya sangat
berbeda. Jika tingkat mutawatir Al-Qur'an sama persis dengan hadits, para ahli hadits masih
memperdebatkan hal ini karena banyaknya hadits palsu yang tersebar, (Rifai et al., 2021).

Meskipun masa khulafaurrasyidin telah berlalu, belum ada upaya langsung yang dimotori
oleh khalifah untuk kodifikasi hadits. Karena ada lebih dari 100 ribu sahabat yang mendengar dan
melafalkan hadits nabawi, hal ini menjadi sangat sulit. Selain itu, dengan munculnya sahabat pada
masa Utsman, peta negara Islam semakin luas sejak masa kekhalifahan Umar. Selain itu, hadits
biasanya muncul berbarengan dengan kejadian tertentu. Jadi, biasanya orang baru mengingat dan
mengucapkan ayat itu ketika peristiwa itu terulang lagi. Pada masa dinasti Abbasyiah, khalifah
Umar bin Abdul Aziz (63-101H) mulai memperhatikan haditsDia mulai mengumpulkan hadits dari
para tabi'in, termasuk pada 51-124H Abdullah bin Syihab az-Zuhri. Dalam gerakan penghidupan
kembali hadits , Umar Abdul Aziz sangat gencar. beliau meminta para ulama supaya mengadakan
halagah hadits dan kadang-kadang hadir sendiri, (Khotimah, 2022).

Pada awal abad kedua Hijriah, kesalahan para peneliti berubah dari mengumpulkan hadis
menjadi memisahkannya ke dalam bab-bab tertentu. Inilah awal mula kodifikasi hukum. Dalam
kitab Syarah al-Bukhari, Ibnu Hajar menyatakan bahwa " Rabi' bin Sobth dan Sa'id bin Abi
"Urubah"”. Yaitu yang pertama kali mengumpulkannya. Setelah itu, Imam Malik menyusun kitab
yang dikenal sebagai Muwattha', di mana berbagai hadis diklasifikasikan menurut bab-bab figih.
Saat itulah, pada abad ketiga, metode mengenali hadis yang benar dari yang tidak sahih dan
seterusnya mulai muncul (Muslim).

Setelah berkembang, ilmu hadits kemudian berkembang menjadi dua subdisiplin baru: ilmu
hadits riwayah dan dirayah. Karena rantai cerita yang terlalu panjang, kemajuan ilmu ini menjadi
sulit. Dalam jangka panjang, para peneliti menciptakan kerangka kerja yang bergeser untuk
mengamankan mereka yang tampaknya tidak mengikuti mata rantai sejarah. Biasanya ilmu jarh wa
ta'dil, yang terus menjadi akomodatif dalam membedakan hadis yang benar dan yang salah, yang

kuat dan yang lemah, dan yang dapat diterima serta yang tidak dapat diterima, (Saputra, 2023).

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 65



IImu Hadits adalah ilmu yang mempelajari dan memahami hadis, yaitu perkataan,
perbuatan, dan keadaan Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh para sahabat dan generasi
berikutnya. Dalam llmu Hadits dapat dibagi menjadi dua, yakni Ilmu Hadits Riwayah serta Illmu
Hadits Dirayah.

Karya peneliti Imam al-Syaukani yang paling terkemuka yaitu Tafsir Fath al-Qadir al-Jami’
baina Fanni al-Riwayah wa al-Dirayah min 'llmi al-Tafsir, yang lebih dikenal dengan sebutan
"Tafsir Fath al-Qadir". Menurut A'jaj al-Khatib, ini merupakan kitab yang dianggap sebagai salah
satu kitab tafsir terpenting karena menggabungkan teknik riwayah dan dirayah. Husein al-Zahabi
juga menyatakan bahwa kitab tafsir Fath al-Qadir diterbitkan secara berkala oleh para analis karena
menggabungkan riwayah dan dirayah dengan baik. Selain itu, alasan diciptakannya kitab tafsir al-
Syaukani adalah karena semua analis sepakat bahwa ilmu yang paling mulia dan paling mendasar
adalah ilmu tafsir, yang menguraikan firman Allah SWT. Ilmu ini pun sangat dihormati karena
banyaknya substansi dan didukung oleh informasi serta pemikiran..

Oleh sebab itu, tertariklah Imam al-Syaukani untuk menelaahnya, mendalaminya dari
berbagai arah masuknya, khususnya untuk mempersiapkan diri dalam menerapkan strategi
konsolidasi, yang dapat diperoleh oleh berbagai kelompok atau kalangan (Riwayat dan Dirayah).
Mufassir pada umumnya terbagi dalam dua kelompok dan menggunakan dua strategi menurut
Imam al-Syaukani. Kelompok pertama hanya membahas masalah sejarah dan merasa puas
dengannya, dan mereka hanya membahas sejarah. Namun, kelompok kedua hanya membahas
bahasa Arab dan ilmu alat-alatnya tanpa membahas sejarahnya. Oleh karena itu, dibuatlah sebuah
kitab terjemahan yang dikenal dengan nama Fath al-Qadir, yang mengacu pada penggabungan
kedua sudut pandang sejarah dan bahasa atau dirayah. Selain kedua strategi ini, al-Syaukani juga
menambahkannya dengan mentarjih beberapa terjemahan yang bertentangan dan memperjelas
maknanya dari sudut pandang bahasa Arab, i'rab, dan balaghah, antara lain, (Salim & Riyadi, 2022).

IIm yaitu bentuk jamak dari kata “ilmu” yang secara etimologis mengandung makna
“mengetahui sesuatu sampai pada titik tertentu”. Dengan demikian, Ulum al Hadits memiliki
substansi dan hakikat.

Ilmu Hadits Dirayah dan Ilmu Hadis Riwayah, yang masing-masing melahirkan cabang ilmu
yang mengkaji hadits serta sumber-sumbernya. Jadi, saripatinya adalah segala sesuatu yang
berhubungan dengan Nabi Muhammad SAW adalah pengertian dari Substansi, (Sunusi, 2013).

Ilmu Hadis Dirayah membahas tentang implikasi yang tersirat dari basa-basi hadits dengan
mengacu pada kaidah bahasa (Arab) dan agama (Islam) yang sesuai dengan keadaan Nabi.

Sementara itu, lImu Hadits Riwayah mengkaji bagaimana hadits dikaitkan dengan Nabi SAW

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 66



melalui kegiatan, dabit, dan kepatutan penggambaran, atau melalui asosiasi (ittisal) dan pemutusan
(inqita).

Berdasarkan pengertian di atas, disimpulkan bahwa Ilmu Hadits Riwayah lebih membumi
karena berpusat pada pengakuan dan penolakan hadits, sedangkan Ilmu Hadits Dirayah lebih
bersifat hipotetis.

C. llmu Figh (Ushul Figh)

Dibandingkan dengan cabang ilmu agama lainnya, ilmu ushul figh adalah cabang ilmu yang
muncul lebih belakangan. yang dimaksud adalah mengarahkan kecerdasan sosial dan
menyelesaikan berbagai permasalahan yang tidak disebutkan secara tegas dalam Al-Qur'an. Hakim
dan ulama terdahulu biasanya mengikuti pendapat dan ijtihad serta adat-istiadat lokal pada saat
ditetapkannya hukum, (Rahmawati, 2015).

Para ahli dalam ushul figh berpendapat bahwa bidang ini sangat penting untuk memahami
hukum syariah. Kesalahan dalam menyusun strategi atau penjelasan akan menghasilkan hasil yang
tidak tepat. Perbedaan kesimpulan seputar strategi atau hasil ilmu ushul figh bukanlah kekurangan
ilmu ini, karena perbedaan anggapan tampak bahwa para ahli memiliki kesempatan untuk berpikir
dan mengungkapkan anggapan klaim mereka.

Syari'ah dan sejarah figh tidak dapat dipisahkan. Sebenarnya hukum figh sudah ada sebelum
Islam, tetapi istilah figh sebagaimana kita kenal sekarang tidak ada. Secara terminologi, figh
muncul bersama dengan mazhab-mazhab hukum lainnya dan para pendahulunya. Hingga masa para
sahabat setelah wafatnya Nabi, bahkan hingga masa tabi'in, tidak ada berita yang beredar atau
informasi yang luar biasa membahas hukum figh, (Atmaja, 2017).

Periode perkembangan figh atau Syariah menurut Dr. Rosyad Hasan Kholil dibagi menjadi
empat tahap, sebagai berikut:

1. Tahap pembentukan

2. Tahap pembangunan dan penyempurnaan
3. Tahap taklid dan stagnan

4. Tahap kebangkitan

Periode primer berlangsung sejak masa Nabi diutus hingga wafatnya. Sebagaimana telah
disebutkan sebelumnya, figih dalam pengertian istilah belum dikenal pada periode ini. Semua
persoalan figih yang disampaikan kepada Rasulullah direvisi dengan Sunnah atau dari Al-Qur'an.
Hal ini tidak berlaku pada Periode kedua, sejak wafatnya Nabi Muhammad hingga Dinasti
Abbasiyah, atau dari abad ke-11 sampai pertengahan abad ke-4. Berkembangnya wilayah-wilayah

Islam yang teritorial dengan berbagai perluasannya tentu saja akan menyebabkan munculnya

Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024 | 67



berbagai masalah figih yang belum pernah muncul pada periode awal. Hal ini berarti para sahabat,
tabi'in, dan tabi'ut tabi'in, serta seluruh anggota jamaah ulama pada masa itu, harus memutar otak.
Ijma’ dan akal, serta al-Qur'an dan Sunnah, terus menjadi sumber rujukan hukum. Dengan
munculnya berbagai golongan dan mazhab, figh dan hukum modern berkembang.

Setelah masa keemasan ilmu berakhir, masuklah masa taklid dan stagnan. Tidak diragukan
lagi, ulama periode ke 2 mencapai prestasi yang luar biasa. Pada masa ini juga lahir dan berkarya
empat imam besar: Malik bin Anas, Ahmad bin Hanbal, Abu Hanifah an-Nu’man, dan Muhammad
bin Idris Assyafi’i. Para peneliti periode ke 3 ini tidak memiliki karya yang menonjol sejak para
peneliti keempat yang pemikirannya menjadi rujukan hingga saat ini. Tentu saja, karya-karya
mereka masih banyak ditemukan, namun seperti yang berupa pengertian (syarh), data tambahan
(hawasyi), atau garis besar (khulasoh), biasanya dengan mengolahnya menjadi ayat-ayat (matan).
Semboyan man hafidza-l-mutun haza-1-funun pada periode ini juga muncul, menunjukkan bahwa
taglid tersebar luas. Ulama dari periode ini, namun, tidak dapat dilepaskan dari upaya mereka,
karena merekalah yang mampu menambah syarh pada tulisan ulama dari periode kedua.

Pada periode ke 4 restorasi, para peneliti mulai melepaskan diri dari kemandegan umum
yang sebelumnya pernah dialami. Mempelajari berbagai madzhab tanpa obsesi pada periode ketiga
muncul sebagai akhir dari madzhab-madzhab yang fanatik. Sebaliknya, untuk meneliti berbagai
hukum dan syariat para peneliti saat itu juga mengadakan mu’tamar dauly.

Sejak awal mula figh sebenarnya sudah Ushul figh. Figh merupakan hakikat yang dicari
oleh ushul figh, maka di mana ada figh, di situ ada ushul figh, hukum, serta kaidah. Figh telah
tersusun secara mandiri dan berdiri sendiri, meskipun kehadirannya bersifat simultan. Hal ini bahwa
tidak berarti ushul figh tidak ada sejak figh atau bahkan hukum-hukum tidak lama dibuat atau para
peneliti figh tidak memanfaatkan strategi-strategi dan standar-standar yang ada ketika
mendefinisikan hukum-hukum, (Said Ismail Ali, 2010). Secara umum, ada sesuatu sebelum
dibukukan. Pembukuan adalah tentang keberadaan, bukan tentang kemunculan. Dari kesimpulan di
atas, kita bisa mengerti bahwa figh dan ushul figh selalu berhubungan satu sama lain, meskipun
ushul figh akhirnya berkembang menjadi bidang ilmu yang mandiri. Dalam bukunya Imam Syafi'i
yang terkenal, Arrisalah, dianggap sebagai orang pertama yang benar-benar memperhatikan
masalah ini. Namun banyak pendukung madzhab yang berpendapat bahwa pertama Kkali
imamnyalah yang berbicara tentang ushul figh.

Ushul figih yang digarap oleh para imam mereka bukanlah ushul figih dalam bentuk
ungkapan, tetapi atau mungkin hanya sebuah kitab yang menghimpun berbagai masalah figih yang
diungkapkan oleh Dr. Mahmud Abdurrahman Abdul Mun'im. Lebih lanjut ia mengatakan bahwa,

walaupun para ulama lain menjelaskan tentang ushul figih, namun tidak seorang pun dari mereka

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 68



yang menghimpunnya dalam satu kitab, seperti risalah.

KESIMPULAN

Artikel ini telah menguraikan berbagai aspek penting dalam konteks filsafat Islam, yang
mencakup teologi, epistemologi, ontologi, etika, kosmologi, mistisisme, dan antropologi.

Pertama, dalam teologi, kita menemukan konsep tentang sifat-sifat Allah, keesaan-Nya, dan
hubungan-Nya dengan alam semesta dan manusia. Epistemologi Islam menekankan pentingnya
wahyu dan akal sebagai sumber pengetahuan, serta mengakui keterbatasan manusia dalam
memahami realitas mutlak.

Ontologi Islam menawarkan pandangan tentang hakikat eksistensi, termasuk konsep tentang
alam semesta sebagai penciptaan Allah yang teratur dan sistematis. Etika Islam menuntun individu
untuk hidup dengan kesadaran moral yang tinggi, berdasarkan pada prinsip-prinsip seperti keadilan,
kasih sayang, dan kebaikan.

Dalam kosmologi, filsafat Islam memandang alam semesta sebagai manifestasi kekuasaan
dan kebijaksanaan Allah, serta menunjukkan pentingnya memperhatikan harmoni dan
keseimbangan dalam penciptaan-Nya. Mistisisme Islam mengeksplorasi dimensi spiritualitas dan
hubungan pribadi dengan Tuhan melalui praktik ibadah dan kontemplasi.

Terakhir, antropologi filsafat Islam menawarkan pemahaman tentang hakikat manusia
sebagai khalifah Allah di bumi, dengan tanggung jawab moral untuk menjaga keadilan, merawat
alam, dan mengembangkan potensi spiritualnya.

Kesimpulannya, filsafat Islam merupakan landasan yang kuat bagi pemahaman menyeluruh
tentang realitas dan tujuan hidup, menggabungkan dimensi teologis, epistemologis, ontologis, etis,
kosmologis, mistis, dan antropologis untuk membentuk pandangan yang holistik dan terintegrasi

tentang dunia dan eksistensi manusia.

DAFTAR RUJUKAN

Atmaja, F. K. (2017). Perkembangan Ushul Figh Dari Masa Ke Masa. Mizan; Jurnal limu Syariah,
5(1), 23-38. http://www.jurnalfai-uikabogor.org

Fauzi, 1. (2024). Kontribusi teori kebenaran kefilsafatan dalam penguatan keilmuan hadits. Journal
of Islamic Thought and Philosophy (JITP), 3(1), 153-169.

Gusmian, I. (2015). Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Sejarah Dan Dinamika. Nun: Jurnal Studi
Alguran Dan Tafsir Di Nusantara, 1(1), 1-32. https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8

Hanapi, A. (2023). Antropologi Al-Qur’an dalam Diskurus ’Ulum Al-Qur’an Kontemporer.
Maghza: Jurnal lImu Al-Qur’an Dan Tafsir, 8(1), 145-160.

Tadris, Volume 18/ N0.02/ Tahun 2024 | 69



https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/maghza/article/view/7097

Hag, E. Z. (2022). Telaah Kitab Tafsir Bercorak Lughawi Di Abad Pertengahan (Studi Komparasi
antara tafsir Anwar at-Tanzil wa Asrar at-Ta’wil fi at-Tafsir dan al- Bahr al-Muhit) Elmia. Al
Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 50-65.

Khotimah, H. K. (2022). Urgensi Kajian Hadis Di Indonesia (Pemikiran M. Syuhudi Ismail dan Ali
Mustafa Ya’qub). Dirayah: Jurnal llmu Hadis, 3(01), 1-18.

Nasir, A. (2021). Meta Analisis Studi Ulumul Qur’an Di Indonesia. Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 15(2), 259. https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v15i2.12883

Rahmawati. (2015). Sejarah Ushul Figh Masuk Di Indonesia. Jurnal Islam, 3(1), 1-20.

Riam, Z. A., & Suheri. (2024). Tinjauan Historis Tradisi Keilmuan Islam Bidang Al- Qur ’ an.
GAPAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 02(01), 106-117.

Ridwan, M. (2017). TRADISI KRITIK TAFSIR: Diskursus Kritisisme Penafsiran dalam Wacana
Qur’anic Studies. Jurnal THEOLOGIA, 28(1), 55-74.
https://doi.org/10.21580/te0.2017.28.1.1418

Rifai, M. R., Aziz, M. A. A., & Fatah, F. R. F. (2021). Studi Komparasi Manhaj Al-Syaukani
(Fawaid Al-Majmu’ah Fi Al Ahadis Al-Maudu’ah) Dan Al-ldlibi (Nagd Al-Matn; ‘Inda
‘Ulama Al-Hadis An-Nabawi). Zawiyah : Jurnal Pemikiran Islam, 7(1), 101-120.

Salim, A. A. S., & Riyadi, A. K. (2022). Tafsir Syi’ah Sebagai Dakhil: Kajian Kritik Husein Al-
Dhahabi Atas Tafsir Fath Al-Qadir. Al-Munir: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(2), 190—
230.

Saputra, R. M. (2023). ljtihad Ibnu Hajar Al-Asgalani Dalam Mengkonstruksi Ilmu Hadis. El-
Warogoh, 7(1), 68-87.

Sugiyono. (2011). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D).
Alfabeta.

Suhartawan, B., & Hasanah, M. (2022). Memahami Hadis Mutawatir Dan Hadis Ahad. DIRAYAH :
Jurnal llmu Hadis, 3(1), 1-18.

Sunusi. (2013). Masa Depan Hadis & Ulum Hadis. Jurnal Al Hikmah, 14(2), 55-70.

Tadris, Volume 18/ No.02/ Tahun 2024 | 70



