
Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   69 

AL-ISLAM DAN KEMUHAMMADIYAHAN SEBAGAI DASAR KARAKTER 

PENDIDIKAN KEAGAMAAN DI INDONESIA 

Elpita Sari  

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

elpitasari46@gmail.com 

  

Abstrak 

 

Penelitian ini berujuan untuk mengeksplorasi pengaruh Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan sebagai dasar karakter pendidikan keagamaan di Indonesia. 

Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan menganalisis 

berbagai literatur yang relevan, termasuk buku, artikel jurnal, dan dokumen resmi 

organisasi Muhammadiyah. Al-Islam, dengan ajaran-ajaran fundamentalnya, 

memberikan landasan kuat bagi pengembangan akhlak mulia dan pemahaman 

keagamaan yang mendalam. Kemuhammadiyahan yang didirikan oleh KH Ahmad 

Dahlan sebagai gerakan pembaharuan, menekankan pendidikan modern, berkemajuan, 

dan berorientasi pada peningkatan kualitas hidup umat. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa kombinasi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan mampu membentuk karakter 

peserta didik yang beriman, berakhlak, berpengetahuan luas, dan memiliki semangat 

kemajuan. Pendidikan keagamaan berbasis Kemuhammadiyahan dan Al-Islam  

berperan penting dalam membentuk generasi taat beragama, cerdas, serta berdaya saing 

tinggi di Indonesia. 

 

Kata Kunci: Al-Islam Kemuhammadiyahan, Pendidikan Karakter 

 

PENDAHULUAN  

Muhammadiyah sebagai perkembangan Islam didirikan oleh KH Ahmad Dahlan pada tanggal 

18 November 1912 di Kauman Yogyakarta, berdasarkan ayat 104 Surat Ali Imron. Organisasi ini 

telah memasuki abad kedua, dan telah melakukan banyak hal untuk bangsa dan negara, terutama 

dalam bidang pendidikan. Pendidikan adalah inti dari gerakan Islam dengan komitmen tersebut. 

Namun ada landasan lain seperti urusan keuangan, kesejahteraan, penguatan, pengelolaan zakat, 

dan amal dagang lainnya. Misi Muhammadiyah dapat berupa pengembangan dakwah dan tajdid, 

yang diwujudkan melalui kepeloporan dalam pengisian kembali pemahaman keimanan, 

transformasi kerangka pengajaran Islam, penciptaan pengajaran kemaslahatan sosial, dan 

penguatan. Dengan titik ini, Muhammadiyah tidak sekedar “ada”, namun tetap berkontribusi dan 

berperan. Biasanya didemonstrasikan pada setiap konferensi yang membicarakan masalah 

pengajaran, (Achmad, 2017). 

Pendidikan Muhammadiyah adalah pengajaran Islam modern yang mengkoordinasikan agama 

dengan kehidupan dan mengkoordinasikan keyakinan dan kemajuan secara keseluruhan untuk 

mewujudkan era umat Islam yang terpelajar, berakhlak mulia, dan mempunyai kualitas keyakinan 

mailto:elpitasari46@gmail.com


Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   70 

serta jati diri manusia yang mampu menjawab tantangan zaman. . Memahami dengan Peraturan 

Pemerintahan Muhammadiyah Nomor : 

02/PEDI/I.0/B/2012, pengajaran perguruan tinggi muhammadiyah mempunyai dua sifat pokok: 

ajaran al-Islam dan muhammadiyah: “Pendidikan Tinggi Muhammadiyah dituntut mempunyai ciri-

ciri yang khas dari penggunaan al-Islam Kemuhammadiyahan yang lebih lanjut dikendalikan oleh 

pengaturan Majelis Pengajaran Tinggi”. Aturan ini dibuat sebagai hasil pertimbangan 

Muhammadiyah terhadap unsur-unsur pengajaran pada angkatan ke-46. Kongres Tahun 2010 di 

Yogyakarta “Revitalisasi Instruksi Muhammadiyah”. 

Pendidikan sebagai amal Mauhammadiyah, dengan berbagai komponennya, dapat berfungsi 

sebagai alat untuk membuat langkah-langkah yang berkarakter. Komponen-komponen tersebut 

meliputi masukan, pegangan, budaya, lingkungan, dan aset pendidikan. Kesimpulannya, hasil 

pembelajaran itu sendiri, khususnya pada suatu zaman yang berkarakter, akan mempunyai corak 

atau ciri tertentu. Pada artikel ini, kita akan melihat bagaimana silabus Islam dan Muhammadiyah 

berfungsi sebagai penguat karakter pengajaran. Program ini telah dicanangkan pemerintah sejak 

tahun 2010, dan diperkuat kembali pada tahun 2016 melalui kawasan Nawacita dan Pembangunan 

Transformasi Mental Nasional (GNRM), (Faridli et al., 2024). 

Sebagai gerakan Islam di abad kedua, Muhammadiyah bertujuan untuk menjawab masalah 

struktural dan kemanusiaan kultural . sebuah kampanye yang menampilkan Islam sebagai jawaban 

terhadap masa kekeringan di dunia lain, keadaan darurat etika, kekejaman, perang psikologis, 

perselisihan, penghinaan, pemusnahan alam dan jenis kejahatan manusia lainnya. Mereka 

mengartikan dan mengaktualisasikan jihad sebagai upaya mengerahkan segala kemampuan (badlul 

Juhd) untuk membentuk umat manusia yang maju, adil, adil dan agung. (Achmad, 2017).  

Pendidikan berasal dari kata educare dan educere. Dalam bahasa Latin, kata educare berarti 

mendidik, menjinakkan (seperti melatih hewan pembohong menjadi jinak sehingga dapat 

diternakkan oleh manusia), atau menyuburkan (seperti membuat tanah yang digarap dan diolah 

menjadi lebih produktif), (Badrut Tamam Akhmad Muadin, 2017). 

Jadi, pendidikan adalah proses menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, dan 

menciptakan sebuah budaya dan tata keteraturan baik untuk diri sendiri maupun orang lain. Namun, 

karena kata kerja ducere dan preposisi ex, yang berarti "keluar dari", dan kata kerja educere, yang 

berarti "memimpin", educere adalah kegiatan membawa keluar atau mengeluarkan keluar. 

Dalam konteks Islam, pendidikan berfungsi sebagai alat untuk membentuk calon khalifah 

Muslim dan berfungsi sebagai dasar bagi pendidikan nasional. Hal ini karena pendidikan Islam 

memerlukan nilai. Sayangnya, di era kontemporer seperti saat ini, pendidikan sepertinya tidak lagi 

berguna. Untuk mendominasi dan menguasai sesuatu tanpa mempertimbangkan nilai agama dan 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   71 

moralitas sering mengganggu masyarakat modern. Mereka memiliki kecenderungan hidup instan. 

khususnya dalam hal pengaruh teknologi.   

Dalam pendidikan nasional, pendidikan kewarganegaraan dan keagamaan menjadi permintaan 

maaf dalam beberapa mata pelajaran. Namun perlu diperhatikan bahwa nilai pendidikan 

membutuhkan hubungan antara kognitif (intelektual), afektif (sikap), dan psikomotorik 

(keterampilan). 

Mata pelajaran Al-Islam dan Kemuhammadiyahan adalah satu-satunya mata pelajaran yang 

ditawarkan hanya di institusi pendidikan yang berafiliasi dengan Muhammadiyah. Sangat kuat 

dengan nilai-nilai moral yang diambil dari ajaran Islam untuk ditanamkan kepada siswa. 

Kenyataan ini tidak ada di sekolah Muhammad, terutama karena Muhammad adalah gerakan 

yang menjadikan sekolah sebagai laboratorium sosial sejak awal. Latar belakang berdirinya 

Muhammadiyah adalah fakta bahwa lembaga pendidikan Islam pada masa itu tidak berhasil, 

(Badrut Tamam Akhmad Muadin, 2017).  

Pada dasarnya, pelaksanaan pengajaran di sekolah bisa menjadi pegangan akulturasi, atau 

akulturasi formal. Pendekatan ini mencakup pertukaran dan asimilasi budaya dari tatanan sosial lain 

serta perspektif perubahan sosial. Pengajaran, masalah keuangan, budaya, bahkan konvensi 

keagamaan semuanya berubah dalam kehidupan nasional dan dunia. Namun demikian, dapat 

dikatakan bahwa pengajaran dapat menjadi alat pelestarian, transmisi, seleksi dan konservasi 

kebudayaan dalam peristiwa yang dilihat secara komprehensif. Dengan demikian, kemenangan 

pendidikan karakter terletak sepenuhnya pada implementasinya di sekolah melalui penerapan modul 

pendidikan yang tetap mempertahankan tujuan untuk menciptakan era yang mempunyai ciri-ciri 

tertentu. (Romadhona & Supriyadi, 2023). 

Pendidikan karakter harus diberikan dengan baik kepada peserta didik. Guru harus mampu 

menyelenggarakan latihan pembelajaran yang lebih menarik perhatian dan mudah dipahami oleh 

siswa serta melakukan penilaian secara rutin terhadap setiap komponen pembentuk karakter 

pembelajaran. Dalam kesimpulan Koesoema, nilai-nilai ketaatan, etika, kemasyarakatan, dan 

kewarganegaraan termasuk dalam nilai-nilai pendidikan karakter. Dengan demikian, terciptalah 

peningkatan nilai-nilai karakter di kelas biasa dengan cara memasukkan nilai-nilai karakter ke 

dalam materi pelajaran 

METODOLOGI  

Penelitian kepustakaan, atau penelitian pustaka, dapat berupa peneliti yang berpusat pada 

buku-buku atau sumber-sumber perpustakaan lainnya. Artinya data dicari dan ditemukan melalui 

penelitian perpustakaan dari buku-buku yang berkaitan dengan pokok bahasan tersebut. Investigasi 

ini merupakan investigasi subjektif dari jenis investigasi perpustakaan, (Huda, 2019). Metode 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   72 

tindakan dan strategi pengenalan akhirnya digunakan dalam penyelidikan subjektif ini. Penelitian 

ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang jelas tentang betapa pentingnya karakter 

instruktif dalam pengajaran al-Islam dan Muhammadiyah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Filsafat Pendidikan Muhammadiyah 

Muhammadiyah terbukti memiliki kemampuan memainkan peran strategi yang bermanfaat 

bagi banyak orang dengan jumlah lembaga pendidikan yang begitu besar . Pertama, pendidikan 

telah terbukti menjadi sarana strategi untuk menyebarkan ideologi keislaman Muhammadiyah. 

Perkembangan Muhammadiyah sebagai fenomena “kebangsaan” tidak dapat dilepaskan dari proses 

penyebaran dan transformasi paham keislaman melalui institusi pendidikan Muhammadiyah, 

(Arifin, 2019).  

Kedua, pendidikan Muhammadiyah membantu mobilitas sosial. Jika kita memperhatikan 

kembali sejarahnya, misi pendidikan Muhammadiyah terutama bertujuan untuk mendorong umat 

Islam keluar dari jajahan sebagai kelas jelata yang disebabkan oleh tindakan politik etis yang 

dilakukan oleh pemerintah kolonial Belanda. Banyak orang Islam mengalami mobilitas sosial 

sebagai kelas menengah berkat pendidikan Muhammadiyah. 

Meskipun memiliki banyak lembaga pendidikan dan memberikan kontribusi terhadap 

kehidupan umat Islam, pendidikan Muhammadiyah selalu mendapat sorotan dan kritik dari dalam 

dan luar Muhammadiyah. Beberapa kritik dan sorotan terhadap pendidikan Muhammadiyah 

beralasan filosofis. 

Sementara yang lain fokus pada aspek manajemen. Dalam artikel mereka yang berjudul 

“Falsafat Pendidikan Muhammadiyah: Tinjauan Historis dan Praksis”, Mohamad Ali dan Marpuji 

Ali membahas dan memikirkan beberapa aspek kefilsafatan pendidikan Muhammadiyah.  

Pendidikan Muhammadiyah menunjuk pada pembentukan lingkungan yang memungkinkan 

individu berkembang menjadi manusia yang bertakwa akan kedekatan Allah SWT sebagai Maha 

Guru dan Ahli Ilmu Pengetahuan, Inovasi, dan Keahlian (IPTEKS). Dengan kesadaran akan 

kebijaksanaan dunia lain (keyakinan atau tauhid) dan kewibawaan ilmu pengetahuan dan inovasi, 

seseorang mampu memenuhi kebutuhan hidupnya dengan leluasa, merawat orang-orang yang 

menderita kemiskinan dan kemiskinan, terus menebar kesejahteraan, dan terhindar dari sifat jahat. 

Pendidikan Muhammadiyah adalah semacam pengajaran Islam modern yang 

mengkoordinasikan agama dengan kehidupan dan memadukan keyakinan dan kemajuan secara 

keseluruhan. Era pendidikan umat Islam yang lahir dari ajaran Islam yang memiliki keyakinan dan 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   73 

jati diri yang kokoh serta mampu menghadapi dan bereaksi terhadap tantangan zaman. Biasanya 

merupakan ilustrasi kemajuan dalam pengajaran Islam. 

Ketiga, Nilai-Nilai Esensial dalam Pengajaran (NDPM) Muhammadiyah. Terlepas dari itu, 

dalam pilihan Muktamar Muhammadiyah ke-46, terdapat artikulasi terkait NDPM. Penjelasan ini 

berkenaan dengan kemampuan didikan Muhammadiyah dalam menyesuaikan diri dengan 

perubahan zaman dan didasarkan pada nilai-nilai yang diambil: 

a. Pengajaran Muhammadiyah menyinggung nilai-nilai yang bersumber dari Al-Qur'an 

dan Sunnah Nabi 

b. Rukhul dengan tujuan mendapatkan keridhaan Allah SWT. Nilai-nilai tersebut dijadikan 

landasan dan motivasi dalam membangun dan menjalankan amal yang bersifat 

mendidik. 

c. Menganut pedoman partisipasi (musya-rakah) dengan tetap menjaga sikap dasar pada 

masa Hindia Belanda, Dai Nippon (Jepang), Tata Kuno, Tata Terpakai, dan pasca Tata 

Baru. 

d. Terus menjaga dan menjaga standar kemajuan dan pengisian dalam melakukan 

perdagangan di divisi instruksi. 

e. Memiliki budaya yang menguatkan individu dalam menghadapi kemiskinan (dhuafa 

dan mustadh'afin) melalui pendekatan kreatif yang sesuai dengan tantangan dan 

kemajuan yang terjadi di masyarakat Indonesia. 

f. Menjaga penyesuaian (tawasuth atau kontrol) antara akal sehat dan keutamaan hati 

ketika mengawasi pembelajaran. 

Keempat, elemen pendidikan Karena hubungan yang terus menerus antara berbagai 

komponennya, pendidikan sering dipahami sebagai suatu sistem. Aspek-aspek pendidikan 

Muhammadiyah dibahas dalam dokumen keputusan muktamar ke-46, termasuk (1) pembelajaran; 

(2) pembelajaran; (3) pendidik; (4) persyarikatan; (5) manajemen; (6) kurikulum; dan (7) 

masyarakat. 

Keputusan Muktamar ke-46 Muhammadiyah tentang filsafat pendidikan Muhammadiyah 

sebenarnya memerlukan penelitian dan pemahaman lebih lanjut. Rumusan baru tersebut dapat 

disebut sebagai "Pengantar Filsafat Pendidikan Muhammadiyah" karena perlu dipelajari lebih 

lanjut, terutama oleh para pakar pendidikan Muhammadiyah. Namun uraian ini berkaitan dengan 

sebagian besar persoalan yang dikaji dalam pertimbangan penalaran instruktif, seperti sudut 

pandang epistemologi, filsafat, dan epistemologi. Pandangan metafisika pengajaran berbicara 

tentang sebab-sebab hadirnya pengajaran yang senantiasa berkaitan dengan kehadiran manusia. 

Sudut pandang epistemologis pengajaran berbicara tentang informasi yang akan diberikan dalam 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   74 

pengajaran untuk menciptakan potensi manusia sebagai subjek pembelajaran. Namun komponen 

aksiologis dalam pembelajaran berkaitan dengan nilai-nilai cita-cita yang dapat membentuk etika 

seseorang, (Syakban et al., 2023). 

2. Pengertian Pendidikan Karakter 

Sekitar tahun 600 Masehi, orang Yunani mengatakan bahwa pendidikan adalah untuk 

membantu individu menjadi manusia. Padahal, sependapat dengan Hasan Langgulung, pengajaran 

adalah suatu kegiatan (aktivitas) yang dilakukan oleh masyarakat, kebudayaan, atau peradaban 

untuk melestarikan kelangsungan hidupnya. 

Tertarbiyah adalah istilah yang sering digunakan untuk menggambarkan pendidikan. Menurut 

Khalid al- Hazimi, definisi tarbiyah adalah sebagai berikut: perbaikan (al-ishlah), pertumbuhan (an-

nama' wa az-ziyadah), pertumbuhan dan perkembangan (an-nama' wa tara'a), pengaturan dan 

pengendalian urusan ( saasa wa tawalla amrahu), dan pengajaran (ta'lim). Namun Raba 

Abdurrahman Najjar mengatakan bahwa istilah tarbiyah memiliki banyak arti. Di antaranya adalah 

pertumbuhan (az-ziyadah), pertumbuhan (an-numuww), pertumbuhan (an-nasy'ah), perbaikan (al-

ishlah), pemberian (at-taghdiyah), dan pemeliharaan (ar-ri'ayah), (Pajarianto & Muhaemin, 2020). 

Sependapat dengan Abudin Nata, pengajaran dalam arti terbatas mengandung arti pengarahan 

yang diberikan kepada anak hingga ia dewasa, sedangkan pengajaran dalam arti luas adalah segala 

sesuatu yang berkaitan dengan cara kemajuan dan kemajuan manusia, yaitu usaha-usaha khusus 

untuk mengembangkan dan menciptakan nilai-nilai. bagi anak agar nilai-nilai Nilai-nilai tersebut 

menjadi bagian dari jati diri anak, yang pada gilirannya menjadikan mereka pribadi yang cerdas, 

baik hati, mampu hidup, dan bersemangat. 

Jadi, jika kita mengkarakterisasi pengajaran, kita siap untuk mencapai dua kesimpulan 

penting: 

Pengajaran bisa menjadi suatu proses yang diatur dan dilaksanakan dengan sengaja, dan 

pengajaran bisa menjadi pegangan yang mengkoordinasikan sifat manusia ke arah yang lebih baik; 

jauh lebih baik; lebih tinggi; yang lebih kuat; perbaikan"> jalan yang jauh lebih baik. 

Pendidikan budi pekerti adalah pembelajaran tentang sifat-sifat budi pekerti yang membentuk 

jati diri seseorang, yang diwujudkan dalam kegiatan-kegiatan seperti tingkah laku yang baik, ikhlas, 

kewajiban, menghargai hak orang lain, kerja keras, dan lain-lain. 

Gunawan menyatakan bahwa pengajaran karakter mencakup segala sesuatu yang dilakukan 

oleh pengajar yang mempunyai kemampuan untuk mempengaruhi karakter siswa. Instruktur 

membentuk karakter siswa. Ini mencakup ilustrasi perilaku pendidik, diskusi atau penyampaian 

materi, ketahanan, dan perspektif terkait lainnya. Pengajaran yang beretika dan beretika sama 

pentingnya dan penting dengan pengajaran karakter. Tujuannya adalah membentuk anak menjadi 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   75 

manusia hebat, individu masyarakat, dan warga negara. Oleh karena itu, pengajaran karakter dapat 

diartikan sebagai suatu persiapan yang terorganisir dan dilaksanakan secara efisien untuk 

menanamkan nilai-nilai dalam perilaku siswa. Nilai-nilai tersebut terbentuk dalam pertimbangan, 

sikap, perasaan, perkataan dan aktivitas siswa berdasarkan standar agama, hukum, perilaku, budaya 

dan tradisi, (Zakariya, 2023).  

 

3. Karakter Dasar Pendidikan Muhammadiyah 

Kepercayaan diri terbentuk dan maju sebagai kegiatan dan standar mendasar yang harus 

dilakukan demi kesejahteraan umat manusia. Kuntowijoyo menganggap renungan KH Ahmad 

Dahlan merupakan cerminan rasa keberadaaannya yang paling mendalam dan progresif. Sependapat 

dengannya, Muhammadiyah melibatkan perbedaan yang jarang terjadi antara perubahan agama dan 

pendidikan karena upayanya yang kuat untuk memadukan keyakinan dan kemajuan. Kader dan 

pengajar Muhammadiyah mempunyai akar yang kuat dan dapat dibuktikan kebenarannya. Alasan 

didirikannya Sekolah Muhammadiyah oleh KH. Ahmad Dahlan bukan sekedar poin untuk mendidik 

individu, tetapi juga untuk merencanakan individu-individu muda yang paling unggul sebagai kader 

dan era pembangunan kembali lainnya, (Zulfarno, Mursal, 2019). 

Untuk membangun nilai-nilai utama, Pendidikan karakter harus kembali menjadi bagian dari 

kehebatan dan keistimewaan perguruan tinggi muhammadiyah. Kurikulum pendirian 

Muhammadiyah di semua jenjang menekankan pentingnya perkaderan dan iman dan kemajuan. 

Warga didik akan merasakan pendidikan karakter sesuai desain dan akan menjadi lebih berharga 

setelah lulus dari perguruan Muhammadiyah dengan kompetensi yang diperlukan. Dalam Tanwir 

Muhammadiyah 2009 di Bandar Lampung, terdapat catatan penting yang menekankan pentingnya 

karakter pendidikan , sebagai berikut, (Achmad, 2017): 

Pertama, membangun budaya pendidikan tinggi Muhammad untuk menciptakan karakter 

mahasiswa yang dominan dan dinamis dalam suasana terbuka dan nasional. Dalam situasi seperti 

ini, penataan dan pendekatan terhadap kebudayaan nasional Indonesia harus diubah, bukan sekedar 

mozaik atau doktrin yang khas seperti yang selama ini ada di ruang pameran alas tidur kuno. 

Sependapat dengan Haidar Nashir, hal ini harus berangkat dari keyakinan otonomi dan budaya 

masyarakat Indonesia menuju jati diri Indonesia yang progresif, bertaqwa, dan berkeadaban tinggi, 

sejalan dengan jiwa dan logika Pancasila. 

Bagaimana ciri-ciri negara Indonesia jika dibandingkan dengan ciri-ciri negara lain yang 

kokoh dan serba bisa mengikuti kemajuan dan kemajuan zaman? Termasuk membangun teknik 

“counter culture” untuk melawan kecenderungan sekularisasi kehidupan yang pada akhirnya 

membentuk pola pikir hidup masyarakat Indonesia yang materialistis (mengabdi pada kekayaan), 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   76 

indivisualistik (mengabdi pada diri sendiri), konsumeristik (komitmen terhadap komersial). barang 

dagangan), epicurean (dedikasi terhadap produk komersial). kesenangan umum), dan menghadapi 

ketidakteraturan (pengabdian pada perilaku aneh). Kesimpulannya, demikianlah kesimpulan akan 

hakikat dan kehadiran negara Indonesia yang taat beragama dan mempunyai peradaban yang 

terhormat. 

Saat ini, mengubah pendidikan nasional menjadi prosedur sosial untuk membentuk manusia 

Indonesia seutuhnya, sekaligus mengendalikan kecenderungan pragmatis dunia pendidikan yang 

seolah-olah bisa melahirkan “orang-orang yang dikecualikan” (orang-orang yang bersifat modular 

seperti mesin atau robot) yang tidak 't' tidak memiliki pola pikir atau identitas yang kuat. Pengajaran 

yang taat dan bermoral (dipelajari: Ismubaris/Aik) harus diubah menjadi nilai-nilai yang 

memberikan landasan bagi profetik, sublimatif, ineratif, mendasar, liberatif dan inventif. 

Oleh karena itu, dunia pendidikan (perguruan Muhammadiyah) tidak boleh dihegemoni oleh 

globalisme dan neoliberalisme. Ideologi kedua ini mengubah lembaga pendidikan secara drastis 

seperti pabrik dan menjadikannya menjadi lembaga kebudayaan yang kurang efektif untuk 

membangun peradaban dan lebih membebani rakyat kecil. Dalam hal ini, Mansour Fakih 

berpendapat bahwa paradigma pendidikan liberal, yang menggunakan pendekatan positivistik yang 

melibatkan universalisme dan generalisasi, sedang mendominasi institusi pendidikan modern. Oleh 

karena itu, model pendidkan seperti itu bersifat positivistik, indivisualistik, bebas nilai, dan tidak 

berpihak.  

  

4. Al Islam Dan Kemuhammadiyahan dalam Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) 

Perlu adanya upaya yang besar untuk membentuk karakter mahasiswa secara utuh. Hadits 

nabi dan Al-Qur'an nul karim merupakan sumber penting bagi penataan karakter Islam. Untuk 

mengembangkan dan menciptakan potensi karakter keislaman yang kokoh pada peserta didik, 

diperlukan teladan dan figur yang membangkitkan semangat serta bakat dalam berperilaku yang 

ideal. Nabi kita Muhammad SAW yang luar biasa adalah kasus yang sempurna dan sempurna untuk 

dijadikan tontonan. Selanjutnya, individu ideal tersebut dimasukkan ke dalam budaya lokal 

sehingga mereka dapat berfungsi dengan baik dalam kurikulum yang didasarkan pada prinsip Islam 

. Salah satu hasil dari pendidikan islam, yaitu akhlakul karimah, adalah integrasi dan koneksi nilai-

nilai dalam sumber utama umat islam dengan kearifan lokan yang tidak menyimpang dari syariah. 

Ini adalah sifat-sifat moral yang disepakati sebagai bagian dari kepribadian siswa. Konsep 

pendidikan karakter harus mendorong kepedulan religius agar menjadi kebiasaan atau kebiasaan 

siswa. Untuk mendorong kepedulian keagamaan dan kesadaran agama Islam yang baik, diperlukan 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   77 

rencana dan taktik yang tepat. Konsep ini ditemukan dalam pendidikan Al-Islam dan 

Kemuhammadiyaan, juga dikenal sebagai pendidikan AIK, (Huda, 2019). 

Konsep pengajaran AIK benar-benar telah diarahkan pada konsep pengajaran Islam yang 

sempurna dan penataan karakter Islami. Dari sudut pandang keagamaan, pengajaran AIK 

memberdayakan masyarakat untuk berkembang dan berkreasi di segala sudut kehidupan. Konsep 

AIK didasarkan pada pertimbangan wawasan, bakat dialek, kualitas fisik, sudut pandang 

keagamaan, dan wawasan mental. Dilihat dari konsep pengajaran AIK dalam pembelajaran 

instruktif nampak bahwa konsep pengajaran AIK menjadi semakin terkenal dan terdepan dalam 

memberdayakan potensi siswa untuk mencapai keutuhan dunia lain melalui pengajaran Jiwa Islami 

yang taat. Selain itu, mereka juga mampu menyemangati siswa untuk mengembangkan potensinya 

sebagai bentuk pandangan hidup yang mengarah ke masa depan yang lebih baik; jauh lebih baik; 

lebih tinggi; yang lebih kuat; yang ditingkatkan"> judul yang lebih kuat dan lanjutkan ke instruksi. 

Teori keagamaan AIK didasarkan pada teosentrisme (berpusat pada Tuhan), dan konsep 

pengajaran AIK dalam buku petunjuk AIK memuat banyak komponen keserupaan dengan Tuhan 

dan manusia sebagai pusatnya. Inti dari pandangan teo-antroposentrisme adalah menggabungkan 

pemahaman menjunjung tinggi Tuhan, yang lebih dikenal dengan istilah pengantar “habl min 

Allah”, untuk lebih spesifik hubungan dengan Tuhan sebagai pusat ketuhanan dalam pengembangan 

potensi dunia lain peserta didik. Ini juga dikenal sebagai teosentrisme. mencoba menggabungkan 

cinta dengan individu, atau yang sering disebut dengan “habl min al-nas”, mencoba 

menghubungkan konsep cinta dengan antroposentrisme. Ketika Al-Islam sebagai penampakan sifat 

Rahman dan Rahim Allah diselaraskan secara utuh dan selaras, maka mahasiswa menjadi sadar 

akan hadirnya wawasan dunia lain. Mahasiswa akan mendapat dampak sebagai pekerja Tuhan 

dengan dibimbing di jalan yang lurus, (Khadavi et al., 2024). 

Karena awal mula kata Al-Islam sendiri adalah perdamaian dan disebut dengan “Hudan li 

nassi”, maka konsep pengajaran AIK yang harus ditangkap adalah konsep perdamaian dan 

pengarahan bagi seorang upahan. Sebagai manusia, peserta didik juga memiliki bakat dan sifat 

hanif untuk membuat garis besar untuk proses pendidikan di setiap jenjang kehidupan, dengan 

tujuan utama adalah kebahagiaan seumur hidup.   

Sangatlah penting bagi siswa untuk memiliki pola pikir saleh dan berbicara tentang 

memahami Tuhan. Oleh karena itu, penting bagi mereka untuk mendapatkan konsep berpikir 

seputar Tuhan di AIK karena konsep pengajaran AIK bertujuan untuk membantu siswa membentuk 

sikap saleh. Dalam pengajaran AIK istilah “Allah” dan “Rabb” merupakan istilah yang sering 

digunakan, yaitu “Allah SWT”. Pemahaman terhadap istilah ini memberikan pemahaman kepada 

peserta didik tentang penjelasan hakikat (Uluhiyah) tentang siapa Tuhan itu dan lebih 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   78 

memperhatikan aqidah yang dipikirkan peserta didik. Begitu siswa mengenal istilah Rabb, mereka 

mulai berpikir bahwa pemikiran ini menjelaskan alam semesta (Rububiyah). Dalam benak siswa, 

istilah “Tuhan” dapat menyampaikan gambaran bahwa Dia selalu ada (Ubiquitous) dimanapun Dia 

berada, baik tertutup maupun terlihat jelas oleh mata. Meski demikian, pada hakikatnya istilah 

“Allah” mengandung ciri bahwa Dialah Dzat Yang Maha Kuasa yang kapasitasnya sebagai 

penggerak kehidupan ini. Selanjutnya, istilah “Rabb” digunakan untuk menanamkan pemahaman 

kepada siswa bahwa ada binatang yang menjadi Pencipta, Pemberi Makanan, Penopang dan Pemuja 

upahan-Nya. Gelar “Rabb” juga melambangkan peran Tuhan dalam berinteraksi dengan individu-

individu-Nya (Djauhari, 2021).   

Bula harus mempertimbangkan hal-hal yang bersifat tabu dalam kehidupan saat ini 

dibandingkan dengan kehidupan masa lalu, sebagai bagian dari gagasan pendidikan AIK. Konsep 

Pendidikan AIK, seperti diskursus kenabian dan diskursus pemikiran tentang nabi, berusaha 

memberikan rumusan pemahaman kepada siswa agar sikap keagamaan mereka dapat berkembang 

dan menjadi lebih memahami agamanya adalah konsep kenabian sebagai utusan tuhan. Karena 

umat Islam tahu bahwa nabi adalah utusan Allah di dunia untuk membawa risalah ketauhidan, siswa 

harus memahami konsep kenabian ini. Nabi Muhammad SAW adalah tokoh sentral dari konsep 

kenabian dalam pendidikan AIK. Rasulullah menjadi figur penting karena dia memiliki konsep 

yang sempurna dan ideal untuk diterapkan untuk mencapai tujuan pendidikan karakter yang 

ditetapkan oleh Presiden Nomor 87 tahun 2017. Nabi Muhammad adalah manusia yang sempurna 

(insan kamil) dan memiliki contoh yang luar biasa sebagai uswah hasanah.  

Pemahaman yang berpusat pada manusia terhadap manusia sangatlah penting untuk 

direnungkan. Selaras dengan konsep pengajaran AIK dalam Talk on Contemplation on People, 

manusia mempunyai sifat-sifat imperatif dalam konsep Islam, seperti khalifah (pelopor) dan 

Abdullah (pekerja Allah). Kehadiran istilah “Roabb” dan “Allah” nampaknya menunjukkan bahwa 

manusia mempunyai kapasitas yang kuat untuk mengendalikan, mengarahkan dan memelihara 

kehidupan di tanah. Setuju dengan pengertian yakin, penjabaran konsep umat sebagai bagian 

khilafah terjadi pada tataran hati (qolb) dan artikulasi (verbal) serta aktivitas (arkan). Dalam hal ini, 

umat pada akhirnya harus menjadi khalifah yang tidak adil dalam menghormati dan memuji Allah; 

mereka harus bertindak lebih memahami Rabb dalam hubungan mereka dengan orang lain dan 

dengan kehidupan di dunia ini, (Nugraha, 2023).  

Untuk menerapkan wawasan dunia lain, diperlukan konsep sudut pandang terhadap kehidupan 

karena berkaitan dengan kehidupan siswa di luar pengajaran instruktif. Konsep ini saat ini ada 

dalam pengajaran langsung AIK. Bicara hampir memahami pandangan hidup berdasarkan Al-Quran 

dan Hadist Nabi. Mahasiswa harus memahami arti hidup yang sebenarnya karena mempunyai 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   79 

pengaruh terhadap jalan hidup manusia. Mereka juga harus memahami filosofi dunia lain, tasawuf 

(pesona), yang memandang dunia sebagai tempat kefanaan dan keabadian. Pandangan hidup yang 

keras, yang bercirikan pemahaman tasawuf (penyangkalan diri), berpendapat bahwa tujuan ukhrawi 

harus menjadi yang paling dibutuhkan dalam hidup seseorang dan tidak ada seorang pun yang 

meninggalkan keinginan bersama. Etos, nafsu dan keinginan untuk bekerja merupakan potensi 

kekhawatiran bagi agama yang dianutnya. Pendekatan ini membentuk gambaran dan klarifikasi 

siswa mengenai kemampuan mereka untuk memperluas wawasan dunia lain dan mewujudkan 

kebahagiaan di dunia ini dan di masa depan. 

Maksud dari pemahaman pembelajaran AIK sebagaimana dijelaskan di atas adalah untuk 

memperluas pemahaman dan kapasitas untuk menyelidiki potensi dorongan siswa. Sebagai 

manusia, siswa dapat membangun landasan wawasan dunia lain dengan meningkatkan kemampuan 

kognitif, emosional, dan psikomotoriknya. Tiga konsep dasar ilmu Islam: 

Kualitas keyakinan, kewaspadaan Ihsan, dan wawasan keislaman menjadi tujuan pengajaran 

AIK, (Djauhari & Mansah, 2023).   

Pertama, penguasaan kemampuan iman-kognitif, pembelajaran AIK memerintahkan siswa 

untuk mempunyai pengetahuan dan kemampuan menerima sesuatu, suatu keyakinan yang didapat 

dari mengolah setiap informasi yang diketahuinya. Pengajaran AIK bertujuan untuk menghindari 

siswa mempercayai informasi yang tidak berasal dari pendidikan yang bergantung. Pembelajaran 

AIK menginstruksikan peserta didik agar setiap aktivitas manusia muncul pengabdian kepada Allah 

SWT sebagai Tuhannya. Pembentukan pengajaran AIK adalah informasi yang terang-terangan 

dengan informasi Tuhan dengan sumber pemahaman yang pasti. Dengan cara ini, pengajaran AIK 

mengkoordinasikan setiap peningkatan aset manusia menuju pemikiran indrawi yang sesuai dengan 

permintaan ilahi. Dalam setiap sudut pandang kehidupan manusia, nilai-nilai tauhid dengan Allah 

sebagai teosentris ikut terkena dampak kemajuan tersebut. 

Saat itu, kesadaran Ihsan penuh dengan kapasitas perasaan. Untuk menumbuhkan kesadaran 

Ihsan pada peserta didik, energi kreatif harus dipadukan dengan nilai-nilai tauhid. Seorang pelajar 

harus mampu merasakan Allah SWT di dalam hatinya dan memanfaatkan penghayatan yang 

mendalam untuk membangkitkan keyakinan dalam otaknya dan menggambarkan Allah dalam 

setiap geraknya. Secara umum kualitas siswa berpusat pada sifat keesaan Allah sebagai 

Penguasanya. 

AIK bertujuan untuk memberikan kekokohan wawasan antara memperkuat kesadaran visual 

dan kemampuan penuh perasaan, sehingga kedua sisi kehidupan dapat dioptimalkan sesuai 

potensinya. kendali untuk mendekatkan diri kepada Tuhan dan mengutamakan kehidupan orang 

lain. 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   80 

Ketiga, kecerdasan Islam—kemampuan psikomotorik, penggunaan, dan tindakan siswa—

harus sepenuhnya mengacu pada nilai-nilai Islam sebagai bakat instruktif AIK. Wawasan keislaman 

diartikan sebagai kemampuan bertindak dan berperilaku sesuai dengan nilai-nilai Islam, dan 

kapasitas psikomotorik ditandai dengan kemampuan mengubah seluruh aktivitas siswa menjadi 

aktivitas yang memahami nilai-nilai tersebut. Hasil yang diperoleh dari pengumpulan informasi dan 

pemahaman penghayatan Islam akan mendorong perilaku logis yang sesuai dengan tujuan 

pendidikan nasional pada umumnya. 

1. Pembelajaran yang berbeda dengan pengajaran Islam berpusat pada satu hal, yaitu menjaga 

kemampuan fisik. Hal ini tidak dapat dihubungkan dengan sekolah-sekolah yang mengikuti 

pandangan dunia instruktif Barat, yang berpusat pada kehati-hatian eksperimental. Terus 

menerus menciptakan informasi tanpa mempertimbangkan akibat etis yang akan terjadi jika 

informasi tersebut diperoleh. Pengajaran Islam, khususnya pengajaran AIK, berupaya untuk 

sepenuhnya mengkoordinasikan konsentrasinya pada perspektif religiusitas, khususnya yang 

berkaitan dengan etika dan kualitas mendalam keagamaan. Ada pilihan untuk menyelaraskan 

penelitian agar sesuai dengan standar Islam jika penelitian ilmiah tidak sesuai dengan keyakinan 

agama. Hal ini sering menjadi premis pengajaran AIK. Dalam setiap karya ilmiahnya, pengantar 

teo-antroposentris lebih mengedepankan sisi ketuhanan dan kontras antara makhluk manusia, 

bukan arogansi arif. Tidak dapat dipungkiri bahwa penghargaan terhadap rasionalitas dalam 

penelitian instruktif AIK dijadikan sebagai sumber atau alat untuk mengungkap keajaiban-

keajaiban bangunan yang tercipta dalam bidang pengajaran. Pengajaran AIK menjadikan nilai-

nilai perilaku dan perilaku etis terpuji sebagai pusat kemajuan instruktif. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Al-Islam dan Kemuhammadiyahan sebagai dasar karakter pendidikan keagamaan di Indonesia 

memiliki pengaruh yang sangat penting dalam membentuk nilai-nilai moral dan spiritual peserta 

didik. Al-Islam, dengan ajaran-ajaran fundamental Islam, memberikan landasan kuat bagi 

pengembangan akhlak mulia dan pemahaman keagamaan yang mendalam. Sementara itu, 

Kemuhammadiyahan, yang berakar pada gerakan pembaharuan yang didirikan oleh KH Ahmad 

Dahlan, menekankan pada pendidikan yang modern, berkemajuan, dan berorientasi pada 

peningkatan kualitas hidup umat. 

Kombinasi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan ini mendorong terciptanya karakter peserta 

didik yang beriman, berakhlak, serta memiliki semangat kemajuan dan pembaruan. Pendekatan ini 

tidak hanya fokus pada aspek spiritual, tetapi juga pada aspek intelektual dan sosial, sehingga 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   81 

menghasilkan individu yang berintegritas, berpengetahuan luas, dan mampu berkontribusi positif 

bagi masyarakat. Dengan demikian, pendidikan keagamaan yang berbasis Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan berperan besar dalam membentuk generasi yang tidak hanya taat beragama 

tetapi juga cerdas dan berdaya saing tinggi. 

Saran 

1. Integrasi Kurikulum: Penting untuk mengintegrasikan nilai-nilai Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan secara menyeluruh dalam kurikulum pendidikan keagamaan. Ini dapat 

dilakukan dengan mengembangkan modul-modul khusus yang mengajarkan ajaran-ajaran 

fundamental Islam serta prinsip-prinsip pembaharuan Muhammadiyah. 

2. Pelatihan Guru: Guru dan tenaga pendidik perlu mendapatkan pelatihan berkelanjutan 

mengenai nilai-nilai Al-Islam dan Kemuhammadiyahan. Pelatihan ini akan memastikan bahwa 

mereka memiliki pemahaman yang mendalam dan mampu mengajarkan nilai-nilai tersebut 

secara efektif kepada peserta didik. 

3. Pendekatan Holistik: Pendidikan keagamaan harus menggunakan pendekatan holistik yang 

tidak hanya fokus pada aspek spiritual, tetapi juga mencakup pengembangan intelektual dan 

sosial. Hal ini penting untuk menciptakan individu yang seimbang, berpengetahuan luas, dan 

berakhlak mulia. 

 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Achmad, A. K. (2017). Reaktualisasi Pendidikan Al Islam Dan Kemuhammadiyahan (Aik) Sebagai 

Penguat Pendidikan Karakter. Transformation in Higher Education, 21(2), 167–178. 

https://doi.org/10.4102/the.v2i0.12 

Arifin, S. (2019). Rekonstruksi Al-Islam-Kemuhammadiyahan (Aik) Perguruan Tinggi 

Muhammadiyah Sebagai Praksis Pendidikan Nilai. Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan 

Keagamaan, 13(2), 201–221. 

Badrut Tamam Akhmad Muadin, R. A.-A. (2017). Internalisasi nilai-nilai pendidikan agama 

kemuhammadiyahan di sekolah. Fenomena, 9(1), 67–82. 

Djauhari, A. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Al Islam Dan Kemuhammadiyahan Dengan 

Metode Shibghah. Instruksional, 2(2), 93–102. 

https://jurnal.umj.ac.id/index.php/instruksional/article/view/9735 

Djauhari, A., & Mansah, A. (2023). Pengembangan Model Pendidikan Karakter Berbasis Al-Islam 



Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024   |   82 

dan Kemuhammadiyahan dengan Metode Shibghah di Universitas Muhammadiyah Jakarta. 

Jurnal Kemuhammadiyahan Dan Integrasi Ilmu, 1(1), 52–65. 

Faridli, E. M., Anif, S., Prayitno, H. J., & Muhibbin, A. (2024). Revolusi Pendidikan Indonesia : 

Harmoni al-Islam , Kemuhammadiyahan , dan Kecakapan abad-21. Educatio, 10(1), 194–199. 

https://doi.org/10.29210/1202423796 

Huda, H. (2019). Membangun Karakter Islami Melalui Al Islam dan Kemuhammadiyahan [Studi 

Analisis Perpres Nomer 87 Tahun 2017 tentang Penguatan Pendidikan Karakter (PPK)]. 

Tarlim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 55. https://doi.org/10.32528/tarlim.v2i1.2071 

Khadavi, M. J., Syahri, A., Nuryami, N., & Supandi, S. (2024). Revitalisasi Nilai Religiusitas 

Mahasiswa Melalui Pembelajaran Al Islam Dan Kemuhammadiyahan Di Stai Muhammadiyah 

Probolinggo. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 11(2), 192–205. 

https://doi.org/10.31102/alulum.11.2.2024.192-205 

Nugraha, A. R. (2023). Agama dan Gerakan Sosial Di Indonesia (Telaah Kritis Tentang 

Perkembangan Pendidikan Agama di Ormas Muhammadiyah). Jurnal Pemikiran Mahasiswa 

Agama Islam, 1(1), 100–108. 

Pajarianto, H., & Muhaemin, M. (2020). Al-Islam Kemuhammadiyahan Bagi Non-Muslim: Studi 

Empirik Kebijakan Dan Model Pembelajaran. Al-Qalam, 26(2), 237. 

https://doi.org/10.31969/alq.v26i2.853 

Romadhona, D. I., & Supriyadi, S. (2023). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius Siswa 

Berbasis Penerapan Pendidikan Al-Islam Dan Kemuhammadiyahan Di Sekolah 

Muhammadiyah. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 8(2), 5157–5170. 

https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/view/9823 

Syakban, I., Aryani, S. A., & Saputra, R. (2023). Rekontruksi Kegiatan Al-Islam Dan 

Kemuhammadiyahan Berbasis Nilai-Nilai Pendidikan Islam Inklusif Di Universitas 

Muhammadiyah Sumatera Barat. … Jurnal Pendidikan …, November, 1499–1518. 

https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.5584 

Zakariya, D. M. (2023). Urgensi Pendidikan Karakter Pembelajaran Al-Islam Dan 

Kemuhammadiyahan. Jurnal Mas Mansyur, 22(3), 1–15. 

Zulfarno, Mursal, R. S. (2019). Aktualisasi Pendidikan Karakter Dalam Pembelajaran Al- Islam 

Dan Kemuhammadiyahan Di Sma Muhammadiyah Kota Padang. Islamic Education Journal, 

1(2), 117–131. 

 


