AL-ISLAM DAN KEMUHAMMADIYAHAN SEBAGAI DASAR KARAKTER
PENDIDIKAN KEAGAMAAN DI INDONESIA

Elpita Sari

Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
elpitasari4d6@gmail.com

Abstrak

Penelitian  ini  berujuan untuk  mengeksplorasi  pengaruh  Al-Islam  dan
Kemuhammadiyahan sebagai dasar karakter pendidikan keagamaan di Indonesia.
Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan menganalisis
berbagai literatur yang relevan, termasuk buku, artikel jurnal, dan dokumen resmi
organisasi Muhammadiyah. Al-Islam, dengan ajaran-ajaran fundamentalnya,
memberikan landasan kuat bagi pengembangan akhlak mulia dan pemahaman
keagamaan yang mendalam. Kemuhammadiyahan yang didirikan oleh KH Ahmad
Dahlan sebagai gerakan pembaharuan, menekankan pendidikan modern, berkemajuan,
dan berorientasi pada peningkatan kualitas hidup umat. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa kombinasi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan mampu membentuk karakter
peserta didik yang beriman, berakhlak, berpengetahuan luas, dan memiliki semangat
kemajuan. Pendidikan keagamaan berbasis Kemuhammadiyahan dan Al-Islam
berperan penting dalam membentuk generasi taat beragama, cerdas, serta berdaya saing
tinggi di Indonesia.

Kata Kunci: Al-Islam Kemuhammadiyahan, Pendidikan Karakter

PENDAHULUAN

Muhammadiyah sebagai perkembangan Islam didirikan oleh KH Ahmad Dahlan pada tanggal
18 November 1912 di Kauman Yogyakarta, berdasarkan ayat 104 Surat Ali Imron. Organisasi ini
telah memasuki abad kedua, dan telah melakukan banyak hal untuk bangsa dan negara, terutama
dalam bidang pendidikan. Pendidikan adalah inti dari gerakan Islam dengan komitmen tersebut.
Namun ada landasan lain seperti urusan keuangan, kesejahteraan, penguatan, pengelolaan zakat,
dan amal dagang lainnya. Misi Muhammadiyah dapat berupa pengembangan dakwah dan tajdid,
yang diwujudkan melalui kepeloporan dalam pengisian kembali pemahaman keimanan,
transformasi kerangka pengajaran Islam, penciptaan pengajaran kemaslahatan sosial, dan
penguatan. Dengan titik ini, Muhammadiyah tidak sekedar “ada”, namun tetap berkontribusi dan
berperan. Biasanya didemonstrasikan pada setiap konferensi yang membicarakan masalah
pengajaran, (Achmad, 2017).

Pendidikan Muhammadiyah adalah pengajaran Islam modern yang mengkoordinasikan agama
dengan kehidupan dan mengkoordinasikan keyakinan dan kemajuan secara keseluruhan untuk
mewujudkan era umat Islam yang terpelajar, berakhlak mulia, dan mempunyai kualitas keyakinan

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 69


mailto:elpitasari46@gmail.com

serta jati diri manusia yang mampu menjawab tantangan zaman. . Memahami dengan Peraturan
Pemerintahan Muhammadiyah Nomor :

02/PEDI/1.0/B/2012, pengajaran perguruan tinggi muhammadiyah mempunyai dua sifat pokok:
ajaran al-Islam dan muhammadiyah: “Pendidikan Tinggi Muhammadiyah dituntut mempunyai ciri-
ciri yang khas dari penggunaan al-Islam Kemuhammadiyahan yang lebih lanjut dikendalikan oleh
pengaturan Majelis Pengajaran Tinggi”. Aturan ini dibuat sebagai hasil pertimbangan
Muhammadiyah terhadap unsur-unsur pengajaran pada angkatan ke-46. Kongres Tahun 2010 di
Yogyakarta “Revitalisasi Instruksi Muhammadiyah”.

Pendidikan sebagai amal Mauhammadiyah, dengan berbagai komponennya, dapat berfungsi
sebagai alat untuk membuat langkah-langkah yang berkarakter. Komponen-komponen tersebut
meliputi masukan, pegangan, budaya, lingkungan, dan aset pendidikan. Kesimpulannya, hasil
pembelajaran itu sendiri, khususnya pada suatu zaman yang berkarakter, akan mempunyai corak
atau ciri tertentu. Pada artikel ini, kita akan melihat bagaimana silabus Islam dan Muhammadiyah
berfungsi sebagai penguat karakter pengajaran. Program ini telah dicanangkan pemerintah sejak
tahun 2010, dan diperkuat kembali pada tahun 2016 melalui kawasan Nawacita dan Pembangunan
Transformasi Mental Nasional (GNRM), (Faridli et al., 2024).

Sebagai gerakan Islam di abad kedua, Muhammadiyah bertujuan untuk menjawab masalah
struktural dan kemanusiaan kultural . sebuah kampanye yang menampilkan Islam sebagai jawaban
terhadap masa kekeringan di dunia lain, keadaan darurat etika, kekejaman, perang psikologis,
perselisihan, penghinaan, pemusnahan alam dan jenis kejahatan manusia lainnya. Mereka
mengartikan dan mengaktualisasikan jihad sebagai upaya mengerahkan segala kemampuan (badlul
Juhd) untuk membentuk umat manusia yang maju, adil, adil dan agung. (Achmad, 2017).

Pendidikan berasal dari kata educare dan educere. Dalam bahasa Latin, kata educare berarti
mendidik, menjinakkan (seperti melatih hewan pembohong menjadi jinak sehingga dapat
diternakkan oleh manusia), atau menyuburkan (seperti membuat tanah yang digarap dan diolah
menjadi lebih produktif), (Badrut Tamam Akhmad Muadin, 2017).

Jadi, pendidikan adalah proses menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, dan
menciptakan sebuah budaya dan tata keteraturan baik untuk diri sendiri maupun orang lain. Namun,
karena kata kerja ducere dan preposisi ex, yang berarti "keluar dari”, dan kata kerja educere, yang
berarti "memimpin", educere adalah kegiatan membawa keluar atau mengeluarkan keluar.

Dalam konteks Islam, pendidikan berfungsi sebagai alat untuk membentuk calon khalifah
Muslim dan berfungsi sebagai dasar bagi pendidikan nasional. Hal ini karena pendidikan Islam
memerlukan nilai. Sayangnya, di era kontemporer seperti saat ini, pendidikan sepertinya tidak lagi

berguna. Untuk mendominasi dan menguasai sesuatu tanpa mempertimbangkan nilai agama dan

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 70



moralitas sering mengganggu masyarakat modern. Mereka memiliki kecenderungan hidup instan.
khususnya dalam hal pengaruh teknologi.

Dalam pendidikan nasional, pendidikan kewarganegaraan dan keagamaan menjadi permintaan
maaf dalam beberapa mata pelajaran. Namun perlu diperhatikan bahwa nilai pendidikan
membutuhkan hubungan antara kognitif (intelektual), afektif (sikap), dan psikomotorik
(keterampilan).

Mata pelajaran Al-Islam dan Kemuhammadiyahan adalah satu-satunya mata pelajaran yang
ditawarkan hanya di institusi pendidikan yang berafiliasi dengan Muhammadiyah. Sangat kuat
dengan nilai-nilai moral yang diambil dari ajaran Islam untuk ditanamkan kepada siswa.

Kenyataan ini tidak ada di sekolah Muhammad, terutama karena Muhammad adalah gerakan
yang menjadikan sekolah sebagai laboratorium sosial sejak awal. Latar belakang berdirinya
Muhammadiyah adalah fakta bahwa lembaga pendidikan Islam pada masa itu tidak berhasil,
(Badrut Tamam Akhmad Muadin, 2017).

Pada dasarnya, pelaksanaan pengajaran di sekolah bisa menjadi pegangan akulturasi, atau
akulturasi formal. Pendekatan ini mencakup pertukaran dan asimilasi budaya dari tatanan sosial lain
serta perspektif perubahan sosial. Pengajaran, masalah keuangan, budaya, bahkan konvensi
keagamaan semuanya berubah dalam kehidupan nasional dan dunia. Namun demikian, dapat
dikatakan bahwa pengajaran dapat menjadi alat pelestarian, transmisi, seleksi dan konservasi
kebudayaan dalam peristiwa yang dilihat secara komprehensif. Dengan demikian, kemenangan
pendidikan karakter terletak sepenuhnya pada implementasinya di sekolah melalui penerapan modul
pendidikan yang tetap mempertahankan tujuan untuk menciptakan era yang mempunyai ciri-ciri
tertentu. (Romadhona & Supriyadi, 2023).

Pendidikan karakter harus diberikan dengan baik kepada peserta didik. Guru harus mampu
menyelenggarakan latihan pembelajaran yang lebih menarik perhatian dan mudah dipahami oleh
siswa serta melakukan penilaian secara rutin terhadap setiap komponen pembentuk karakter
pembelajaran. Dalam kesimpulan Koesoema, nilai-nilai ketaatan, etika, kemasyarakatan, dan
kewarganegaraan termasuk dalam nilai-nilai pendidikan karakter. Dengan demikian, terciptalah
peningkatan nilai-nilai karakter di kelas biasa dengan cara memasukkan nilai-nilai karakter ke
dalam materi pelajaran
METODOLOGI

Penelitian kepustakaan, atau penelitian pustaka, dapat berupa peneliti yang berpusat pada
buku-buku atau sumber-sumber perpustakaan lainnya. Artinya data dicari dan ditemukan melalui
penelitian perpustakaan dari buku-buku yang berkaitan dengan pokok bahasan tersebut. Investigasi

ini merupakan investigasi subjektif dari jenis investigasi perpustakaan, (Huda, 2019). Metode

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 71



tindakan dan strategi pengenalan akhirnya digunakan dalam penyelidikan subjektif ini. Penelitian
ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang jelas tentang betapa pentingnya karakter

instruktif dalam pengajaran al-Islam dan Muhammadiyah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Filsafat Pendidikan Muhammadiyah

Muhammadiyah terbukti memiliki kemampuan memainkan peran strategi yang bermanfaat
bagi banyak orang dengan jumlah lembaga pendidikan yang begitu besar . Pertama, pendidikan
telah terbukti menjadi sarana strategi untuk menyebarkan ideologi keislaman Muhammadiyah.
Perkembangan Muhammadiyah sebagai fenomena “kebangsaan” tidak dapat dilepaskan dari proses
penyebaran dan transformasi paham keislaman melalui institusi pendidikan Muhammadiyah,
(Arifin, 2019).

Kedua, pendidikan Muhammadiyah membantu mobilitas sosial. Jika kita memperhatikan
kembali sejarahnya, misi pendidikan Muhammadiyah terutama bertujuan untuk mendorong umat
Islam keluar dari jajahan sebagai kelas jelata yang disebabkan oleh tindakan politik etis yang
dilakukan oleh pemerintah kolonial Belanda. Banyak orang Islam mengalami mobilitas sosial
sebagai kelas menengah berkat pendidikan Muhammadiyah.

Meskipun memiliki banyak lembaga pendidikan dan memberikan kontribusi terhadap
kehidupan umat Islam, pendidikan Muhammadiyah selalu mendapat sorotan dan kritik dari dalam
dan luar Muhammadiyah. Beberapa kritik dan sorotan terhadap pendidikan Muhammadiyah
beralasan filosofis.

Sementara yang lain fokus pada aspek manajemen. Dalam artikel mereka yang berjudul
“Falsafat Pendidikan Muhammadiyah: Tinjauan Historis dan Praksis”, Mohamad Ali dan Marpuji
Ali membahas dan memikirkan beberapa aspek kefilsafatan pendidikan Muhammadiyah.

Pendidikan Muhammadiyah menunjuk pada pembentukan lingkungan yang memungkinkan
individu berkembang menjadi manusia yang bertakwa akan kedekatan Allah SWT sebagai Maha
Guru dan Ahli llmu Pengetahuan, Inovasi, dan Keahlian (IPTEKS). Dengan kesadaran akan
kebijaksanaan dunia lain (keyakinan atau tauhid) dan kewibawaan ilmu pengetahuan dan inovasi,
seseorang mampu memenuhi kebutuhan hidupnya dengan leluasa, merawat orang-orang yang
menderita kemiskinan dan kemiskinan, terus menebar kesejahteraan, dan terhindar dari sifat jahat.

Pendidikan Muhammadiyah adalah semacam pengajaran Islam modern yang
mengkoordinasikan agama dengan kehidupan dan memadukan keyakinan dan kemajuan secara

keseluruhan. Era pendidikan umat Islam yang lahir dari ajaran Islam yang memiliki keyakinan dan

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 72



jati diri yang kokoh serta mampu menghadapi dan bereaksi terhadap tantangan zaman. Biasanya
merupakan ilustrasi kemajuan dalam pengajaran Islam.

Ketiga, Nilai-Nilai Esensial dalam Pengajaran (NDPM) Muhammadiyah. Terlepas dari itu,
dalam pilihan Muktamar Muhammadiyah ke-46, terdapat artikulasi terkait NDPM. Penjelasan ini
berkenaan dengan kemampuan didikan Muhammadiyah dalam menyesuaikan diri dengan
perubahan zaman dan didasarkan pada nilai-nilai yang diambil:

a. Pengajaran Muhammadiyah menyinggung nilai-nilai yang bersumber dari Al-Qur'an

dan Sunnah Nabi

b. Rukhul dengan tujuan mendapatkan keridhaan Allah SWT. Nilai-nilai tersebut dijadikan
landasan dan motivasi dalam membangun dan menjalankan amal yang bersifat
mendidik.

c. Menganut pedoman partisipasi (musya-rakah) dengan tetap menjaga sikap dasar pada
masa Hindia Belanda, Dai Nippon (Jepang), Tata Kuno, Tata Terpakai, dan pasca Tata
Baru.

d. Terus menjaga dan menjaga standar kemajuan dan pengisian dalam melakukan
perdagangan di divisi instruksi.

e. Memiliki budaya yang menguatkan individu dalam menghadapi kemiskinan (dhuafa
dan mustadh'afin) melalui pendekatan kreatif yang sesuai dengan tantangan dan
kemajuan yang terjadi di masyarakat Indonesia.

f. Menjaga penyesuaian (tawasuth atau kontrol) antara akal sehat dan keutamaan hati
ketika mengawasi pembelajaran.

Keempat, elemen pendidikan Karena hubungan yang terus menerus antara berbagai
komponennya, pendidikan sering dipahami sebagai suatu sistem. Aspek-aspek pendidikan
Muhammadiyah dibahas dalam dokumen keputusan muktamar ke-46, termasuk (1) pembelajaran;
(2) pembelajaran; (3) pendidik; (4) persyarikatan; (5) manajemen; (6) kurikulum; dan (7)
masyarakat.

Keputusan Muktamar ke-46 Muhammadiyah tentang filsafat pendidikan Muhammadiyah
sebenarnya memerlukan penelitian dan pemahaman lebih lanjut. Rumusan baru tersebut dapat
disebut sebagai "Pengantar Filsafat Pendidikan Muhammadiyah™ karena perlu dipelajari lebih
lanjut, terutama oleh para pakar pendidikan Muhammadiyah. Namun uraian ini berkaitan dengan
sebagian besar persoalan yang dikaji dalam pertimbangan penalaran instruktif, seperti sudut
pandang epistemologi, filsafat, dan epistemologi. Pandangan metafisika pengajaran berbicara
tentang sebab-sebab hadirnya pengajaran yang senantiasa berkaitan dengan kehadiran manusia.

Sudut pandang epistemologis pengajaran berbicara tentang informasi yang akan diberikan dalam

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 73



pengajaran untuk menciptakan potensi manusia sebagai subjek pembelajaran. Namun komponen
aksiologis dalam pembelajaran berkaitan dengan nilai-nilai cita-cita yang dapat membentuk etika
seseorang, (Syakban et al., 2023).

2. Pengertian Pendidikan Karakter

Sekitar tahun 600 Masehi, orang Yunani mengatakan bahwa pendidikan adalah untuk
membantu individu menjadi manusia. Padahal, sependapat dengan Hasan Langgulung, pengajaran
adalah suatu kegiatan (aktivitas) yang dilakukan oleh masyarakat, kebudayaan, atau peradaban
untuk melestarikan kelangsungan hidupnya.

Tertarbiyah adalah istilah yang sering digunakan untuk menggambarkan pendidikan. Menurut
Khalid al- Hazimi, definisi tarbiyah adalah sebagai berikut: perbaikan (al-ishlah), pertumbuhan (an-
nama' wa az-ziyadah), pertumbuhan dan perkembangan (an-nama' wa tara'a), pengaturan dan
pengendalian urusan ( saasa wa tawalla amrahu), dan pengajaran (ta'lim). Namun Raba
Abdurrahman Najjar mengatakan bahwa istilah tarbiyah memiliki banyak arti. Di antaranya adalah
pertumbuhan (az-ziyadah), pertumbuhan (an-numuww), pertumbuhan (an-nasy'ah), perbaikan (al-
ishlah), pemberian (at-taghdiyah), dan pemeliharaan (ar-ri‘ayah), (Pajarianto & Muhaemin, 2020).

Sependapat dengan Abudin Nata, pengajaran dalam arti terbatas mengandung arti pengarahan
yang diberikan kepada anak hingga ia dewasa, sedangkan pengajaran dalam arti luas adalah segala
sesuatu yang berkaitan dengan cara kemajuan dan kemajuan manusia, yaitu usaha-usaha khusus
untuk mengembangkan dan menciptakan nilai-nilai. bagi anak agar nilai-nilai Nilai-nilai tersebut
menjadi bagian dari jati diri anak, yang pada gilirannya menjadikan mereka pribadi yang cerdas,
baik hati, mampu hidup, dan bersemangat.

Jadi, jika kita mengkarakterisasi pengajaran, Kita siap untuk mencapai dua kesimpulan
penting:

Pengajaran bisa menjadi suatu proses yang diatur dan dilaksanakan dengan sengaja, dan
pengajaran bisa menjadi pegangan yang mengkoordinasikan sifat manusia ke arah yang lebih baik;
jauh lebih baik; lebih tinggi; yang lebih kuat; perbaikan"> jalan yang jauh lebih baik.

Pendidikan budi pekerti adalah pembelajaran tentang sifat-sifat budi pekerti yang membentuk
jati diri seseorang, yang diwujudkan dalam kegiatan-kegiatan seperti tingkah laku yang baik, ikhlas,
kewajiban, menghargai hak orang lain, kerja keras, dan lain-lain.

Gunawan menyatakan bahwa pengajaran karakter mencakup segala sesuatu yang dilakukan
oleh pengajar yang mempunyai kemampuan untuk mempengaruhi karakter siswa. Instruktur
membentuk karakter siswa. Ini mencakup ilustrasi perilaku pendidik, diskusi atau penyampaian
materi, ketahanan, dan perspektif terkait lainnya. Pengajaran yang beretika dan beretika sama

pentingnya dan penting dengan pengajaran karakter. Tujuannya adalah membentuk anak menjadi

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 74



manusia hebat, individu masyarakat, dan warga negara. Oleh karena itu, pengajaran karakter dapat
diartikan sebagai suatu persiapan yang terorganisir dan dilaksanakan secara efisien untuk
menanamkan nilai-nilai dalam perilaku siswa. Nilai-nilai tersebut terbentuk dalam pertimbangan,
sikap, perasaan, perkataan dan aktivitas siswa berdasarkan standar agama, hukum, perilaku, budaya
dan tradisi, (Zakariya, 2023).

3. Karakter Dasar Pendidikan Muhammadiyah

Kepercayaan diri terbentuk dan maju sebagai kegiatan dan standar mendasar yang harus
dilakukan demi kesejahteraan umat manusia. Kuntowijoyo menganggap renungan KH Ahmad
Dahlan merupakan cerminan rasa keberadaaannya yang paling mendalam dan progresif. Sependapat
dengannya, Muhammadiyah melibatkan perbedaan yang jarang terjadi antara perubahan agama dan
pendidikan karena upayanya yang kuat untuk memadukan keyakinan dan kemajuan. Kader dan
pengajar Muhammadiyah mempunyai akar yang kuat dan dapat dibuktikan kebenarannya. Alasan
didirikannya Sekolah Muhammadiyah oleh KH. Ahmad Dahlan bukan sekedar poin untuk mendidik
individu, tetapi juga untuk merencanakan individu-individu muda yang paling unggul sebagai kader
dan era pembangunan kembali lainnya, (Zulfarno, Mursal, 2019).

Untuk membangun nilai-nilai utama, Pendidikan karakter harus kembali menjadi bagian dari
kehebatan dan keistimewaan perguruan tinggi muhammadiyah. Kurikulum pendirian
Muhammadiyah di semua jenjang menekankan pentingnya perkaderan dan iman dan kemajuan.
Warga didik akan merasakan pendidikan karakter sesuai desain dan akan menjadi lebih berharga
setelah lulus dari perguruan Muhammadiyah dengan kompetensi yang diperlukan. Dalam Tanwir
Muhammadiyah 2009 di Bandar Lampung, terdapat catatan penting yang menekankan pentingnya
karakter pendidikan , sebagai berikut, (Achmad, 2017):

Pertama, membangun budaya pendidikan tinggi Muhammad untuk menciptakan karakter
mahasiswa yang dominan dan dinamis dalam suasana terbuka dan nasional. Dalam situasi seperti
ini, penataan dan pendekatan terhadap kebudayaan nasional Indonesia harus diubah, bukan sekedar
mozaik atau doktrin yang khas seperti yang selama ini ada di ruang pameran alas tidur kuno.
Sependapat dengan Haidar Nashir, hal ini harus berangkat dari keyakinan otonomi dan budaya
masyarakat Indonesia menuju jati diri Indonesia yang progresif, bertagwa, dan berkeadaban tinggi,
sejalan dengan jiwa dan logika Pancasila.

Bagaimana ciri-ciri negara Indonesia jika dibandingkan dengan ciri-ciri negara lain yang
kokoh dan serba bisa mengikuti kemajuan dan kemajuan zaman? Termasuk membangun teknik
“counter culture” untuk melawan kecenderungan sekularisasi kehidupan yang pada akhirnya

membentuk pola pikir hidup masyarakat Indonesia yang materialistis (mengabdi pada kekayaan),

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 75



indivisualistik (mengabdi pada diri sendiri), konsumeristik (komitmen terhadap komersial). barang
dagangan), epicurean (dedikasi terhadap produk komersial). kesenangan umum), dan menghadapi
ketidakteraturan (pengabdian pada perilaku aneh). Kesimpulannya, demikianlah kesimpulan akan
hakikat dan kehadiran negara Indonesia yang taat beragama dan mempunyai peradaban yang
terhormat.

Saat ini, mengubah pendidikan nasional menjadi prosedur sosial untuk membentuk manusia
Indonesia seutuhnya, sekaligus mengendalikan kecenderungan pragmatis dunia pendidikan yang
seolah-olah bisa melahirkan “orang-orang yang dikecualikan” (orang-orang yang bersifat modular
seperti mesin atau robot) yang tidak 't' tidak memiliki pola pikir atau identitas yang kuat. Pengajaran
yang taat dan bermoral (dipelajari: Ismubaris/Aik) harus diubah menjadi nilai-nilai yang
memberikan landasan bagi profetik, sublimatif, ineratif, mendasar, liberatif dan inventif.

Oleh karena itu, dunia pendidikan (perguruan Muhammadiyah) tidak boleh dihegemoni oleh
globalisme dan neoliberalisme. Ideologi kedua ini mengubah lembaga pendidikan secara drastis
seperti pabrik dan menjadikannya menjadi lembaga kebudayaan yang kurang efektif untuk
membangun peradaban dan lebih membebani rakyat kecil. Dalam hal ini, Mansour Fakih
berpendapat bahwa paradigma pendidikan liberal, yang menggunakan pendekatan positivistik yang
melibatkan universalisme dan generalisasi, sedang mendominasi institusi pendidikan modern. Oleh
karena itu, model pendidkan seperti itu bersifat positivistik, indivisualistik, bebas nilai, dan tidak

berpihak.

4. Al Islam Dan Kemuhammadiyahan dalam Penguatan Pendidikan Karakter (PPK)

Perlu adanya upaya yang besar untuk membentuk karakter mahasiswa secara utuh. Hadits
nabi dan Al-Qur'an nul karim merupakan sumber penting bagi penataan karakter Islam. Untuk
mengembangkan dan menciptakan potensi karakter keislaman yang kokoh pada peserta didik,
diperlukan teladan dan figur yang membangkitkan semangat serta bakat dalam berperilaku yang
ideal. Nabi kita Muhammad SAW yang luar biasa adalah kasus yang sempurna dan sempurna untuk
dijadikan tontonan. Selanjutnya, individu ideal tersebut dimasukkan ke dalam budaya lokal
sehingga mereka dapat berfungsi dengan baik dalam kurikulum yang didasarkan pada prinsip Islam
. Salah satu hasil dari pendidikan islam, yaitu akhlakul karimah, adalah integrasi dan koneksi nilai-
nilai dalam sumber utama umat islam dengan kearifan lokan yang tidak menyimpang dari syariah.
Ini adalah sifat-sifat moral yang disepakati sebagai bagian dari kepribadian siswa. Konsep
pendidikan karakter harus mendorong kepedulan religius agar menjadi kebiasaan atau kebiasaan

siswa. Untuk mendorong kepedulian keagamaan dan kesadaran agama Islam yang baik, diperlukan

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 76



rencana dan taktik yang tepat. Konsep ini ditemukan dalam pendidikan Al-Islam dan
Kemuhammadiyaan, juga dikenal sebagai pendidikan AIK, (Huda, 2019).

Konsep pengajaran AIK benar-benar telah diarahkan pada konsep pengajaran Islam yang
sempurna dan penataan karakter Islami. Dari sudut pandang keagamaan, pengajaran AIK
memberdayakan masyarakat untuk berkembang dan berkreasi di segala sudut kehidupan. Konsep
AIK didasarkan pada pertimbangan wawasan, bakat dialek, kualitas fisik, sudut pandang
keagamaan, dan wawasan mental. Dilihat dari konsep pengajaran AIK dalam pembelajaran
instruktif nampak bahwa konsep pengajaran AIK menjadi semakin terkenal dan terdepan dalam
memberdayakan potensi siswa untuk mencapai keutuhan dunia lain melalui pengajaran Jiwa Islami
yang taat. Selain itu, mereka juga mampu menyemangati siswa untuk mengembangkan potensinya
sebagai bentuk pandangan hidup yang mengarah ke masa depan yang lebih baik; jauh lebih baik;
lebih tinggi; yang lebih kuat; yang ditingkatkan"> judul yang lebih kuat dan lanjutkan ke instruksi.

Teori keagamaan AIK didasarkan pada teosentrisme (berpusat pada Tuhan), dan konsep
pengajaran AIK dalam buku petunjuk AIK memuat banyak komponen keserupaan dengan Tuhan
dan manusia sebagai pusatnya. Inti dari pandangan teo-antroposentrisme adalah menggabungkan
pemahaman menjunjung tinggi Tuhan, yang lebih dikenal dengan istilah pengantar “habl min
Allah”, untuk lebih spesifik hubungan dengan Tuhan sebagai pusat ketuhanan dalam pengembangan
potensi dunia lain peserta didik. Ini juga dikenal sebagai teosentrisme. mencoba menggabungkan
cinta dengan individu, atau yang sering disebut dengan “habl min al-nas”, mencoba
menghubungkan konsep cinta dengan antroposentrisme. Ketika Al-Islam sebagai penampakan sifat
Rahman dan Rahim Allah diselaraskan secara utuh dan selaras, maka mahasiswa menjadi sadar
akan hadirnya wawasan dunia lain. Mahasiswa akan mendapat dampak sebagai pekerja Tuhan
dengan dibimbing di jalan yang lurus, (Khadavi et al., 2024).

Karena awal mula kata Al-Islam sendiri adalah perdamaian dan disebut dengan “Hudan li
nassi”’, maka konsep pengajaran AIK yang harus ditangkap adalah konsep perdamaian dan
pengarahan bagi seorang upahan. Sebagai manusia, peserta didik juga memiliki bakat dan sifat
hanif untuk membuat garis besar untuk proses pendidikan di setiap jenjang kehidupan, dengan
tujuan utama adalah kebahagiaan seumur hidup.

Sangatlah penting bagi siswa untuk memiliki pola pikir saleh dan berbicara tentang
memahami Tuhan. Oleh karena itu, penting bagi mereka untuk mendapatkan konsep berpikir
seputar Tuhan di AIK karena konsep pengajaran AIK bertujuan untuk membantu siswa membentuk
sikap saleh. Dalam pengajaran AIK istilah “Allah” dan “Rabb” merupakan istilah yang sering
digunakan, yaitu “Allah SWT”. Pemahaman terhadap istilah ini memberikan pemahaman kepada

peserta didik tentang penjelasan hakikat (Uluhiyah) tentang siapa Tuhan itu dan lebih

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 77



memperhatikan agidah yang dipikirkan peserta didik. Begitu siswa mengenal istilah Rabb, mereka
mulai berpikir bahwa pemikiran ini menjelaskan alam semesta (Rububiyah). Dalam benak siswa,
istilah “Tuhan” dapat menyampaikan gambaran bahwa Dia selalu ada (Ubiquitous) dimanapun Dia
berada, baik tertutup maupun terlihat jelas oleh mata. Meski demikian, pada hakikatnya istilah
“Allah” mengandung ciri bahwa Dialah Dzat Yang Maha Kuasa yang kapasitasnya sebagai
penggerak kehidupan ini. Selanjutnya, istilah “Rabb” digunakan untuk menanamkan pemahaman
kepada siswa bahwa ada binatang yang menjadi Pencipta, Pemberi Makanan, Penopang dan Pemuja
upahan-Nya. Gelar “Rabb” juga melambangkan peran Tuhan dalam berinteraksi dengan individu-
individu-Nya (Djauhari, 2021).

Bula harus mempertimbangkan hal-hal yang bersifat tabu dalam kehidupan saat ini
dibandingkan dengan kehidupan masa lalu, sebagai bagian dari gagasan pendidikan AIK. Konsep
Pendidikan AIK, seperti diskursus kenabian dan diskursus pemikiran tentang nabi, berusaha
memberikan rumusan pemahaman kepada siswa agar sikap keagamaan mereka dapat berkembang
dan menjadi lebih memahami agamanya adalah konsep kenabian sebagai utusan tuhan. Karena
umat Islam tahu bahwa nabi adalah utusan Allah di dunia untuk membawa risalah ketauhidan, siswa
harus memahami konsep kenabian ini. Nabi Muhammad SAW adalah tokoh sentral dari konsep
kenabian dalam pendidikan AIK. Rasulullah menjadi figur penting karena dia memiliki konsep
yang sempurna dan ideal untuk diterapkan untuk mencapai tujuan pendidikan karakter yang
ditetapkan oleh Presiden Nomor 87 tahun 2017. Nabi Muhammad adalah manusia yang sempurna
(insan kamil) dan memiliki contoh yang luar biasa sebagai uswah hasanah.

Pemahaman yang berpusat pada manusia terhadap manusia sangatlah penting untuk
direnungkan. Selaras dengan konsep pengajaran AIK dalam Talk on Contemplation on People,
manusia mempunyai sifat-sifat imperatif dalam konsep Islam, seperti khalifah (pelopor) dan
Abdullah (pekerja Allah). Kehadiran istilah “Roabb” dan “Allah” nampaknya menunjukkan bahwa
manusia mempunyai kapasitas yang kuat untuk mengendalikan, mengarahkan dan memelihara
kehidupan di tanah. Setuju dengan pengertian yakin, penjabaran konsep umat sebagai bagian
khilafah terjadi pada tataran hati (qolb) dan artikulasi (verbal) serta aktivitas (arkan). Dalam hal ini,
umat pada akhirnya harus menjadi khalifah yang tidak adil dalam menghormati dan memuji Allah;
mereka harus bertindak lebih memahami Rabb dalam hubungan mereka dengan orang lain dan
dengan kehidupan di dunia ini, (Nugraha, 2023).

Untuk menerapkan wawasan dunia lain, diperlukan konsep sudut pandang terhadap kehidupan
karena berkaitan dengan kehidupan siswa di luar pengajaran instruktif. Konsep ini saat ini ada
dalam pengajaran langsung AIK. Bicara hampir memahami pandangan hidup berdasarkan Al-Quran

dan Hadist Nabi. Mahasiswa harus memahami arti hidup yang sebenarnya karena mempunyai

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 78



pengaruh terhadap jalan hidup manusia. Mereka juga harus memahami filosofi dunia lain, tasawuf
(pesona), yang memandang dunia sebagai tempat kefanaan dan keabadian. Pandangan hidup yang
keras, yang bercirikan pemahaman tasawuf (penyangkalan diri), berpendapat bahwa tujuan ukhrawi
harus menjadi yang paling dibutuhkan dalam hidup seseorang dan tidak ada seorang pun yang
meninggalkan keinginan bersama. Etos, nafsu dan keinginan untuk bekerja merupakan potensi
kekhawatiran bagi agama yang dianutnya. Pendekatan ini membentuk gambaran dan Klarifikasi
siswa mengenai kemampuan mereka untuk memperluas wawasan dunia lain dan mewujudkan
kebahagiaan di dunia ini dan di masa depan.

Maksud dari pemahaman pembelajaran AIK sebagaimana dijelaskan di atas adalah untuk
memperluas pemahaman dan kapasitas untuk menyelidiki potensi dorongan siswa. Sebagai
manusia, siswa dapat membangun landasan wawasan dunia lain dengan meningkatkan kemampuan
kognitif, emosional, dan psikomotoriknya. Tiga konsep dasar ilmu Islam:

Kualitas keyakinan, kewaspadaan lhsan, dan wawasan keislaman menjadi tujuan pengajaran
AIK, (Djauhari & Mansah, 2023).

Pertama, penguasaan kemampuan iman-kognitif, pembelajaran AIK memerintahkan siswa
untuk mempunyai pengetahuan dan kemampuan menerima sesuatu, suatu keyakinan yang didapat
dari mengolah setiap informasi yang diketahuinya. Pengajaran AIK bertujuan untuk menghindari
siswa mempercayai informasi yang tidak berasal dari pendidikan yang bergantung. Pembelajaran
AIK menginstruksikan peserta didik agar setiap aktivitas manusia muncul pengabdian kepada Allah
SWT sebagai Tuhannya. Pembentukan pengajaran AIK adalah informasi yang terang-terangan
dengan informasi Tuhan dengan sumber pemahaman yang pasti. Dengan cara ini, pengajaran AIK
mengkoordinasikan setiap peningkatan aset manusia menuju pemikiran indrawi yang sesuai dengan
permintaan ilahi. Dalam setiap sudut pandang kehidupan manusia, nilai-nilai tauhid dengan Allah
sebagai teosentris ikut terkena dampak kemajuan tersebut.

Saat itu, kesadaran lhsan penuh dengan kapasitas perasaan. Untuk menumbuhkan kesadaran
Ihsan pada peserta didik, energi kreatif harus dipadukan dengan nilai-nilai tauhid. Seorang pelajar
harus mampu merasakan Allah SWT di dalam hatinya dan memanfaatkan penghayatan yang
mendalam untuk membangkitkan keyakinan dalam otaknya dan menggambarkan Allah dalam
setiap geraknya. Secara umum Kkualitas siswa berpusat pada sifat keesaan Allah sebagai
Penguasanya.

AIK bertujuan untuk memberikan kekokohan wawasan antara memperkuat kesadaran visual
dan kemampuan penuh perasaan, sehingga kedua sisi kehidupan dapat dioptimalkan sesuai
potensinya. kendali untuk mendekatkan diri kepada Tuhan dan mengutamakan kehidupan orang

lain.

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 79



Ketiga, kecerdasan Islam—kemampuan psikomotorik, penggunaan, dan tindakan siswa—
harus sepenuhnya mengacu pada nilai-nilai Islam sebagai bakat instruktif AIK. Wawasan keislaman
diartikan sebagai kemampuan bertindak dan berperilaku sesuai dengan nilai-nilai Islam, dan
kapasitas psikomotorik ditandai dengan kemampuan mengubah seluruh aktivitas siswa menjadi
aktivitas yang memahami nilai-nilai tersebut. Hasil yang diperoleh dari pengumpulan informasi dan
pemahaman penghayatan Islam akan mendorong perilaku logis yang sesuai dengan tujuan
pendidikan nasional pada umumnya.

1. Pembelajaran yang berbeda dengan pengajaran Islam berpusat pada satu hal, yaitu menjaga
kemampuan fisik. Hal ini tidak dapat dihubungkan dengan sekolah-sekolah yang mengikuti
pandangan dunia instruktif Barat, yang berpusat pada kehati-hatian eksperimental. Terus
menerus menciptakan informasi tanpa mempertimbangkan akibat etis yang akan terjadi jika
informasi tersebut diperoleh. Pengajaran Islam, khususnya pengajaran AIK, berupaya untuk
sepenuhnya mengkoordinasikan konsentrasinya pada perspektif religiusitas, khususnya yang
berkaitan dengan etika dan kualitas mendalam keagamaan. Ada pilihan untuk menyelaraskan
penelitian agar sesuai dengan standar Islam jika penelitian ilmiah tidak sesuai dengan keyakinan
agama. Hal ini sering menjadi premis pengajaran AIK. Dalam setiap karya ilmiahnya, pengantar
teo-antroposentris lebih mengedepankan sisi ketuhanan dan kontras antara makhluk manusia,
bukan arogansi arif. Tidak dapat dipungkiri bahwa penghargaan terhadap rasionalitas dalam
penelitian instruktif AIK dijadikan sebagai sumber atau alat untuk mengungkap keajaiban-
keajaiban bangunan yang tercipta dalam bidang pengajaran. Pengajaran AIK menjadikan nilai-

nilai perilaku dan perilaku etis terpuji sebagai pusat kemajuan instruktif.

PENUTUP
Kesimpulan

Al-Islam dan Kemuhammadiyahan sebagai dasar karakter pendidikan keagamaan di Indonesia
memiliki pengaruh yang sangat penting dalam membentuk nilai-nilai moral dan spiritual peserta
didik. Al-Islam, dengan ajaran-ajaran fundamental Islam, memberikan landasan kuat bagi
pengembangan akhlak mulia dan pemahaman keagamaan yang mendalam. Sementara itu,
Kemuhammadiyahan, yang berakar pada gerakan pembaharuan yang didirikan oleh KH Ahmad
Dahlan, menekankan pada pendidikan yang modern, berkemajuan, dan berorientasi pada
peningkatan kualitas hidup umat.

Kombinasi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan ini mendorong terciptanya karakter peserta
didik yang beriman, berakhlak, serta memiliki semangat kemajuan dan pembaruan. Pendekatan ini

tidak hanya fokus pada aspek spiritual, tetapi juga pada aspek intelektual dan sosial, sehingga

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 80



menghasilkan individu yang berintegritas, berpengetahuan luas, dan mampu berkontribusi positif
bagi masyarakat. Dengan demikian, pendidikan keagamaan yang berbasis Al-Islam dan
Kemuhammadiyahan berperan besar dalam membentuk generasi yang tidak hanya taat beragama
tetapi juga cerdas dan berdaya saing tinggi.

Saran

1. Integrasi Kurikulum: Penting untuk mengintegrasikan nilai-nilai ~ Al-Islam dan
Kemuhammadiyahan secara menyeluruh dalam kurikulum pendidikan keagamaan. Ini dapat
dilakukan dengan mengembangkan modul-modul khusus yang mengajarkan ajaran-ajaran
fundamental Islam serta prinsip-prinsip pembaharuan Muhammadiyah.

2. Pelatihan Guru: Guru dan tenaga pendidik perlu mendapatkan pelatihan berkelanjutan
mengenai nilai-nilai Al-l1slam dan Kemuhammadiyahan. Pelatihan ini akan memastikan bahwa
mereka memiliki pemahaman yang mendalam dan mampu mengajarkan nilai-nilai tersebut
secara efektif kepada peserta didik.

3. Pendekatan Holistik: Pendidikan keagamaan harus menggunakan pendekatan holistik yang
tidak hanya fokus pada aspek spiritual, tetapi juga mencakup pengembangan intelektual dan
sosial. Hal ini penting untuk menciptakan individu yang seimbang, berpengetahuan luas, dan

berakhlak mulia.

DAFTAR RUJUKAN

Achmad, A. K. (2017). Reaktualisasi Pendidikan Al Islam Dan Kemuhammadiyahan (Aik) Sebagai
Penguat Pendidikan Karakter. Transformation in Higher Education, 21(2), 167-178.
https://doi.org/10.4102/the.v2i0.12

Arifin, S. (2019). Rekonstruksi Al-Islam-Kemuhammadiyahan (Aik) Perguruan Tinggi
Muhammadiyah Sebagai Praksis Pendidikan Nilai. Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan
Keagamaan, 13(2), 201-221.

Badrut Tamam Akhmad Muadin, R. A.-A. (2017). Internalisasi nilai-nilai pendidikan agama
kemuhammadiyahan di sekolah. Fenomena, 9(1), 67-82.

Djauhari, A. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Al Islam Dan Kemuhammadiyahan Dengan
Metode Shibghah. Instruksional, 2(2), 93-102.
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/instruksional/article/view/9735

Djauhari, A., & Mansah, A. (2023). Pengembangan Model Pendidikan Karakter Berbasis Al-Islam

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 81



dan Kemuhammadiyahan dengan Metode Shibghah di Universitas Muhammadiyah Jakarta.
Jurnal Kemuhammadiyahan Dan Integrasi llmu, 1(1), 52-65.

Faridli, E. M., Anif, S., Prayitno, H. J., & Muhibbin, A. (2024). Revolusi Pendidikan Indonesia :
Harmoni al-Islam , Kemuhammadiyahan , dan Kecakapan abad-21. Educatio, 10(1), 194-199.
https://doi.org/10.29210/1202423796

Huda, H. (2019). Membangun Karakter Islami Melalui Al Islam dan Kemuhammadiyahan [Studi
Analisis Perpres Nomer 87 Tahun 2017 tentang Penguatan Pendidikan Karakter (PPK)].
Tarlim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 55. https://doi.org/10.32528/tarlim.v2i1.2071

Khadavi, M. J., Syahri, A., Nuryami, N., & Supandi, S. (2024). Revitalisasi Nilai Religiusitas
Mahasiswa Melalui Pembelajaran Al Islam Dan Kemuhammadiyahan Di Stai Muhammadiyah
Probolinggo. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 11(2), 192-205.
https://doi.org/10.31102/alulum.11.2.2024.192-205

Nugraha, A. R. (2023). Agama dan Gerakan Sosial Di Indonesia (Telaah Kritis Tentang
Perkembangan Pendidikan Agama di Ormas Muhammadiyah). Jurnal Pemikiran Mahasiswa
Agama Islam, 1(1), 100-108.

Pajarianto, H., & Muhaemin, M. (2020). Al-Islam Kemuhammadiyahan Bagi Non-Muslim: Studi
Empirik  Kebijakan Dan Model Pembelajaran. Al-Qalam, 26(2), 237.
https://doi.org/10.31969/alq.v26i2.853

Romadhona, D. I., & Supriyadi, S. (2023). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius Siswa
Berbasis Penerapan Pendidikan Al-Islam Dan Kemuhammadiyahan Di Sekolah
Muhammadiyah. Pendas: Jurnal Illmiah Pendidikan Dasar, 8(2), 5157-5170.
https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/view/9823

Syakban, 1., Aryani, S. A., & Saputra, R. (2023). Rekontruksi Kegiatan Al-Islam Dan
Kemuhammadiyahan Berbasis Nilai-Nilai Pendidikan Islam Inklusif Di Universitas
Muhammadiyah Sumatera Barat. ... Jurnal Pendidikan ..., November, 1499-1518.
https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.5584

Zakariya, D. M. (2023). Urgensi Pendidikan Karakter Pembelajaran Al-Islam Dan
Kemuhammadiyahan. Jurnal Mas Mansyur, 22(3), 1-15.

Zulfarno, Mursal, R. S. (2019). Aktualisasi Pendidikan Karakter Dalam Pembelajaran Al- Islam
Dan Kemuhammadiyahan Di Sma Muhammadiyah Kota Padang. Islamic Education Journal,
1(2), 117-131.

Tadris, Volume 18/No 01/Tahun 2024 | 82



