
Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 72  
 

KAIDAH RASM UTSMANI DALAM MUSHAF AL-QUR’AN INDONESIA 

SEBAGAI SUMBER BELAJAR BACA TULIS AL-QUR’AN 

Fathul Amin 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama (IAINU) Tuban. 

 e-mail: fathulamin@stitmatuban.ac.id 

Abstrak 

Rasm utsmani adalah jenis tulisan Al-Qur‟an yang secara khusus diatur oleh Usman bin 

Affan pada masanya berdasarkan pelafalan qira'ah Al-Qur'an yang berbeda. Hingga hari 

ini, ada banyak pendapat tentang hukum penulisan Al-Qur'an di Rasm Utsmani. Yang 

pertama adalah kewajiban, karena Rasm Utsmani dikategorikan tauqifi, yang kedua tidak 

wajib berdasarkan pada Khat Rasm Utsmani, karena itu bukan tauqifi, yang ketiga 

adalah bahwa itu dapat ditulis berdasarkan peraturan arabiyyah dan sharfiyah, tetapi 

harus didasarkan pada Mushaf Al-Qur'an yang ditulis dalam Khat Rasm Utsmani saat 

dokumen disimpan. Berdasarkan pernyataan di atas, penelitian ini dilakukan untuk 

memeriksa dan menggambarkan konsep Rasm Utsmani dalam Mushaf al-qur'an. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode yang digunakan adalah 

studi literatur. Berdasarkan hasil, penelitian ini membahas tentang sejarah, regulasi dan 

penulisan Al-Qur'an dalam Rasm Utsmani. Karena diskusi sering terjadi pendapat yang 

berbeda di antara para ulama 'misalnya dalam konteks kelayakan penulisan di mana 

konsep penulisan Rasm Utsmani memiliki tiga kategori yaitu kesesuaian sepenuhnya, 

kesesuaian pemikiran, dan kesesuaian probabilitas, sehingga tidak sepenuhnya lengkap. 

sama. Prinsip itu diperlukan sebagai sumber pembacaan-penulisan Al-Qur'an.   

Kata Kunci: Rasm Utsmani, Mushaf Indonesia, sumber Belajar Baca-Tulis, Al-Qur‟an. 

 

PENDAHULUAN 

Umat Muhammad telah dimuliakan oleh sebab turunnya kitab, yang menjadi penutup, dan 

penyempurna kitab-kitab samawi yakni kitab suci Al-qur‟an. Tidak seperti kitab sebelumnya, 

turunnya Al-Quran dengan perantara Malaikat Jibril yang memantapkan wahyu Allah di dalam 

lubuk hati Nabi Muhammad dengan memperdengarkannya secara berangsur-angsur hingga kurang 

lebih dua puluh tiga  tahun sejak pengangkatannya sebagai Rasul. Al-Qur‟an sebagai kitab suci 

yang menjadi pedoman hidup bagi umat manusia dan upaya memahami AlQur'an dikenal dengan 

istilah tafsir. Harus dipahami bahwa menafsirkan al-Qur'an bukan pekerjaan gampang, karena 

kompleksitas persoalan yang dikandungnya serta kerumitan yang digunakannya. Cara membaca dan 

menulis lafadz al-Qur‟an pun ada ilmu tersendiri. Ilmu tentang cara membaca Al-Qur‟an disebut 

ilmu qira‟at. Sebagian orang Islam di daerah Syam dan Irak ada perbedaan dalam bacaan al-Qur‟an.  

Pada masa utsman, Islam telah tersebar luas ke berbagai wilayah dan orang Islam telah 

terpencar. Pada setiap daerah telah popular bacaan sahabat yang mengajar mereka, seperti bacaan 

penduduk Syam mengikuti bacaan Ubay bin Ka‟ab, penduduk Iraq mengikuti bacaan Abdullah Bin 

Masʻud (maftuh, 1980: 25), dan sebagian lain mengikuti bacaan Abu Musa al-Asy‟ari. Hal itu 

terjadi karena pada mulanya Nabi saw. memperbolehkan orang Islam membaca al-Qur‟an dengan 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 73  
 

dialek mereka masing-masing dan bacaan itu kita kenal dengan tujuh huruf. Dari peristiwa itu maka 

Utsman bin Affan sebagai khalifah perlu membuat keputusan untuk membuat satu dialek bacaan 

agar tidak ada perdebatan dalam bacaan al-Qur‟an. Kemudian Utsman meminta beberapa shahabat 

untuk mengumpulkan mushaf-mushaf al-Qur‟an dan menyusunnya berdasarkan kesepakatan 

bersama. 

Menurut Al-A‟zami, sesungguhnya perbedaan bacaan Al-Qur‟an (qira‟ah) sebenarnya bukan 

barang baru sebab Umar pernah mengantisipasi bahaya perbedaan ini sejak zaman 

pemerintahannya. Dengan mengutus Ibnu Mas‟ud ke Irak Umar tahu bahwa Ibnu Mas‟ud 

mengajarkan Al-Qur‟an dengan dialek Hudhail, Umar sempat marah (al-A‟zami, 2005: 99-100). 

Hudzaifah bin al-Yamani sejak awal telah memprediksi akan terjadinya konflik internal umat Islam 

atas kitab sucinya sendiri (Al-Qu‟an) (ash-Shabuni, 1999: 61). Jika saat itu Utsman tidak segera 

bertindak preventif dengan mengumpulkan para sahabat dan segera menyepakati pola penulisan Al-

Qu‟an yang dapat mengcover semua bacaan (qira‟ah), mungkin sampai kini akan tetap berkembang, 

keberadaan Mushaf Al-Qu‟an Ubay bin Ka‟ab, Mushaf Al-Qur‟an Abdullah bin Ma‟ud, Mushaf Al-

Qur‟an Abu Musa al-As‟ari, Mushaf AlQu‟an al-Miqdad bin Amr dan sejenisnya (Ismail, 1997: 

81). 

Pada masa Rasulullah dan Khulafaur Rasyidin tulisan yang digunakan hanya terdiri atas 

simbol dasar yang hanya menggambarkan struktur konsonan dari sebuah kata, seluruh huruf 

biasanya dituliskan dalam bentuk garis dan lurus tanpa titik dan baris (Anshori, 2016 : 95-96). 

Manuskrip Alquran generasi awal dan naskah Arab umumnya tidak memiliki tanda baca dan 

diakritik. Adanya shakl dan diakritik baru diperkenalkan dalam penulisan Alquran pada masa 

pemerintahan Bani Umayyah yang kelima, yaitu Abdul Malik bin Marwan (66-68 H/685-705 M). 

Diriwayatkan bahwa orang pertama yang memperkenalkan tanda titik dalam nas Alquran adalah 

Abu Aswad al-Du‟ali, seorang tabi‟in. Selanjutnya, perbaikan dilakukan oleh Hasan al-Bashri, 

Yahya bin Ya‟mar, dan Nashr bin Ashim al-Laitsi (Anshori, 2016 : 96). 

Berangsur perbaikan penulisan Alquran dilakukan dan pada masa awal perbaikan, Abu Aswad 

al-Duali melambangkan fathah dengan titik didepan atas huruf, kasrah dengan titik di depan bawah 

huruf sedang dhammah bertitik di di akhir huruf. Lalu perbaikan dilakukan oleh Nashr bin Ashim 

atas perintah al-Hajjaj. Perbaikan ini berupa penambahan titik pada suatu huruf guna pembedaan 

atas huruf lain. Kemudian al-Khalil bin Ahmad mengubah sistem harakat al-Duali dengan garis satu 

panjang di atas sebagai fathah, garis satu panjang di bawah sebagai kasrah, dan wau kecil di atas 

sebagai lambang dhammah. Demikian pula dengan lambang tanwin, yakni dengan dua garis dan 

dua wau kecil (al-Qattan, 1995: 143-144). Penulisan Alquran berkembang seiring penyebaran Islam 

termasuk di Indonesia sekitar abad 7 M melalui pedagang Arab. Proses masuknya Islam tidak 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 74  
 

bersamaan dan daerah pertama adalah pesisir Sumatera Utara (al-Usairy, 2013 : 336), maka sejarah 

menyatakan bahwa penyalinan Alquran muncul pertama kali di Samudera Pasai abad ke-13. Pada 

1970-an mushaf Al-Quran di Indonesia mengalami perdebatan cukup panas, yang katanya mushaf 

Indonesia menggunakan kaidah Rasm Utsmani. Setelah ditelusuri ternyata banyak yang 

menggunakan Rasm Imla‟i, bukan hanya itu ternyata di kalangan masyarakat Indonesia yang 

membaca Al-Qur‟an sendiri itu ada masalah serius yaitu masalah salah baca. Problema memakai 

Rasm Utsman memuncak di kalangan para ulama Indonesia dan itu sebagai diskusi hangat pada 

1974, tepatnya pada Musyawarah kerja I ulama ahli Al-Quran se-Indonesia yang diadakan di Ciawi 

Bogor, 5-6 Februari 1974. Para ulama yang aktif berkontribusi saat itu antara lain; KH. Ali Maksum 

Jogjakarta, KH. Ahmad Umar Mangkuyudan Solo, KH. Abduh Pabbajah Sulsel, KH. Hasan 

Mughni Marwan Banjarmasin, KH. A. Damanhuri Malang, KH. Nur Ali Bekasi, KH. Syukur 

Rahimi, dan  KH. Sayyid Yasin Aceh.  

Para ulama mengkaji boleh tidaknya mushaf Al-Quran dikaji selain dengan Rasm Utsmani. 

Akhirnya para ulama Al-Qur‟an menyepakati bahwa mushaf Al-Quran harus mengacu pada Rasm 

Utsmani, kecuali dalam keadaan darurat. Berawal dari Muker I-IX (1983), kemudian lahirlah 

mushaf standar Indonesia dan keluarnya Kep. Menag. No. 25 tahun 1984 tentang Mushaf Al-Qur‟an 

standar Indonesia merupakan tonggak awal berkembangnya Rasm Utsmani di Indonesia. Hasil 

Muker diatas menyepakati mushaf Indonesia harus mengacu pada Rasm Utsmani dan mayoritas 

umat Islam menyepakati meskipun kadar keharusannya menjadi perdebatan tersendiri (Arifin, 2009: 

1). Rasm utsmani bersifat tauqifi, meskipun khat tersebut menyalahi kaidah nahwu dan sharaf dan 

khat tersebut mudah mengakibatkan salah bacaanya bila tidak diberi harakat, lebih-lebih bagi orang 

awam. Rasm Usmani adalah cara penulisan kalimat Al-Qur‟an yang disetujui sahabat Usman bin 

Affan (35 H/655 M) pada waktu penulisan mushaf. Cara penulisan ini, disebut oleh az-Zarqan 

(1995: 311), memiliki karakter khusus yang sering menyimpang dengan pola penulisan bahasa Arab 

konvensional pada umumnya.  

Pendapat lain menyatakan bahwa tulisan Al-Qur‟an tidak harus sesuai dengan Khat Rasm 

Utsmani, sebab itu tidak tauqifi tetapi hanya redaksi terminologi (al-Maliki, 2003: 72), atau hanya 

istilah pola penulisan yang direstui oleh Khalifah Utsman (al-Qattan, 1973: 147). Dengan demikian 

menuliskan Al-Qur‟an bebas dengan mengikuti kaidah arabiyah secara umum tanpa harus terikat 

Rasm Utsmani, terutama bagi orang awam. Pendapat ketiga mengatakan, bahwa Al-Qur‟an adalah 

bacaan umum, harus ditulis menurut kaidah arabiyyah dan sharfiyah, akan tetapi harus ada Mushaf 

Al-Qur‟an yang ditulis dengan Khat Rasm Utsmani sebagai artefak penting perlu  dilestarikan (al-

Zarqani, 1995: 323). Atas dasar inilah, peneliti memandang bahwa kaidah dan keistimewaan rasm 

utsmani dalam mushafa Al-qur‟an menjadi relevan untuk dikaji. Dengan demikian, umat Islam 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 75  
 

dituntut untuk mengerti tentang sejarah kitab sucinya dan keterkaitannya dengan Rasm Utsmani. 

Keberadaan Rasm Utsmani pada masa tersebut, dapat sedikit mereview kembali tradisi 

keberagamaan kita dalam berpendapat dengan bijak. Munculnya kembali semangat mengusung 

Rasm Utsmani sebagai warisan agung masa lalu yang harus dilestarikan, tidak lantas dijadikan ajang 

bagi umat Islam untuk kembali saling menyalahkan. Berdasarkan pada rasionalitas yang telah 

diuraikan, maka penelitian ini bertujuan untuk mengetahui keistimewaan rasm utsmani dalam 

mushaf Al-qur‟an. Penelitian ini diharapkan bermanfaat bagi semua pembaca untuk di pakai sebagai 

sumber belajar baca tulis Al-Qur‟an dan dapat memahami keistimewaan rasm utsmani dalam mushaf 

al-qur‟an. Peneliti juga berharap bahwa penelitian ini dapat memberikan informasi yang akurat 

tentang keistimewaan rasm utsmani dalam mushafa Al-qur‟an, terutama dalam definisi, sejarah, dan 

hukum penulisan Al-Qur‟an dengan Rasm utsmani. 

METODOLOGI 

Dalam Penelitian ini, pendekatan yang gunakan adalah pendekatan kualitatif yakni data yang di 

peroleh di deskripsikan dengan kalimat, dan dipisah-pisahkan menurut kategori untuk memperoleh 

kesimpulan. Basrowi dan suwandi (2008) menyatakan bahwa “penelitian kualitatif adalah salah satu 

metode penelitian yang bertujuan untuk mendapatkan pemahaman tentang kenyataan melalui proses 

berfikir induktif. Melalui penelitian kualitatif, peneliti dapat mengenali subyek, merasakan apa yang 

mereka alami dalam kehidupan sehari-hari. Adapun metode yang di gunakan dalam penelitian ini 

adalah metode study literatur. Teknik pengambilan data yang dilakukan adalah mengumpulkan data 

dari berbagai sumber pustaka, dan diskusi dengan para ahli yang relevan dengan tema penelitian. 

Setelah data terkumpul, peneliti melakukan analisis data dengan teknik interpretasi data dan peneliti 

memberikan penjelasan secukupnya ditinjau dari teori yang relevan dengan permasalahan yang 

dihadapi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Definisi Rasm Utsmani 

Secara etimologi rasm merupakan mashdar atau urutan ketiga dari  رسما  يرسم -رسم . Pada kamus 

al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‟lam, rasm diartikan dengan kata كتب dan  خطyang mempunyai arti 

tulisan. Sedang menurut Zainal Arifin Madzkur yang mengutip dari buku Pedoman Penulisan dan 

Pentashihan Alquran dengan Rasm Usmani, rasm berarti,  الاثر yang bermakna bekas, peninggalan 

(Sya‟rani, 1999:9). Dalam perbendaharaan bahasa Arab, memiliki beberapa sinonim, seperti الزبور , 

الرسم, الخط  dan  السطر yang semuanya memiliki arti sama yaitu tulisan (Zen, 2005: 104). Kata Utsmani, 

dengan ya’ nisbah dalam disiplin gramatikal bahasa Arab adalah penisbatan terhadap nama 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 76  
 

Khalifah ketiga, Utsman bin Affan. Jadi menurut bahasa, Rasm Utsmani dapat dimaknai sebagai 

bekas penulisan Al-Qur‟an yang pernah dibakukan pola penulisannya di masa Khalifah Utsman. 

Secara terminologi terdapat beberapa interpretasi, diantaranya Menurut al-Zarqani dalam kitabnya 

Manahil al-Irfan fi Ulum alQur’an, rasm al-Mushaf adalah pola yang digunakan Usman bin Affan 

dalam penulisan huruf dan kalimat Alquran. Menurut Manna‟ al-Qattan, Rasm Utsmani merupakan 

pola penulisan Al-Qur‟an yang lebih menitik beratkan pada metode tertentu yang dipergunakan 

pada waktu kodifikasi mushaf Al-Qur‟an di zaman Khalifah Utsman yang dipercayakan kepada 

Zaid bin Tsabit bersama tiga orang Quraisy (Al-Qattan, 1995: 146). Pada dasarnya bahasa Arab 

ditulis sesuai dengan bentuk pengucapannya, tanpa terjadi pengurangan, penambahan, pergantian 

maupun perubahan. Akan tetapi terdapat beberapa penyimpangan pola penulisan dalam Mushaf-

mushaf Usmani yang berbeda dengan tulisan Arab pada umumnya sehingga terdapat huruf yang 

ditulis kurang sesuai dengan pengucapannya, hal itu dilakukan untuk tujuan yang mulia pada masa 

setelahnya (al-Zarqani, 1995: 300). Dengan demikian, dapat diketahui bahwa rasm al-Mushaf 

merupakan pola penulisan Alquran spesifik yang ditetapkan Usman bin Affan pada masanya, dia 

menetapkan pola penulisan Al-Qur‟an yang kemudian penulisanya dipecayakan kepada Zaid bin 

Tsabit, Abdullah bin Zubair, Sa‟id bin al-Ash dan Abdullah bin Abdurrahman bin al-Harits bin 

Hisyam. 

2. Sejarah Rasm Utsmani 

Pada masa nabi, para sahabat menulis Al-Quran pada tulang, pelepah kurma dan pada batu 

karena belum ada kertas sehingga belum bisa dibukukan menjadi satu kesatuan mushaf. Nabi selalu 

memerintahkan para sahabat untuk menulis Al-Quran ketika Al-Quran diturunkan, dan kurang lebih 

40 orang yang terlibat dalam penulisan wahyu tersebut. Agar sahabat fokus terhadap penulisan Al-

Quran, maka nabi melarang sahabat untuk tidak menulis selain yang diperintahkan. Hal tersebut 

bertujuan agar tidak tercampur dengan hadis-hadis beliau (Sya‟roni, 1999: 3). Setelah Rasulullah 

wafat, kepemimpinan diambil alih oleh sahabat Abu Bakar (632-634 M) yang pada saat itu terjadi 

perang Yamamah (tahun 12 H) dengan Musailimah al-Kadzazab yang mengaku dirinya sebagai 

Nabi. Pada perang tersebut banyak para sahabat yang gugur syahid, dalam satu riwayat mencapai 70 

orang, riwayat lain 500 orang, kemudian menurut maftuh (1980 : 20) 970  orang  dan 700 di 

antaranya penghafal Al-Quran, hal ini menjadi ketakutan tersendiri bagi umat Islam karena dengan 

gugurnya para penghafal AlQuran berarti hilang pula al-Qur‟an (Arifin Madzkur (a), 2011:17). 

Ketika melihat kejadian itu, Umar sangat menyarankan Khalifah Abu Bakar untuk segera 

mengambil tindakan kongkrit dalam membukukan Al-Qur‟an (jam‟u Al-Qur‟an), karena khawatir 

Al-Qur‟an akan berangsur hilang bila hanya mengandalkan hafalan, apalagi para penghafalnya 

semakin berkurang (Ismail, 1997: 11). Peristiwa ini dikenal sebagai sejarah kodifikasi mushaf Al-



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 77  
 

Qur‟an pertama kali. Pada awalnya Abu Bakar dalam sebuah riwayat al-Bukhari dengan sanad dari 

Zaid bin Tsabit, menolak usulan Umar bin Khattab, dengan menjawabnya; “Wahai Umar! 

Bagaimana saya harus melakukan sesuatu yang Rasulullah Saw. Tidak melakukannya?. “Umar pun 

berargumen dan bersikukuh; ”Demi Allah, hal ini (pengumpulan Al-Qur‟an) adalah baik.” 

Begitupun dalam beberapa kesempatan Umar selalu berusaha meyakinkan Abu Bakar tentang 

kebenaran usulannya, akhirnya Abu Bakar menunjuk Zaid bin Tsabit sebagai ketua Tim Lajnah 

Kodifikasi Mushaf Al-Qur‟an (Ismail, 1997: 12). Sepeninggal Abu Bakar, estafet pemerintahan 

beralih kepada Umar bin Khattab dan pada periode inilah mushaf zaman Khalifah Abu Bakar 

disalin dalam lembaran (shahifah). Umar tidak menggandakan lagi shahifah, karena motif awalnya 

dipergunakan sebagai naskah asli (original), bukan sebagai naskah hafalan. Setelah semua 

rangkaian naskah selesai, naskah tersebut diserahkan kepada Hafshah, istri Rasulullah untuk 

disimpan. Pertimbangannya, selain istri Rasulullah, Hafshah juga dikenal sebagai orang yang 

pandai membaca dan menulis (Shihab, 2001: 29). 

Pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan (644-655 M), mulailah gerakan penyalinan suhuf-

suhuf menjadi mushaf. Saat itu dunia Islam telah meluas sampai ke berbagai wilayah. Di setiap 

daerah telah tersebar dan populer bacaan Al-Qur‟an dari para sahabat yang telah mengajar kepada 

mereka. Ada beberapa riwayat yang melatar belakangi Khalifah Usman bin Affan untuk kedua 

kalinya Al-Quran ditulis: Pertama, Menurut riwayat al-Bukhari dari Anas bin Malik, proses 

penulisan mushaf Al-Qur‟an di zaman Utsman adalah bermula ketika Hudzaifah bin al-Yamani 

datang menemui Utsman, setelah sebelumnya ikut berperang dengan penduduk Syam dan Irak 

dalam pembukaan (futuh) Armenia dan Azerbaijan. Perbedaan mereka dalam bacaan Al-Qur‟an 

membuat Hudzaifah kaget. Hudzaifah berkata kepada Utsman.”Wahai Amirul Mukminin!, 

satukanlah umat ini sebelum mereka berselisih dalam Al-Qur‟an seperti perselisihan Yahudi dan 

Nasrani.” Setelah itu Utsman meminta kepada istri Rasulullah, Hafshah untuk meminjamkan 

Mushaf yang dititipkan kepadanya, dan memerintahkan kepada Zaid bin Tsabit, Abdullah bin 

Zubair, Sa‟id bin al-Ash dan Abdurrahman bin Harist bin Hisyam untuk menyalinnya dalam 

beberapa mushaf. Utsman berpesan bila terjadi perselisihan tentang sesuatu dalam Al-Qur‟an, maka 

tulislah dengan bahasa Quraisy, karena sesungguhnya Al-Qur‟an diturunkan dengan bahasa mereka. 

Setelah selesai penyalinan utsman kemudian mengembalikan mushaf itu kepada Hafshah. Lalu 

mengirim ke setiap pelosok negeri dengan mushaf yang telah disalin, seraya memerintahkan kepada 

kaum muslimin untuk membakar setiap lembaran dan mushaf yang bertuliskan Al-Qur‟an selainnya 

(al-Qattan, 1995: 129). Kedua, Menurut riwayat Imarah bin Ghaziyah, dalam Fath al-Bari Syarh 

alBukhari, karya Ibnu Hajar al-Asqalani, proses penulisan mushaf di zaman Utsman, bermula saat 

Hudzaifah pulang dari perang dan tidak langsung masuk ke rumahnya, dan menemui Utsman, lalu 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 78  
 

berkata: “Wahai Amirul Mukminin!, aku mendapatkan orang-orang saling menyalahkan satu 

dengan yang lain, saat aku ikut berperang dalam pembebasan Armenia. Aku melihat penduduk 

Syam membaca qira‟ah Ubay bin Ka‟ab, mereka datang dengan bacaan yang tidak pernah didengar 

oleh penduduk Irak. Sedang penduduk Irak membaca dengan qira‟ah Abdullah bin mas‟ud, mereka 

pun datang dengan bacaan yang tidak pernah didengar penduduk Syam, lalu sebagian dari mereka 

mengkafirkan yang lain (Akaha, 1996: 38). Ketiga, Menurut Ibnu Jarir riwayat dari Abu Qalabah, 

kecendrungan perbedaan bacaan Al-Qur‟an telah mulai pada perintahan Utsman, pada saat itu 

terdapat beberapa guru Al-Qur‟an yang mengajarkan kepada anak-anak atas bacaan Al-Qur‟an yang 

berbeda, sehingga mereka saling berselisih bacaan Al-Qur‟an. Akhirnya Utsman berpidato, “Di 

sisiku, kalian semua sudah berselisih bacaan Al-Qur‟an, bagaimana tidak lebih berselisih lagi 

orang-orang yang lebih jauh lagi dariku, bersatulah wahai pengikut Muhammad, buatkanlah tulisan 

Al-Qur‟an yang dapat menjadi imam bagi sekalian manusia” (Ismail, 1997: 17).  Keempat, Menurut 

riwayat Ibnul Asir, dikatakan; saat Hudzaifah bin al-Yamani menuju Azerbaijan dengan disertai 

Sa‟id bin Ash, sementara Sa‟id tinggal di Azerbaijan, sampai Hudzaifah kembali dari 

perjalanannya. Lalu keduanya kembali ke Madinah. Di tengah perjalanan, Hudzaifah berkata 

kepada Sa‟id bin al-Ash, tentang persoalan umat Islam yang berselisih bacaan Al-Qur‟an,. Saat 

Sa‟id bertanya lebih lanjut, Hudzaifah pun menjelaskan bagaimana penduduk Hims yang 

mengambil bacaan Al-Qur‟an dari Miqdad menganggap bacaan mereka lebih baik dari yang 

lainnya, begitupun penduduk Damaskus yang mengambil bacaan dari Abdullah bin Mas‟ud, 

penduduk Bashrah yang mengambil bacaan Abu Musa al-Asy‟ari. Ketika di Kufah Hudzaifah 

mengutarakan kekhawatirannya tentang banyaknya perselisihan bacaan Al-Qur‟an. Pada saat itu 

para sahabat dan tabi‟in menerima pendapat Hudzaifah, namun para sahabat Ibnu Mas‟ud tidak 

menyetujuinya. Karena itu Hudzaifah sempat marah, begitupun Sa‟id. Sampai akhirnya Hudzaifah 

bersumpah dengan nama Allah, dan di Madinah meyampaikan apa yang telah terjadi di antara umat 

Islam kepada Khalifah Utsman. Selanjutnya Utsman mengumpulkan para sahabat dan berkeputusan 

untuk meminta Hafshah bersedia meminjamkan yang ada padanya untuk disalin. Mushaf tersebut 

adalah mushaf yang ditulis pada masa Khalifah Abu Bakar (Akaha, 1996: 39). 

Dari beberapa riwayat dan hasil penelitian di atas dapat dimengerti, bahwa latar belakang 

pengumpulan Al-Qur‟an pada Ustman sangat berbeda dengan pada masa Abu Bakar. Dominasi 

perbedaan bacaan qira‟ah Al-Qur‟an pada masa Utsman lebih menjadi sebab utama yang akhirnya 

melahirkan apa yang dikenal  saat ini “Rasm Utsmani lil Mushaf‟ (al-Qattan, 1973: 129). Adapun 

tentang teknis yang diambil oleh Khalifah Utsman dalam menyelesaikan perbedaan sampai tuntas, 

masih terdapat dua riwayat satu diantaranya lebih masyhur; (a). Khalifah Utsman membuat naskah 

mushaf semata-mata berdasarkan kepada suhuf (Abu Bakar) yang disimpan di bawah penjagaan 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 79  
 

Hafshah, istri Rasulullah Saw. Untuk itu dibentuklah tim empat yang beranggotakan; Zaid bin 

Tsabit, Abdullah bin Zubair, Sa‟id bin al-Ash, dan Abdurrahman bin Harits bin Hisyam, Zaid bin 

Tsabit merangkap sebagai ketua tim. (b). Riwayat kedua yang tidak begitu terkenal, Khalifah 

Utsman lebih dahulu memberi wewenang pengumpulan mushaf dengan menggunakan sumber 

utama, sebelum membandingkannya dengan suhuf yang ada, untuk merealisasikannya Khalifah 

Utsman mengangkat sebuah Lajnah Kodifikasi Mushaf yang terdiri dari dua belas orang; Sa‟id bin 

al-Ash, Nafi‟ bin Zubair bin Amr bin Naufal, Zaid bin Tsabit, Ubay bin Ka‟ab, Abdullah bin 

Zubair, Abdurrahman bin Hisyam, Kathir bin Aflah, Anas bin Malik, Abdullah bin Umar dan 

Abdullah bin Amr bin al-Ash (al-A‟zami, 2005: 99-100). Ke dua versi riwayat sepaham bahwa 

suhuf yang ada pada Hafshah memainkan peranan penting dalam pembuatan Mushaf Utsmani (al-

A‟zami, 2005: 98). Namun dari dua riwayat di atas mayoritas ulama menyepakati bahwa Utsman 

kemudian membentuk tim lajnah kodifikasi yang di ketuai oleh Zaid bin Tsabit. Jika pada saat itu 

Khalifah Usman bin Affan tidak melakukan tindakan yang cepat dan matang dengan 

mengumpulkan para sahabat dan segera menyepakati pola penulisa Al-Quran yang mencakup 

semua bacaan, mungkin hingga saat ini masih berkembang keberadaan mushaf Al-Quran Ubay bin 

Ka‟ab, mushaf AlQuran „Abdullah bin Mas‟ud, mushaf Abdullah Muusa al-Asy‟ari, mushaf Al-

Quran al-Miqdad bin Amr. Bila ditilik dari sejarah, yang menjadi tokoh kunci dan inisator dari 

kodifikasi Al-Quran mushaf Utsmani adalah Huzaifah bin al-Yamani yang resah terhadap 

banyaknya penduduk yang mengkafirkan satu sama lain karena perbedaan bacaan mereka, 

meskipun dalam tim penyusunan mushaf ini Huzaifah tidak termasuk di dalamnya. 

Dasar yang dipakai Usman bin Affan ( 644-655 M) dalam penulisan ini. Pertama, menuliskan 

bacaan yang benar- benar diajarkan Nabi kepada para sahabat, selama tidak terjadi naskh sampai 

pada penyampaian terakhirnya. Kedua, apabila ada penulisan yang tidak dapat disatukan dalam satu 

tulisan, maka tulisan tersebut dipencar pada beberapa mushaf. Namun bila perbedaan tersebut masih 

bisa ditolerir dalam satu bentuk tulisan maka akan ditulis sama pada seluruh mushaf, contoh kata 

 tanpa alif. ketiga, apabila ada perbedaan di antara anggota tim penulisan tentang cara (مالك)

penulisan sebuah bacaan, maka penulisan bacaan disepakati berdasarkan dialek Quraisy, mengingat 

Al-Quran pertama kali diturunkan dengan dialaek mereka. Setelah penulisan Al-Quran selesai, 

mulailah pendistribusian mushaf-mushaf ke berbagai wilayah sebagai acuan bagi penulisan. Para 

ulama Islam berbeda pendapat tentang jumlah ekslempar mushaf yang ditulis dan disebarkan. Pada 

riwayat Abu Amr al-Dani (w. 444 H) menyebutkan ada 4 buah mushaf yang dikirim ke penduduk 

Basrah, Kufah, Syam (Syiria), dan Madinah sendiri (Sya‟roni, 1999: 5), Ibnu „Ashir mengatakan 6 

buah, Abu Hatim as-Sijistani mengatakan sebanyak 7 ekslempar selain yang sudah disebutkan ia 

menambahkan untuk Mekkah, Yaman, dan Bahrain (Febrianingsih, 2016: 296), Ibnu al-Jazari (w. 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 80  
 

833 H) mushaf tersebut berjumlah 8 buah (Arifin dalam Legalisasi, 2012: 219), Sementara itu al-

Suyuthi (w. 911 H) menyebutkan pendapat lain disamping pendapat diatas, yang meurutnya 

mahsyur itu ada 5 ekslempar. Semua naskah itu ditulis di atas ketas, kecuali naskah yang 

dikhususkan Usman bin Affan untuk dirinya yang kemudian dikenal dengan al-Mushaf al-Imam. 

3. Mushaf  Rasm Utsmani Di Indonesia 

Sebagai upaya penelusuran terhadap perkembangan rasm mushaf Indonesia, perlu melihat dari 

aspek terkait Lajnah Pentashih Alquran Indonesia, meliputi Sejarah mushaf di Indonesia sebelum 

peresmian Lajnah tersebut. Berdasarkan lajnah kemenag dalam artikelnya penelitian mushaf kuno 

nusantara 2012 yang menyatakan bahwa ibnu Batutah (1304-1369 M) saat melakukan kunjungan di 

Aceh sekitar 1345. Catatan rihlahnya berisi informasi bahwa sultan Aceh sering menghadiri acara 

pembacaan Al-quran di masjid sebagai kegiatan rutin. Dari informasi itu muncul dugaan akan 

model penyalinan manual-tradisional telah dilakukan sejak akhir abad ke-13, di Samudera Pasai, 

Kerajaan Islam pertama di Indonesia. Meskipun demikian, diketahui bahwa mushaf tertua di 

Nusantara yang ditemukan merupakan mushaf yang berasal dari Johor, Malaysia dengan keterangan 

tahun 1606. Mushaf tersebut disimpan di Belanda. Sejauh penelusuran mushaf kuno di Indonesia, 

mushaf yang dinilai tertua adalah mushaf milik Muhammad Zen Usman dengan keterangan hari 

Kamis, 21 Muharram 1035 H (23 Oktober 1625 M), Singaraja, Bali. Penyalinan secara manual 

berlangsung hingga akhir abad ke-19 di berbagai pusat keagamaan –Islam- kala itu dan Penggunaan 

rasm utsmani banyak didapati dalam mushaf cetak batu. 

Pada 1288 H/ 1881 M. didasarkan pada mushaf koleksi Bayt Alquran dan Museum Iqtiqlal 

yakni Mushaf Alquran Istanbul yang berciri yaitu menggunakan rasm utsmani dengan sistem ayat 

pojok, belum menggunakan nomor ayat, setiap halaman terdiri atas 15 baris, 610 halaman, bagian 

atas terdapat penunjuk juz, nama surat beserta nomor. halaman, pada tepi halaman terdapat penanda 

ruku‟, ayat sajdah, juz, rubu‟ dan thumun, dan pada halaman terakhir terdapat do‟a khatm al-Qur‟an 

beserta waktu mushaf dicetak, dan menjadi salah satu rujukan Mushaf Alquran Standar Indonesia 

Dan rujukan dalam penulisan Alquran ayat sudut (Abdul Hakim, Al-Qur‟an Cetak, 239-240). 

Sebagaimana Alquran Bombay, Alquran ini belum menggunakan nomor ayat, menggunakan rasm 

utsmani. Tidak menggunakan sistem ayat pojok tetapi telah menggunakan tanda waqf. Mushaf dari 

India ini merupakan cikal bakal pencetakan massal Alquran di Indonesia dengan ciri khas huruf 

tebal. Alquran Bombay telah menggunakan teknik cetak modern dengan kertas warna coklat 

kekuningan berukuran 24, 5 cm, dan teknik penjilidan menggunakan benang. Bergaya khat naskhi 

tebal, terdiri atas 13 baris setiap halaman. Terdapat dua bingkai, bingkai besar untuk teks Alquran, 

bingkai kecil untuk ditepi halaman untuk catatan ayat dan simbol lain.  



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 81  
 

Kemudian berdasarkan lajnah kemenag dalam artikelnya dinamika-musyawarah kerja ulama 

al-qur‟an menyatakan mushaf di Indonesia sesudah peresmian Lajnah Pentashih Alquran 

berdasarkan Muker ke-1 dilaksanakan pada 5-9 Februari 1974 M di Ciawi, Bogor. Musyawarah ini 

dihadiri oleh delapan orang utusan ulama dari berbagai provinsi, 15 anggota Lajnah dan peserta 

Muker lainnya, hingga berjumlah 45 orang yang salah satu hasilnya adalah pelarangan menyalin 

Mushaf Alquran menggunakan rasm selain rasm usmani  ̧ kecuali darurat. Yang kemudian 

mengeluarkan Mushaf Al-Quran Standar Utsmani yang telah diterbitkan dua edisi, yaitu edisi 

perama pada (1983) menggunakan Khat Naskhi tidak terlalu tebal  dan edisi kedua (2002) 

menggunakan khat yang ketebalannya mendekati mushaf Bombay. Maka, dalam artikel mushaf al-

qur‟an standar ustmani lajnah kemenag diketahui penetapan jenis Mushaf Alquran Standar 

Indonesia mulai tahun 2002 sampai sekarang yakni Mushaf Alquran Usmani. Penetapan mushaf ini 

berdasarkan mushaf cetakan Bombay, karena model tanda baca serta hurufnya telah dikenal oleh 

umat Islam Indonesia sejak puluhan tahun sebelumnya. Adapun ke-utsmani-an rasm mushaf ini 

telah diakurasi berdasarkan rumusan al-Suyuti (w. 911 H) dalam al-Itqan fi Ulum al-Qur‟an. Dari 

aspek harakat, Mushaf Standar Usmani mengacu pada hasil Muker II tahun 1976, sehingga bentuk 

harakat yang digunakan berjumlah 7, yakni fathah, dhammah, kasrah, dan sukun dengan bentuk 

setengah lingakaran, fathatain, kasratain dan dhammatain. Selain tujuh harakat itu, Mushaf Usmani 

memiliki 2 bentuk harakat lagi yang menunjukkan tanda baca panjang, berupa fathah tegak dan 

dhammah terbalik. 

4. Hukum Penulisan Al-Qur’an dengan Rasm Utsmani 

Terjadi pergulatan pemikiran para ilmuwan, tokoh berpengaruh dan pemerhati Alquran terkait 

hukum penulisan Alquran dengan rasm utsmani. Sebagian ada yang sekedar melarang, 

mengharamkan, menganjurkan, membebaskan dengan syarat, dan lain-lain (Madzkur, 2012: 217). 

Dalam perkembangannya, pendapat-pendapat ini terakumulasi dan mengerucut dalam dua 

terminologi besar yang masyhur, yaitu pendapat yang menyatakan rasm utsmani adalah tauqifi dan 

ijtihadi. Berikut ini tiga pendapat besar yang masyhur dan berkembang sampai sekarang; Pertama, 

Pendapat menyatakan tulisan Al-Qur‟an harus sesuai dengan Khat Mushaf Utsmani adalah wajib, 

karena Rasm utsmani bersifat tauqifi, meskipun khat tersebut menyalahi kaidah nahwu dan sharaf, 

dan mudah mengakibatkan salah bacaanya bila tidak diberi harakat, apalagi bagi orang awam. 

Pendapat ini banyak diikuti oleh jumhur ulama salaf dan khalaf. Diantaranya; Malik bin Anas (w. 

179 H), Yahya al-Naisaburi (w. 226 H), Ahmad bin Hanbal (w. 241 H0, Abu Amr al-dhani (w. 444 

H), al-Baihaqi (w. 457 H ), Muhammad alSakhawi (w. 643 H), Ibrahim bin Umar al-Ja'biri (w. 732 

H). Kedua,  Pendapat yang menyatakan, bahwa tulisan Al-Qur‟an tidak harus sesuai dengan Khat 

Rasm Utsmani, sebab hal itu tidaklah tauqifi akan tetapi hanya redaksi terminology (al-Maliki, 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 82  
 

2003: 72), atau sekedar istilah pola penulisan yang direstui oleh Khalifah Utsman (al-Qattan, 1995: 

147). Dengan demikian menuliskan Al-Qur‟an bebas dengan mengikuti kaidah arabiyah secara 

umum tanpa harus terikat dengan Rasm Utsmani, terutama bagi yang belum begitu mengenalnya. 

Pendapat ini diutarakan oleh; al-Qadhi Abu Bakar al-Baqilani dalam kitabnya “al-Intishar”, Abu 

Abdurrahman bin Khaldun dalam Muqaddimah-nya (al-Qattan, 1995: 148) dan sebagian ulama-

ulama kontemporer. Ketiga, Pendapat yang mengatakan, bahwa Al-Qur‟an adalah bacaan umum, 

harus ditulis menurut kaidah arabiyyah dan sharfiyah, akan tetapi harus senantiasa ada Mushaf Al-

Qur‟an yang ditulis dengan Khat Rasm Utsmani sebagai barang penting yang harus dipelihara, 

dijaga dan dilestarikan (al-Zarqani, 1995: 323). Pendapat ini oleh Abu Muhammad al-Maliki 

disebut pendapat moderat, dipelopori oleh Syaikh Izzudin bin Abdussalam, diikuti oleh pengarang 

kitab al-Burhan (Rajab, 1978: 87) dan al-Tibyan (al-Maliki, 2003: 72) serta Ibnu alQayyim al-

Jauziyah dan al-Azarqani. 

Dari tiga pendapat di atas, peneliti cenderung memilih yang paling akhir, sebab kebolehan 

menggunakan khat yang sesuai dengan kaidah bahasa arab disertai dengan keharusan menjaga khat 

utsmani. Sedang pendapat yang kedua kurang praktis karena, apabila pendapat tersebut dieksplor 

tanpa batas, orang akan memahami bahwa Alquran boleh ditulis dengan skrip apapun sehingga 

mengakibatkan tulisan Alquran mudah berubah dan berganti edisi seiring perkembangan zaman. 

Lebih jauh, integrasi kandungan Alquran dalam teks akan kurang sakral, tidak ubahnya buku cetak 

yang mudah direvisi dalam setiap edisi (Madzkur dalam Legalisasi, 2012: 224). Terlepas dari 

perdebatan panjang dikalangan para ahli ulum al-Qur'an, ada credit point dalam pemahaman 

keberagamaan kita sekarang, yaitu kesadaran saling menghormati pendapat satu dengan yang lain.  

5. Kaidah Al-Quran Rasm Utsmani  

Pada mulanya kajian rasm merupakan bagian dari diskursus ulum alQur‟an. Seiring 

perkembangan kajiannya meluas dan complicated, menjadikannya sebagai disiplin ilmu tersendiri, 

yakni ilmu rasm usmani, penulisan teks-teks yang digunakan pada Mushaf standar mengacu pada 

kaidah Rasm Utsmani sebagaimana termaktub dalam kitab al-Itqan fi Ulum Al-Quran karya as-

Suyuti. Namun, mushaf ini tidak melalui verifkasi riwayat; artinya tidak ada riwayat yang 

diunggulkan, sehingga pada beberapa tempat bersesuaian dengan mahzab ad-Dani dan mahzab Abu 

Daud (Hakim, 2017: 6). Kaidah Rasm Utsmani yang digunakan pada kebanyakan Mushaf khusunya 

mushaf standar Indonesia yaitu kaidah yang disusun atau dirancang oleh As-Suyuti yang termaktub 

dalam kitabnya al-Itqan. Sebenarnya bukan as-Suyuti saja yang menawarkan kaidah rasm, akan 

tetapi rumusan as-Suyuti cukup populer dan paling diterima dikalangan pegiat Ulumul Quran. 

Rumusan as-Sutyuti lebih eksis dan mampu bertahan hingga sekarang dibanding pendahulunya.  



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 83  
 

Kaidah tersebut terbagi menjadi enam istilah, yaitu: Pertama, Kaidah hazf al-huruf.  Dalam 

kaidah ini dijelaskan bahwa terdapat empat huruf yang secara umum dibuang, yaitu huruf alif, ya’, 

waw, dan lam. Pembuangan huruf ini bukan tanpa alasan, tentu terdapat beberapa syarat dalam 

prosesnya, seperti: (1) Alif dibuang, jika berada setelah ya’ nida’ dan dalam dhamir mutakallim 

ma‟a al-ghair (Madzkur dalam Mengenal Rasm, 10), juga pada jama‟ mudhakkar salim yang 

berulang paling sedikit dua kali dan sesudah alif tidak terdapat tasydid atau hamzah (Anshori, 2016: 

159) 

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 Alif yang dibuang adalah alif يايها الناس يا أيها الناس 1

setelah ya‟ nida‟ 

 Alif setelah nun dibuang karena أنجينكم أنجيناكم 2

dalam dhamir 

 Alif dalam jama‟ mudhakkar salim الخسرون الخاسرون 3

dibuang 

Jika didalam jama‟ mudzakkar salim yang musyaddad maka tertulis alif ittifaaqon, seperti :  ُإنّّلنحن

 jika didalam jama‟ mudzakar salim yang mahmuz maka yang masyhur tertulis alif, ada الصَّافُّون

sebagian mushaf yang membuangnya, sementara yang dipakai adalah itsbatul alif, seperti   أو هم

 .(maftuh, 1980:70)قاَئلُِوْنَ 

(2) Membuang huruf wawu yang berbentuk mufrad 

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 Wawu harus dibuang sebab يوم يدع  يوم يدعو  1

berbentuk mufrad 

 

(3) Membuang huruf ya‟ pada akhir kalimat fi‟il apaila bertemu ال 

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 dibuang يؤتي Ya‟ dalam kata وسوف يؤت الله وسوف يؤتي الله 1

 

 (4) Membuang salah satu dari dua huruf lam  

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 Salah satu huruf lam harus dibuang اليل الليل 1

Kedua, ziyadah al-huruf. Memberi tambahan huruf dalam suatu kata Seperti penambahan alif 

setelah wawu diakhir isim jama‟ (Anshori, 2016: 159), namun tidak mempengaruhi bacaanya baik 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 84  
 

ketika wasal maupun waqaf. Ziyadah seperti itu dinamakan ziyadah dengan huruf haqiqi. Selain itu 

ada ziyadah ghairu haqiqi, yaitu apabila tambahan huruf mempengaruhi pada bacaan ketika waqaf. 

Ketika waqaf seluruh Imam Qiraat membacanya dengan isbat al-alif. Huruf yang ditambahkan 

dalam kaidah ini yaitu, alif, ya, dan waw. 

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

م 1 م ملاقو ربِّّ  Penambahan alif setelah wawu ملاقوا ربِّّ

jama’ 

 Penambahan alif setelah wawu واولوا الأرحام واولو الأرحام 2

jama’ 

 Penambahan alif setelah wawu fi’il لن ندعوا لن ندعو 3

 ’Penambahan ya بأييد بأيد 4

 

Ketiga, hamzah. Ada empat pola penulisan hamzah dalam rasm utsmani, [1] terkadang ditulis 

menggunakan alif, [2] terkadang ditulis dengan menggunakan huruf waw, [3] terkadang ditulis 

dalam huru ya’. terkadang ditulis tanpa bentuk (hazf sirah).  

NO Bentuk Hamzah Contoh 

 

1 Bentuk huruf alif  أول 

2 Bentuk huruf waw  يؤمنون 

3 Bentuk huruf ya  ملئكة 

4 Tanpa bentuk (hazf surah)  (بين المرء ) 

 

Keempat, al-badl yaitu pergantian huruf, kaidah al-badl berkaitan dengan beberapa ketentuan. 

Adakalanya mengganti alif dengan wawu, huruf wawu kepada alif, alif layyinah dituliskan ya’, 

sehingga alif diganti dengan ya’, nun taukid khafifah boleh diganti dengan nun, boleh juga dengan 

alif, dan huruf ha’ sebagai ganti ta’ ta’nis. 

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 Penulisan alif diganti dengan wawu الصلوة الصلاة 1

 Penulisan alif diganti dengan wawu الحيوة الحياة 2

Kelima, al-fasl wa al-wasl. Kaidah ini sebenarnya berasal dari dua kaidah yaitu kaidah al-fasl 

dan kaidah al-wasl. 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 85  
 

حين ما -ام من -ان ما-ان ل -ان لم -ان ما -عن ما -عن من -ان ما -من ما -ان لا  

Al-wasl adalah penulisan kata menyambung atau bersambung dengan kata sesudahnya. 

نعما -عم -الن -ربما -ممن -فيم -اما -نعما -عم -كيلا  -بئسما -اينما  

No Rasm Imla‟i Rasm Utsmani Keterangan 

 Menyambung kata an dan la اَلاَّ  ان لا 1

 Kata hina dan ma ditulis sambung حينما حين ما 2

 Kata an dan ma ditulis sambung وامّا وان ما 3

 

Keenam, kalimat-kalimat yang dibaca dengan lebih dari satu  bacaan qira’ah  yang kemudian 

ditulis salah satunya, selama tidak tergolong qiaat syazah 

Salah Satu Mazhab Mazhab Lain 

نيخادعو  يخد عون  

 يكاذبون يكذبون

 

6. Faedah-Faedah Rasm Utsmani 

Penggunaan rasm utsmani dalam penulisan Alquran tentu memiliki beberapa faedah, sebagai 

berikut: Pertama, Memelihara dan melestarikan penulisan Alquran sesuai dengan pola penulisan 

Alquran pada awal penulisan dan pengkodifikasiannya (Anshori, 2016: 162). Kedua, Sebagai 

wadah penulisan beberapa qira‟at, sehingga memungkinkan lafadz yang sama dibaca dengan versi 

qira‟at berbeda, seperti: 

دَعُونَ إِلآَّ أنَفُسَ    ٩هُمۡ وَمَا يَشۡعُرُونَ يُخََٰدِعُونَ ٱللَََّّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخۡ

Lafadz (يخدعون ) dalam ayat tersebut dapat dibaca menurut versi qira‟at berbeda , yaitu (يخدعون )  

menurut qira‟at  imam ibnu amir, ashim, hamzah, kholaf, abu ja‟far dan ya‟qub, sementara (يخادعون ) 

menurut qira‟at  imam nafi‟, ibnu katsir dan abu aamr. Sedang, apabila ditulis dengan (يخادعون ) tidak 

memberi kemungkinan untuk dibaca (يخدعون ) (maftuh, 1980: 137). Ketiga, Dengan menggunakan 

penulisan yang berbeda dari rasm imla‟i, dapat menunjukkan makna atau maksud tersembunyi 

dalam ayat-ayat tertentu  yang ditulis dengan menambah atau mengurangi huruf seperti  

 والسماء بنينها بأييد



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 86  
 

Sebagian ulama berpendapat bahwa penulisan lafadz (  بِأيَيْد) dengan dua huruf ya’ untuk memberi 

isyarat akan kebesaran kekuasaan Allah SWT, khusunya dalam penciptaan langit dan alam semesta 

(maftuh, 1980: 136):. Keempat, Dapat menunjukkan keaslian harakat atau huruf suatu lafadz, 

seperti penambahan huruf wawu pada ayat (سأوريكم) dan penambahan huruf ya‟ pada ayat   (ملإىهم). 

Bacaan seperti ini tidak dibaca panjang karena wawu dan ya‟ bukan merupakan hurud mad (maftuh, 

1980: 135-136). Kelima, untuk menunjukkan bahasa yabf fasih seperti ha‟ ta‟nits (ة) ditulis dengan 

ta‟ majruroh (ت) menurut bahasa thoyyi‟ dan seperti membuang ya‟nya fi‟il mudhori‟ yang tidaj 

jazm, menurut bahasa hudail seperti   يَ وْمَ يََْتِ لَا تَكَلَّمُ نَ فْس. Keenam, untuk menunjukkan makna yang 

berbeda-beda, ditulis dengan qotho‟ (pisah) dan washol (sambung) pada sebagian kalimat seperti :   

أم من يكون عليهم وكيلا   memisah أم dari من disini memberi faedah makna بل jika ditulis gandeng atau 

sambung tidak bisa menunjukkan arti  بل (maftuh, 1980:136). 

 

7. Analisis Kesesuaian Mushaf Al-Qur’an Standar dengan Ilmu Rasm Utsmani 

Mengacu pada hasil yang dicapai dalam Muker Ulama AlQur‟an I/1974, penulisan Mushaf 

Al-Qur‟an harus ditulis dengan mengacu rasm Usmani. Mushaf Al-Qur‟an Standar Usmani (1984), 

Seperti penulisan ayat  ِمَ        َٰلِكِ يَ وۡمِ ٱلدِّين rasm utsmani menulis dengan tanpa alif   ِمَ        َٰلِك kalau ditulis dengan 

alif bisa mencocoki bacaan  ِمَ        الِك (panjang) tapi menyalahi rasm utsmani dan tidak sesuai dengan 

qira‟ah imam yang membaca pendek. Apabila ditulis dengan tanpa alif dan diberi tanda baca fathah 

berdiri  ِم َٰلِك ini hanya sesuai dengan kaidah bacaan tetapi secara arti tidak tepat, maka penulisan yang 

benar adalah menulis yang agak longgar jaraknya antara mim dan lam lalu diberi yanda alif kecil 

yang agak kebawah  ِمَ        َٰلِك untuk menunjukkan bahwa bacaan dan maknanya dari sighot isim fa‟il 

-allah dzat yang memiliki (maftuh, 1980:105). Namun dalam surat yunus ayat 2 dan surat az مَ       الِك  

zukhruf  ayat 3 terdapat lafadz ّقُ رْءَان yang dalam dua ayat tersebut terdapat pembuangan alif (sesuai 

rasm utsmani) menjadi ّن  yang menyebabkan tidak bisa dibaca, maka dalam mushaf قُ رْ~ن  ا dan قُ رْ َٰ

Indonesia terdapat penambahan alif  ّقُ رْءَان yang tidak sesuai dengan rasm utsmani (maftuh, 1980:105-

106). 

Keputusan muker Ulama di atas setidaknya didasarkan atas pengujian pendapat oleh para 

ulama terhadap beberapa pandangan terkait hukum penulisan Al-Qur‟an yang berkembang saat itu. 

Hasilnya adalah Muker memilih pandangan imam Malik bin Anas, imam Ahmad bin Hambal dan 

al-Baihaqi yang melarang penulisan Al-Qur‟an dengan rasm imla‟I (al-syuyuti, 1951: 166-167). 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 87  
 

Keputusan inilah yang kemudian menjadi spirit Muker berikutnya, hingga pelaksanaan ke sembilan 

(1974-1983), dan menyepakati terwujudnya Mushaf Al-Qur‟an Standar Indonesia. Adanya 

beberapa perbedaan pada pola penulisan rasm Usmani dalam Mushaf Al-Qur‟an Standar Usmani 

Indonesia dengan Mushaf saudi, mesir dan beberapa mushaf dunia Islam yang lain seperti gambaran 

dibawah ini :  

Rasm utsmani Indonesia                             rasm utsmani mushaf muyassar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rasm utsmani dimasq 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Perbedaan tersebut sekurang-kurangnya terdapat dua argumentasi sebagai berikut; 

Pertama, lahirnya Mushaf Al-Qur‟an Standar Indonesia tidak hanya berdasarkan keputusan 

hasil Muker Ulama Al-Qur‟an, akan tetapi juga dilatarbelakangi proses penelitian yang dilakukan 

Puslitbang Lektur Keagamaan, yang melakukan pengkajian mushaf Al-Qur‟an cetakan tahun 1951 

dan mushaf Depag 1960 dan sekaligus melakukan studi komparasi tulisan, tanda baca, dan tanda 

waqaf dari beberapa beberapa tanda baca yang berlaku di Indonesia, India, Pakistan dan Negeri 

Arab. Hasil penelitian itu bisa dilihat dalam indeks penulisan Al-Qur‟an, indek tanda baca, dan lain-

lain. Bahkan, dalam hasil pengumpulan dan dokumentasi yang dilakukan oleh Yayasan Pendidikan 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 88  
 

Al-Qur‟an dari beberapa cetakan Al-Qur‟an di dunia Islam pada tahun 1980-an menunjukkan fakta 

mengejutkan, yakni pola penulisan Al-Qur‟an tidak bermazhab secara penuh juga mendominasi di 

hampir semua Negara. 

Kedua, mengkaji ilmu rasm Usmani tidak bisa dilepaskan dengan ilmu Qira‟at. Dalam ilmu 

Qira‟at dikenal ada persyaratan bacaan Al-Qur‟an yang benar memenuhi unsur muwafaqah dengan 

salah satu tulisan dari mushaf-mushaf Usmani. Kriteria kecocokan dalam konteks ini dibagi 

menjadi dua; cocok utuh  dan cocok parsial. Konsep muwafaqah ta¡r³khiyah menuntut bahwa pola 

penulisan Al-Qur‟an dengan rasm Usmani harus sepenuhnya (mi‟ah filmiah), begitupun sebaliknya 

dalam konsep muw±faqah i¥tim±liyah. Adapun Mushaf Al-Qur‟an Standar Usmani dapat dikatakan 

benarbenar menerapkan konsep keduanya dalam banyak tempat. 

Hasil penelitian yang dilakukan oleh Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur‟an tahun 1999 

menyebutkan bahwa dalam disiplin ilmu rasm Usmani terdapat dua aliran besar (mazhab), yakni, 

mazhab ad-Dhani (w. 444 H.) dan Abµ Dawud (w. 496 H) yang keduanya dikenal sebagai 

syaikhani fir-rasm. Kedua pendiri mazhab rasm di atas, meskipun memiliki relasi guru murid, 

dalam konteks rasm Usmani seringkali terjadi perbedaan. Misalnya, dalam penulisan kata 

absharihim gisyawah, ad-Dhani menulis dengan menetapkan alif    (ابَْصَاِرھِم غِشَاوة) sementara Abu 

Dawud menuliskannya dengan membuang alif        ( ابَْصَرھِم غِشَوَة) perbedaan antara keduanya dapat 

diperbandingkan secara lengkap dalam Mushaf al-Jamahiriyah Libya (mazhab ad-Dhani) dan 

Mushaf Madinah (mazhab Abµ Dawud). Sebagaimana ilmu hadis selain Bukhari-Muslim juga ada 

para perawi hadis yang lain, begitupun dalam disiplin ilmu rasm Usmani. Terdapat beberapa pola 

yang lain, seperti pola penulisan yang menunjuk informasi tempat, mushaf Hijaz, Iraq, Syam dan 

lain-lain. 

Dalam pemaparan Mazmur Sya‟roni nampaknya Mushaf Indonesia tidak mengunggulkan diantara 

dua imam rasm tersebut, diungkapkan bahwa, „’Apabila penulisannya tidak sesuai dengan sala satu 

dari kedua pokok tersebut, maka dilakukanlah penyesuaian sesuai dengan kaidah yang ada pada 

salah satu rujukan yang ada itu‟‟.  Dapat dikatakan setiap penulisan al-Quran Indonesia tidak 

berkiblat pada salah satu imam, namun lebih kepada penyesuaian diri sesuai dengan kondisi yang 

terjadi, sehingga Mushaf Al-Qur‟an Standar Usmani merupakan bentuk kombinasi antara keduanya 

(Sya‟rani, 2007: 127). Menurut A. Fatoni jika ingin konsisten, seharusnya Mushaf Al-Qur‟an 

Standar Usmani mengacu pada al-Muqni‟-nya ad-Dhani sebagaimana mushaf Libiya fathoni, 2009: 

96). Beberapa kitab dipakai pada Rasm Utsmani, karena tidak akan lepas dengan Ilmu Qiraat, di 

antaranya kitab al-Muqni karangan Abu „Amr ad-Dany, inilah puncak prestasi dari penulisan yang 

berkaitan dengan Rasm Utsmani. Kitab Attanzil, Karya Sulaiman bin Najah, Abu Daud bin Abi Al-

Qasim Al-Andalusi (w. 496 H) salah satu murid dari Ad-Dany. Kitab Al-Munsif karya Abu Al-Hasan 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 89  
 

Ali bin Muhammad Al-Muradi Al-Andalusi Al-Balansi (w. 564 H). Kitab ‘Aqilat Atrab Al-Qasaid, 

karya Syathibi, Abu Muhammad Qasim bin Firruh bin Abil Qasim bin Ahmad (w. 590 H). Kitab 

Mawrid Al-Zam‟an yang berisi bait-bait syair Rasm Utsmani berjumlah 608 bait, dikarang oleh Al-

Kharraz, Abu Abdillah Muhammad bin Ibrahim Al-Umawi Asy-Syuraisi (w. 718 H) (Arifin (d). 

2013:8). 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Kaidah Rasm Utsmani merupakan pola dasar penulisan Alquran pesifik yang ditetapkan 

Usman bin Affan yang dilatarbelakangi perbedaan bacan qira‟ah Al-Qur‟an pada masa itu. Dasar 

yang dipakai Usman bin Affan ( 644-655 M) dalam penulisan ini. Pertama, menuliskan bacaan yang 

benar- benar telah diajarkan Nabi kepada para sahabat, Kedua, apabila ada penulisan yang tidak 

dapat disatukan dalam satu tulisan, maka tulisan tersebut dipencar pada beberapa mushaf, ketiga, 

apabila ada perbedaan di antara anggota tim penulisan tentang cara penulisan sebuah bacaan, maka 

penulisan bacaan disepakati berdasarkan dialek Quraisy. Di Indonesia sendiri rasm utsmani telah 

ada sejak abad ke 13, di Samudera Pasai, tetapi mushaf tertua di Nusantara merupakan mushaf yang 

berasal dari Johor, Malaysia dengan keterangan tahun 1606. 

Terdapat perbedaan pendapat tentang Hukum Penulisan Al-Qur‟an dengan Rasm Utsmani:  

Pertama, Pendapat menyatakan bahwa tulisan Al-Qur‟an harus sesuai dengan Khat Mushaf 

Utsmani adalah wajib, karena Rasm utsmani bersifat tauqifi, Kedua,  Pendapat yang menyatakan 

bahwa tulisan Al-Qur‟an tidak harus sesuai dengan Khat Rasm Utsmani, sebab itu tidak tauqifi, 

Ketiga, Pendapat yang mengatakan, bahwa Al-Qur‟an adalah bacaan umum, harus ditulis menurut 

kaidah arabiyyah dan sharfiyah, tapi harus senantiasa ada Mushaf Al-Qur‟an yang ditulis dengan 

Khat Rasm Utsmani sebagai artefak yang harus dipelihara. Kaidah Rasm Utsmani yang digunakan 

di Indonesia adalah kaidah yang di Rumuskan oleh as-Sutyuti yang secara ringkas terangkum dalam 

enam kaidah, yaitu: Pertama, Kaidah membuang huruf (alif, ya’, waw, dan lam), Kedua, kaidah 

penambahan huruf (alif, ya’, dan waw), Ketiga, kaidah penulisan hamzah. Keempat, kaidah  al-badl 

yaitu pergantian huruf, Kelima, kaidah pemisahan kata dan kaidah penyambungan kata, Keenam, 

kalimat-kalimat yang dibaca dengan lebih dari satu  bacaan qira’ah  yang kemudian ditulis salah 

satunya, selama tidak tergolong qiaat syazah. Adanya perbedaan pola penulisan rasm Usmani 

dalam Mushaf Al-Qur‟an Standar Usmani Indonesia dengan Mushaf saudi, mesir dan beberapa 

mushaf dunia Islam lai dilatarbelakangi oleh dua alasan Pertama, lahirnya Mushaf Al-Qur‟an 

Standar Indonesia tidak hanya berdasarkan keputusan hasil Muker Ulama Al-Qur‟an, tetapi juga 

dilatarbelakangi hasil penelitian yang dilakukan Puslitbang Lektur Keagamaan, yang mengkaji 

mushaf Al-Qur‟an, Kedua, mengkaji ilmu rasm Usmani tidak bisa dilepaskan dengan ilmu Qira‟at.  



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 90  
 

Begitu pentingnya pengetahuan tentang Mushaf Al-Qur‟an ini, maka peneliti menganggap 

Kaidah Rasm Utsmani dalam Mushaf Al-Qur‟an Indonesia perlu di pakai sebagai salah satu 

referensi sumber belajar baca tulis Al-Qur‟an. Demikian pemaparan mengenai kaidah rasm utsmani 

dalam mushaf al-qur‟an. Kritik dan saran kontruktif sangat peneliti harapkan demi mencapai 

kesempurnaan tulisan ini. 

 

REFERENSI  

Akaha, Abduh Zulfidar. 1996. Al-Qur‟an dan Qira’at. Jakarta: Pustaka al-Kautsar. 

Al-Maliki, Abu Muhammad. 2003. Syarh Kitab al-Taisir li al-Addani fi al-Qira’at. Bairut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyah. 

Al-Qattan, Manna. 1995. Mabahith fi Ulum Al-Qur’an. Al- Qohiroh : Maktabah Wahbah 

Al-Syuyuti, Jalaludin Abdurrahman. 1951. al-Itqan fi Ulum Al-Qur’an, Bairut; Dar al-Fikr. 

Al-Usairy, Ahmad. 2013. Sejarah Islam Sejak Zaman Nabi Adam hingga Abad XV. Jakarta: Akbar 

Media. 

Al-Zarqoni, Muhammad Abd al-Adhim. 1995. Manahil al-Irfan fi Ulum alQur’an. Beirut: Dar al-

Kitab al-Arabi. 

Anshori. 2016. Ulumul Qur’an, Kaidah-kaidah Memahami Firman Allah. Jakarta: Rajawali Press. 

Ash-Shabuni, Muhammad Ali. 1999. Studi Ilmu Al-Qur‟an, terj. Aminuddin, al-Tibyan fi Ulum Al-

Qur’an. Jakarta: CV Pustaka Setia. 

Basrowi dan suwandi. 2008. Memahami penelitian kualitatif. Jakarta: rineka cipta. 

Birri, Maftuh  Bastul. 1980. Mari Memakai Al-Qur’an Rasm Utsmani. Kediri: lirboyo Press. 

Fathoni, Ahmad. 2009. Sejarah Perkembangan Rasm Usmani: Studi Kasus Penulisan Al-Qur'an 

Standar Ustmani Indonesia, Tesis, Fakultas Pascasarjana. Jakarta: Universitas Islam Negeri 

(UIN) Syarif Hidayatullah. 

Febrianingsih, Dian. 2016. Sejarah Perkembangan Rasm Utsmani. Jurnal al-Murabbi Vol. 2, No. 2. 

Hakim, Abdul.2017. Perbandingan Rasm Mushaf Standar Indonesia, Mushaf Pakistan dan Mushaf 

Madinah : Analisis Rasm Kata Berkaidah Hazf al-Huruf. Jakarta : Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Quran, Jurnal Suhuf, Vol. 10, No. 2 

Ismail, Sya‟ban Muhammad. 1997. Rasm al-Mushaf wa Dhabtuhu bain al-Tauqif wa alIstilahat al 

Haditsah. Makkah al-Mukarramah: Dar al-Salam. 



Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020  | 91  
 

Madzkur, Zaenal Arifin (a). 2011. Urgensi Rasm Utsmani (Potret Sejarah dan Hukum Penulisan 

Al-Qur’an dengan Rasm ‘Utsmani), Jurnal Khatulistiwa – Journal Of Islamic Studies : 

Volume 1 Nomor 1 Maret 2011. 

Madzkur, Zainal Arifin (b). 2012. Legalisasi Rasm Utsmani Dalam Penulisan al-Qur’an. Journal of 

Quran and Hadith Studies Vol.1, No.2 

Madzkur, Zainal Arifin (c). 2009. Legalisasi Rasm Usmani dalam Penulisan Al-Qur’an. Tesis 

Sekolah Pascasarjana (SPs). Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah. 

M. M. al-A‟zami. 2005. Sejarah Teks Al-Qur’an dari Wahyu Sampai Kompilasi, terjemahan 

Suharimi Solihin, et.al. The History The Qur’anic Text From Revelation to Compilation. 

Jakarta: Gema Insani Press. 

Shihab, M. Quraish. 2001. Sejarah Ulum Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Sya‟roni, Mazmur. 2007, Prinsip-prinsip Penulisan dalam Al-Qur’an Standar Indonesia, Lektur 

Zen, Muhaimin. 2005. Hukum Penulisan Mushaf Al-Qur’an dengan Rasm Utsmani, alBurhan, No. 

6. 

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/317-penelitian-mushaf-kuno-nusantara-2012//, diakses pada 

Minggu, 12 April 2020 

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/318-dinamika-musyawarah-kerja-ulama’-al-quran-x-

dalampenetapan-mushaf-standar-indonesia//, diakses pada Minggu, 12 April 2020 

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/325-mushaf-al-qur-an-standar-usmani//, diakses pada Rabu, 

pada Minggu, 12 April 2020 


