KAIDAH RASM UTSMANI DALAM MUSHAF AL-QUR’AN INDONESIA
SEBAGAI SUMBER BELAJAR BACA TULIS AL-QUR’AN

Fathul Amin
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama (IAINU) Tuban.

e-mail: fathulamin@stitmatuban.ac.id

Abstrak

Rasm utsmani adalah jenis tulisan Al-Qur’an yang secara khusus diatur oleh Usman bin
Affan pada masanya berdasarkan pelafalan gira'ah Al-Qur'an yang berbeda. Hingga hari
ini, ada banyak pendapat tentang hukum penulisan Al-Qur'an di Rasm Utsmani. Yang
pertama adalah kewajiban, karena Rasm Utsmani dikategorikan tauqifi, yang kedua tidak
wajib berdasarkan pada Khat Rasm Utsmani, karena itu bukan tauqifi, yang ketiga
adalah bahwa itu dapat ditulis berdasarkan peraturan arabiyyah dan sharfiyah, tetapi
harus didasarkan pada Mushaf Al-Qur'an yang ditulis dalam Khat Rasm Utsmani saat
dokumen disimpan. Berdasarkan pernyataan di atas, penelitian ini dilakukan untuk
memeriksa dan menggambarkan konsep Rasm Utsmani dalam Mushaf al-quran.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode yang digunakan adalah
studi literatur. Berdasarkan hasil, penelitian ini membahas tentang sejarah, regulasi dan
penulisan Al-Qur'an dalam Rasm Utsmani. Karena diskusi sering terjadi pendapat yang
berbeda di antara para ulama 'misalnya dalam konteks kelayakan penulisan di mana
konsep penulisan Rasm Utsmani memiliki tiga kategori yaitu kesesuaian sepenuhnya,
kesesuaian pemikiran, dan kesesuaian probabilitas, sehingga tidak sepenuhnya lengkap.
sama. Prinsip itu diperlukan sebagai sumber pembacaan-penulisan Al-Qur'an.

Kata Kunci: Rasm Utsmani, Mushaf Indonesia, sumber Belajar Baca-Tulis, Al-Qur’an.

PENDAHULUAN

Umat Muhammad telah dimuliakan oleh sebab turunnya kitab, yang menjadi penutup, dan
penyempurna Kitab-kitab samawi yakni kitab suci Al-qur’an. Tidak seperti kitab sebelumnya,
turunnya Al-Quran dengan perantara Malaikat Jibril yang memantapkan wahyu Allah di dalam
lubuk hati Nabi Muhammad dengan memperdengarkannya secara berangsur-angsur hingga kurang
lebih dua puluh tiga tahun sejak pengangkatannya sebagai Rasul. Al-Qur’an sebagai kitab suci
yang menjadi pedoman hidup bagi umat manusia dan upaya memahami AlQur'an dikenal dengan
istilah tafsir. Harus dipahami bahwa menafsirkan al-Qur'an bukan pekerjaan gampang, karena
kompleksitas persoalan yang dikandungnya serta kerumitan yang digunakannya. Cara membaca dan
menulis lafadz al-Qur’an pun ada ilmu tersendiri. Ilmu tentang cara membaca Al-Qur’an disebut
ilmu qira’at. Sebagian orang Islam di daerah Syam dan Irak ada perbedaan dalam bacaan al-Qur’an.

Pada masa utsman, Islam telah tersebar luas ke berbagai wilayah dan orang Islam telah
terpencar. Pada setiap daerah telah popular bacaan sahabat yang mengajar mereka, seperti bacaan
penduduk Syam mengikuti bacaan Ubay bin Ka’ab, penduduk Iraq mengikuti bacaan Abdullah Bin
Mas‘ud (maftuh, 1980: 25), dan sebagian lain mengikuti bacaan Abu Musa al-Asy’ari. Hal itu

terjadi karena pada mulanya Nabi saw. memperbolehkan orang Islam membaca al-Qur’an dengan

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 72



dialek mereka masing-masing dan bacaan itu kita kenal dengan tujuh huruf. Dari peristiwa itu maka
Utsman bin Affan sebagai khalifah perlu membuat keputusan untuk membuat satu dialek bacaan
agar tidak ada perdebatan dalam bacaan al-Qur’an. Kemudian Utsman meminta beberapa shahabat
untuk mengumpulkan mushaf-mushaf al-Qur’an dan menyusunnya berdasarkan kesepakatan
bersama.

Menurut Al-A’zami, sesungguhnya perbedaan bacaan Al-Qur’an (qira’ah) sebenarnya bukan
barang baru sebab Umar pernah mengantisipasi bahaya perbedaan ini sejak zaman
pemerintahannya. Dengan mengutus Ibnu Mas’ud ke Irak Umar tahu bahwa Ibnu Mas’ud
mengajarkan Al-Qur’an dengan dialek Hudhail, Umar sempat marah (al-A’zami, 2005: 99-100).
Hudzaifah bin al-Yamani sejak awal telah memprediksi akan terjadinya konflik internal umat Islam
atas kitab sucinya sendiri (Al-Qu’an) (ash-Shabuni, 1999: 61). Jika saat itu Utsman tidak segera
bertindak preventif dengan mengumpulkan para sahabat dan segera menyepakati pola penulisan Al-
Qu’an yang dapat mengcover semua bacaan (qira’ah), mungkin sampai kini akan tetap berkembang,
keberadaan Mushaf Al-Qu’an Ubay bin Ka’ab, Mushaf Al-Qur’an Abdullah bin Ma’ud, Mushaf Al-
Qur’an Abu Musa al-As’ari, Mushaf AlQu’an al-Miqdad bin Amr dan sejenisnya (Ismail, 1997:
81).

Pada masa Rasulullah dan Khulafaur Rasyidin tulisan yang digunakan hanya terdiri atas
simbol dasar yang hanya menggambarkan struktur konsonan dari sebuah kata, seluruh huruf
biasanya dituliskan dalam bentuk garis dan lurus tanpa titik dan baris (Anshori, 2016 : 95-96).
Manuskrip Alquran generasi awal dan naskah Arab umumnya tidak memiliki tanda baca dan
diakritik. Adanya shakl dan diakritik baru diperkenalkan dalam penulisan Alquran pada masa
pemerintahan Bani Umayyah yang kelima, yaitu Abdul Malik bin Marwan (66-68 H/685-705 M).
Diriwayatkan bahwa orang pertama yang memperkenalkan tanda titik dalam nas Alquran adalah
Abu Aswad al-Du’ali, seorang tabi’in. Selanjutnya, perbaikan dilakukan oleh Hasan al-Bashri,
Yahya bin Ya’mar, dan Nashr bin Ashim al-Laitsi (Anshori, 2016 : 96).

Berangsur perbaikan penulisan Alguran dilakukan dan pada masa awal perbaikan, Abu Aswad
al-Duali melambangkan fathah dengan titik didepan atas huruf, kasrah dengan titik di depan bawah
huruf sedang dhammah bertitik di di akhir huruf. Lalu perbaikan dilakukan oleh Nashr bin Ashim
atas perintah al-Hajjaj. Perbaikan ini berupa penambahan titik pada suatu huruf guna pembedaan
atas huruf lain. Kemudian al-Khalil bin Ahmad mengubah sistem harakat al-Duali dengan garis satu
panjang di atas sebagai fathah, garis satu panjang di bawah sebagai kasrah, dan wau kecil di atas
sebagai lambang dhammah. Demikian pula dengan lambang tanwin, yakni dengan dua garis dan
dua wau kecil (al-Qattan, 1995: 143-144). Penulisan Alquran berkembang seiring penyebaran Islam
termasuk di Indonesia sekitar abad 7 M melalui pedagang Arab. Proses masuknya Islam tidak

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 73



bersamaan dan daerah pertama adalah pesisir Sumatera Utara (al-Usairy, 2013 : 336), maka sejarah
menyatakan bahwa penyalinan Alquran muncul pertama kali di Samudera Pasai abad ke-13. Pada
1970-an mushaf Al-Quran di Indonesia mengalami perdebatan cukup panas, yang katanya mushaf
Indonesia menggunakan kaidah Rasm Utsmani. Setelah ditelusuri ternyata banyak yang
menggunakan Rasm Imla’i, bukan hanya itu ternyata di kalangan masyarakat Indonesia yang
membaca Al-Qur’an sendiri itu ada masalah serius yaitu masalah salah baca. Problema memakai
Rasm Utsman memuncak di kalangan para ulama Indonesia dan itu sebagai diskusi hangat pada
1974, tepatnya pada Musyawarah kerja | ulama ahli Al-Quran se-Indonesia yang diadakan di Ciawi
Bogor, 5-6 Februari 1974. Para ulama yang aktif berkontribusi saat itu antara lain; KH. Ali Maksum
Jogjakarta, KH. Ahmad Umar Mangkuyudan Solo, KH. Abduh Pabbajah Sulsel, KH. Hasan
Mughni Marwan Banjarmasin, KH. A. Damanhuri Malang, KH. Nur Ali Bekasi, KH. Syukur
Rahimi, dan KH. Sayyid Yasin Aceh.

Para ulama mengkaji boleh tidaknya mushaf Al-Quran dikaji selain dengan Rasm Utsmani.
Akhirnya para ulama Al-Qur’an menyepakati bahwa mushaf Al-Quran harus mengacu pada Rasm
Utsmani, kecuali dalam keadaan darurat. Berawal dari Muker I-1X (1983), kemudian lahirlah
mushaf standar Indonesia dan keluarnya Kep. Menag. No. 25 tahun 1984 tentang Mushaf Al-Qur’an
standar Indonesia merupakan tonggak awal berkembangnya Rasm Utsmani di Indonesia. Hasil
Muker diatas menyepakati mushaf Indonesia harus mengacu pada Rasm Utsmani dan mayoritas
umat Islam menyepakati meskipun kadar keharusannya menjadi perdebatan tersendiri (Arifin, 2009:
1). Rasm utsmani bersifat tauqifi, meskipun khat tersebut menyalahi kaidah nahwu dan sharaf dan
khat tersebut mudah mengakibatkan salah bacaanya bila tidak diberi harakat, lebih-lebih bagi orang
awam. Rasm Usmani adalah cara penulisan kalimat Al-Qur’an yang disetujui sahabat Usman bin
Affan (35 H/655 M) pada waktu penulisan mushaf. Cara penulisan ini, disebut oleh az-Zargan
(1995: 311), memiliki karakter khusus yang sering menyimpang dengan pola penulisan bahasa Arab
konvensional pada umumnya.

Pendapat lain menyatakan bahwa tulisan Al-Qur’an tidak harus sesuai dengan Khat Rasm
Utsmani, sebab itu tidak tauqifi tetapi hanya redaksi terminologi (al-Maliki, 2003: 72), atau hanya
istilah pola penulisan yang direstui oleh Khalifah Utsman (al-Qattan, 1973: 147). Dengan demikian
menuliskan Al-Qur’an bebas dengan mengikuti kaidah arabiyah secara umum tanpa harus terikat
Rasm Utsmani, terutama bagi orang awam. Pendapat ketiga mengatakan, bahwa Al-Qur’an adalah
bacaan umum, harus ditulis menurut kaidah arabiyyah dan sharfiyah, akan tetapi harus ada Mushaf
Al-Qur’an yang ditulis dengan Khat Rasm Utsmani sebagai artefak penting perlu dilestarikan (al-
Zargani, 1995: 323). Atas dasar inilah, peneliti memandang bahwa kaidah dan keistimewaan rasm

utsmani dalam mushafa Al-qur’an menjadi relevan untuk dikaji. Dengan demikian, umat Islam

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | /4



dituntut untuk mengerti tentang sejarah kitab sucinya dan keterkaitannya dengan Rasm Utsmani.
Keberadaan Rasm Utsmani pada masa tersebut, dapat sedikit mereview kembali tradisi
keberagamaan kita dalam berpendapat dengan bijak. Munculnya kembali semangat mengusung
Rasm Utsmani sebagai warisan agung masa lalu yang harus dilestarikan, tidak lantas dijadikan ajang
bagi umat Islam untuk kembali saling menyalahkan. Berdasarkan pada rasionalitas yang telah
diuraikan, maka penelitian ini bertujuan untuk mengetahui keistimewaan rasm utsmani dalam
mushaf Al-qur’an. Penelitian ini diharapkan bermanfaat bagi semua pembaca untuk di pakai sebagai
sumber belajar baca tulis Al-Qur’an dan dapat memahami keistimewaan rasm utsmani dalam mushaf
al-qur’an. Peneliti juga berharap bahwa penelitian ini dapat memberikan informasi yang akurat
tentang keistimewaan rasm utsmani dalam mushafa Al-qur’an, terutama dalam definisi, sejarah, dan
hukum penulisan Al-Qur’an dengan Rasm utsmani.

METODOLOGI

Dalam Penelitian ini, pendekatan yang gunakan adalah pendekatan kualitatif yakni data yang di
peroleh di deskripsikan dengan kalimat, dan dipisah-pisahkan menurut kategori untuk memperoleh
kesimpulan. Basrowi dan suwandi (2008) menyatakan bahwa “penelitian kualitatif adalah salah satu
metode penelitian yang bertujuan untuk mendapatkan pemahaman tentang kenyataan melalui proses
berfikir induktif. Melalui penelitian kualitatif, peneliti dapat mengenali subyek, merasakan apa yang
mereka alami dalam kehidupan sehari-hari. Adapun metode yang di gunakan dalam penelitian ini
adalah metode study literatur. Teknik pengambilan data yang dilakukan adalah mengumpulkan data
dari berbagai sumber pustaka, dan diskusi dengan para ahli yang relevan dengan tema penelitian.
Setelah data terkumpul, peneliti melakukan analisis data dengan teknik interpretasi data dan peneliti
memberikan penjelasan secukupnya ditinjau dari teori yang relevan dengan permasalahan yang
dihadapi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Definisi Rasm Utsmani

Secara etimologi rasm merupakan mashdar atau urutan ketiga dari &, . - ~,. Pada kamus

al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam, rasm diartikan dengan kata =" dan lsyang mempunyai arti

tulisan. Sedang menurut Zainal Arifin Madzkur yang mengutip dari buku Pedoman Penulisan dan

Pentashihan Alquran dengan Rasm Usmani, rasm berarti, ;¥ yang bermakna bekas, peninggalan

(Sya’rani, 1999:9). Dalam perbendaharaan bahasa Arab, memiliki beberapa sinonim, seperti J 3 ,

o~ ), Ldidan L.l yang semuanya memiliki arti sama yaitu tulisan (Zen, 2005: 104). Kata Utsmani,

dengan ya’ nisbah dalam disiplin gramatikal bahasa Arab adalah penisbatan terhadap nama

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | /5



Khalifah ketiga, Utsman bin Affan. Jadi menurut bahasa, Rasm Utsmani dapat dimaknai sebagai
bekas penulisan Al-Qur’an yang pernah dibakukan pola penulisannya di masa Khalifah Utsman.
Secara terminologi terdapat beberapa interpretasi, diantaranya Menurut al-Zargani dalam kitabnya
Manabhil al-Irfan fi Ulum alQur’an, rasm al-Mushaf adalah pola yang digunakan Usman bin Affan
dalam penulisan huruf dan kalimat Alquran. Menurut Manna’ al-Qattan, Rasm Utsmani merupakan
pola penulisan Al-Qur’an yang lebih menitik beratkan pada metode tertentu yang dipergunakan
pada waktu kodifikasi mushaf Al-Qur’an di zaman Khalifah Utsman yang dipercayakan kepada
Zaid bin Tsabit bersama tiga orang Quraisy (Al-Qattan, 1995: 146). Pada dasarnya bahasa Arab
ditulis sesuai dengan bentuk pengucapannya, tanpa terjadi pengurangan, penambahan, pergantian
maupun perubahan. Akan tetapi terdapat beberapa penyimpangan pola penulisan dalam Mushaf-
mushaf Usmani yang berbeda dengan tulisan Arab pada umumnya sehingga terdapat huruf yang
ditulis kurang sesuai dengan pengucapannya, hal itu dilakukan untuk tujuan yang mulia pada masa
setelahnya (al-Zargani, 1995: 300). Dengan demikian, dapat diketahui bahwa rasm al-Mushaf
merupakan pola penulisan Alquran spesifik yang ditetapkan Usman bin Affan pada masanya, dia
menetapkan pola penulisan Al-Qur’an yang kemudian penulisanya dipecayakan kepada Zaid bin
Tsabit, Abdullah bin Zubair, Sa’id bin al-Ash dan Abdullah bin Abdurrahman bin al-Harits bin
Hisyam.
2. Sejarah Rasm Utsmani

Pada masa nabi, para sahabat menulis Al-Quran pada tulang, pelepah kurma dan pada batu
karena belum ada kertas sehingga belum bisa dibukukan menjadi satu kesatuan mushaf. Nabi selalu
memerintahkan para sahabat untuk menulis Al-Quran ketika Al-Quran diturunkan, dan kurang lebih
40 orang yang terlibat dalam penulisan wahyu tersebut. Agar sahabat fokus terhadap penulisan Al-
Quran, maka nabi melarang sahabat untuk tidak menulis selain yang diperintahkan. Hal tersebut
bertujuan agar tidak tercampur dengan hadis-hadis beliau (Sya’roni, 1999: 3). Setelah Rasulullah
wafat, kepemimpinan diambil alih oleh sahabat Abu Bakar (632-634 M) yang pada saat itu terjadi
perang Yamamah (tahun 12 H) dengan Musailimah al-Kadzazab yang mengaku dirinya sebagai
Nabi. Pada perang tersebut banyak para sahabat yang gugur syahid, dalam satu riwayat mencapai 70
orang, riwayat lain 500 orang, kemudian menurut maftuh (1980 : 20) 970 orang dan 700 di
antaranya penghafal Al-Quran, hal ini menjadi ketakutan tersendiri bagi umat Islam karena dengan
gugurnya para penghafal AlQuran berarti hilang pula al-Qur’an (Arifin Madzkur (a), 2011:17).

Ketika melihat kejadian itu, Umar sangat menyarankan Khalifah Abu Bakar untuk segera
mengambil tindakan kongkrit dalam membukukan Al-Qur’an (jam’u Al-Qur’an), karena khawatir
Al-Qur’an akan berangsur hilang bila hanya mengandalkan hafalan, apalagi para penghafalnya

semakin berkurang (Ismail, 1997: 11). Peristiwa ini dikenal sebagai sejarah kodifikasi mushaf Al-

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 76



Qur’an pertama kali. Pada awalnya Abu Bakar dalam sebuah riwayat al-Bukhari dengan sanad dari
Zaid bin Tsabit, menolak usulan Umar bin Khattab, dengan menjawabnya; “Wahai Umar!
Bagaimana saya harus melakukan sesuatu yang Rasulullah Saw. Tidak melakukannya?. “Umar pun
berargumen dan bersikukuh; ”Demi Allah, hal ini (pengumpulan Al-Qur’an) adalah baik.”
Begitupun dalam beberapa kesempatan Umar selalu berusaha meyakinkan Abu Bakar tentang
kebenaran usulannya, akhirnya Abu Bakar menunjuk Zaid bin Tsabit sebagai ketua Tim Lajnah
Kodifikasi Mushaf Al-Qur’an (Ismail, 1997: 12). Sepeninggal Abu Bakar, estafet pemerintahan
beralih kepada Umar bin Khattab dan pada periode inilah mushaf zaman Khalifah Abu Bakar
disalin dalam lembaran (shahifah). Umar tidak menggandakan lagi shahifah, karena motif awalnya
dipergunakan sebagai naskah asli (original), bukan sebagai naskah hafalan. Setelah semua
rangkaian naskah selesai, naskah tersebut diserahkan kepada Hafshah, istri Rasulullah untuk
disimpan. Pertimbangannya, selain istri Rasulullah, Hafshah juga dikenal sebagai orang yang
pandai membaca dan menulis (Shihab, 2001: 29).

Pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan (644-655 M), mulailah gerakan penyalinan suhuf-
suhuf menjadi mushaf. Saat itu dunia Islam telah meluas sampai ke berbagai wilayah. Di setiap
daerah telah tersebar dan populer bacaan Al-Qur’an dari para sahabat yang telah mengajar kepada
mereka. Ada beberapa riwayat yang melatar belakangi Khalifah Usman bin Affan untuk kedua
kalinya Al-Quran ditulis: Pertama, Menurut riwayat al-Bukhari dari Anas bin Malik, proses
penulisan mushaf Al-Qur’an di zaman Utsman adalah bermula ketika Hudzaifah bin al-Yamani
datang menemui Utsman, setelah sebelumnya ikut berperang dengan penduduk Syam dan Irak
dalam pembukaan (futuh) Armenia dan Azerbaijan. Perbedaan mereka dalam bacaan Al-Qur’an
membuat Hudzaifah kaget. Hudzaifah berkata kepada Utsman.”Wahai Amirul Mukminin!,
satukanlah umat ini sebelum mereka berselisih dalam Al-Qur’an seperti perselisihan Yahudi dan
Nasrani.” Setelah itu Utsman meminta kepada istri Rasulullah, Hafshah untuk meminjamkan
Mushaf yang dititipkan kepadanya, dan memerintahkan kepada Zaid bin Tsabit, Abdullah bin
Zubair, Sa’id bin al-Ash dan Abdurrahman bin Harist bin Hisyam untuk menyalinnya dalam
beberapa mushaf. Utsman berpesan bila terjadi perselisihan tentang sesuatu dalam Al-Qur’an, maka
tulislah dengan bahasa Quraisy, karena sesungguhnya Al-Qur’an diturunkan dengan bahasa mereka.
Setelah selesai penyalinan utsman kemudian mengembalikan mushaf itu kepada Hafshah. Lalu
mengirim ke setiap pelosok negeri dengan mushaf yang telah disalin, seraya memerintahkan kepada
kaum muslimin untuk membakar setiap lembaran dan mushaf yang bertuliskan Al-Qur’an selainnya
(al-Qattan, 1995: 129). Kedua, Menurut riwayat Imarah bin Ghaziyah, dalam Fath al-Bari Syarh
alBukhari, karya lbnu Hajar al-Asqgalani, proses penulisan mushaf di zaman Utsman, bermula saat
Hudzaifah pulang dari perang dan tidak langsung masuk ke rumahnya, dan menemui Utsman, lalu

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 7/



berkata: “Wahai Amirul Mukminin!, aku mendapatkan orang-orang saling menyalahkan satu
dengan yang lain, saat aku ikut berperang dalam pembebasan Armenia. Aku melihat penduduk
Syam membaca qira’ah Ubay bin Ka’ab, mereka datang dengan bacaan yang tidak pernah didengar
oleh penduduk Irak. Sedang penduduk Irak membaca dengan qira’ah Abdullah bin mas’ud, mereka
pun datang dengan bacaan yang tidak pernah didengar penduduk Syam, lalu sebagian dari mereka
mengkafirkan yang lain (Akaha, 1996: 38). Ketiga, Menurut Ibnu Jarir riwayat dari Abu Qalabah,
kecendrungan perbedaan bacaan Al-Qur’an telah mulai pada perintahan Utsman, pada saat itu
terdapat beberapa guru Al-Qur’an yang mengajarkan kepada anak-anak atas bacaan Al-Qur’an yang
berbeda, sehingga mereka saling berselisin bacaan Al-Qur’an. Akhirnya Utsman berpidato, “Di
sisiku, kalian semua sudah berselisih bacaan Al-Qur’an, bagaimana tidak lebih berselisih lagi
orang-orang yang lebih jauh lagi dariku, bersatulah wahai pengikut Muhammad, buatkanlah tulisan
Al-Qur’an yang dapat menjadi imam bagi sekalian manusia” (Ismail, 1997: 17). Keempat, Menurut
riwayat lbnul Asir, dikatakan; saat Hudzaifah bin al-Yamani menuju Azerbaijan dengan disertai
Sa’id bin Ash, sementara Sa’id tinggal di Azerbaijan, sampai Hudzaifah kembali dari
perjalanannya. Lalu keduanya kembali ke Madinah. Di tengah perjalanan, Hudzaifah berkata
kepada Sa’id bin al-Ash, tentang persoalan umat Islam yang berselisih bacaan Al-Qur’an,. Saat
Sa’id bertanya lebih lanjut, Hudzaifah pun menjelaskan bagaimana penduduk Hims yang
mengambil bacaan Al-Qur’an dari Migdad menganggap bacaan mercka lebih baik dari yang
lainnya, begitupun penduduk Damaskus yang mengambil bacaan dari Abdullah bin Mas’ud,
penduduk Bashrah yang mengambil bacaan Abu Musa al-Asy’ari. Ketika di Kufah Hudzaifah
mengutarakan kekhawatirannya tentang banyaknya perselisinan bacaan Al-Qur’an. Pada saat itu
para sahabat dan tabi’in menerima pendapat Hudzaifah, namun para sahabat Ibnu Mas’ud tidak
menyetujuinya. Karena itu Hudzaifah sempat marah, begitupun Sa’id. Sampai akhirnya Hudzaifah
bersumpah dengan nama Allah, dan di Madinah meyampaikan apa yang telah terjadi di antara umat
Islam kepada Khalifah Utsman. Selanjutnya Utsman mengumpulkan para sahabat dan berkeputusan
untuk meminta Hafshah bersedia meminjamkan yang ada padanya untuk disalin. Mushaf tersebut
adalah mushaf yang ditulis pada masa Khalifah Abu Bakar (Akaha, 1996: 39).

Dari beberapa riwayat dan hasil penelitian di atas dapat dimengerti, bahwa latar belakang
pengumpulan Al-Qur’an pada Ustman sangat berbeda dengan pada masa Abu Bakar. Dominasi
perbedaan bacaan qira’ah Al-Qur’an pada masa Utsman lebih menjadi sebab utama yang akhirnya
melahirkan apa yang dikenal saat ini “Rasm Utsmani lil Mushaf” (al-Qattan, 1973: 129). Adapun
tentang teknis yang diambil oleh Khalifah Utsman dalam menyelesaikan perbedaan sampai tuntas,
masih terdapat dua riwayat satu diantaranya lebih masyhur; (a). Khalifah Utsman membuat naskah
mushaf semata-mata berdasarkan kepada suhuf (Abu Bakar) yang disimpan di bawah penjagaan

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 78



Hafshah, istri Rasulullah Saw. Untuk itu dibentuklah tim empat yang beranggotakan; Zaid bin
Tsabit, Abdullah bin Zubair, Sa’id bin al-Ash, dan Abdurrahman bin Harits bin Hisyam, Zaid bin
Tsabit merangkap sebagai ketua tim. (b). Riwayat kedua yang tidak begitu terkenal, Khalifah
Utsman lebih dahulu memberi wewenang pengumpulan mushaf dengan menggunakan sumber
utama, sebelum membandingkannya dengan suhuf yang ada, untuk merealisasikannya Khalifah
Utsman mengangkat sebuah Lajnah Kodifikasi Mushaf yang terdiri dari dua belas orang; Sa’id bin
al-Ash, Nafi’ bin Zubair bin Amr bin Naufal, Zaid bin Tsabit, Ubay bin Ka’ab, Abdullah bin
Zubair, Abdurrahman bin Hisyam, Kathir bin Aflah, Anas bin Malik, Abdullah bin Umar dan
Abdullah bin Amr bin al-Ash (al-A’zami, 2005: 99-100). Ke dua versi riwayat sepaham bahwa
suhuf yang ada pada Hafshah memainkan peranan penting dalam pembuatan Mushaf Utsmani (al-
A’zami, 2005: 98). Namun dari dua riwayat di atas mayoritas ulama menyepakati bahwa Utsman
kemudian membentuk tim lajnah kodifikasi yang di ketuai oleh Zaid bin Tsabit. Jika pada saat itu
Khalifah Usman bin Affan tidak melakukan tindakan yang cepat dan matang dengan
mengumpulkan para sahabat dan segera menyepakati pola penulisa Al-Quran yang mencakup
semua bacaan, mungkin hingga saat ini masih berkembang keberadaan mushaf Al-Quran Ubay bin
Ka’ab, mushaf AlQuran ‘Abdullah bin Mas’ud, mushaf Abdullah Muusa al-Asy’ari, mushaf Al-
Quran al-Migdad bin Amr. Bila ditilik dari sejarah, yang menjadi tokoh kunci dan inisator dari
kodifikasi Al-Quran mushaf Utsmani adalah Huzaifah bin al-Yamani yang resah terhadap
banyaknya penduduk yang mengkafirkan satu sama lain karena perbedaan bacaan mereka,
meskipun dalam tim penyusunan mushaf ini Huzaifah tidak termasuk di dalamnya.

Dasar yang dipakai Usman bin Affan ( 644-655 M) dalam penulisan ini. Pertama, menuliskan
bacaan yang benar- benar diajarkan Nabi kepada para sahabat, selama tidak terjadi naskh sampai
pada penyampaian terakhirnya. Kedua, apabila ada penulisan yang tidak dapat disatukan dalam satu
tulisan, maka tulisan tersebut dipencar pada beberapa mushaf. Namun bila perbedaan tersebut masih
bisa ditolerir dalam satu bentuk tulisan maka akan ditulis sama pada seluruh mushaf, contoh kata
(&) tanpa alif. ketiga, apabila ada perbedaan di antara anggota tim penulisan tentang cara
penulisan sebuah bacaan, maka penulisan bacaan disepakati berdasarkan dialek Quraisy, mengingat
Al-Quran pertama kali diturunkan dengan dialaek mereka. Setelah penulisan Al-Quran selesal,
mulailah pendistribusian mushaf-mushaf ke berbagai wilayah sebagai acuan bagi penulisan. Para
ulama Islam berbeda pendapat tentang jumlah ekslempar mushaf yang ditulis dan disebarkan. Pada
riwayat Abu Amr al-Dani (w. 444 H) menyebutkan ada 4 buah mushaf yang dikirim ke penduduk
Basrah, Kufah, Syam (Syiria), dan Madinah sendiri (Sya’roni, 1999: 5), Ibnu ‘Ashir mengatakan 6
buah, Abu Hatim as-Sijistani mengatakan sebanyak 7 ekslempar selain yang sudah disebutkan ia
menambahkan untuk Mekkah, Yaman, dan Bahrain (Febrianingsih, 2016: 296), Ibnu al-Jazari (w.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 79



833 H) mushaf tersebut berjumlah 8 buah (Arifin dalam Legalisasi, 2012: 219), Sementara itu al-
Suyuthi (w. 911 H) menyebutkan pendapat lain disamping pendapat diatas, yang meurutnya
mahsyur itu ada 5 ekslempar. Semua naskah itu ditulis di atas ketas, kecuali naskah yang
dikhususkan Usman bin Affan untuk dirinya yang kemudian dikenal dengan al-Mushaf al-Imam.

3. Mushaf Rasm Utsmani Di Indonesia

Sebagai upaya penelusuran terhadap perkembangan rasm mushaf Indonesia, perlu melihat dari
aspek terkait Lajnah Pentashih Alquran Indonesia, meliputi Sejarah mushaf di Indonesia sebelum
peresmian Lajnah tersebut. Berdasarkan lajnah kemenag dalam artikelnya penelitian mushaf kuno
nusantara 2012 yang menyatakan bahwa ibnu Batutah (1304-1369 M) saat melakukan kunjungan di
Aceh sekitar 1345. Catatan rihlahnya berisi informasi bahwa sultan Aceh sering menghadiri acara
pembacaan Al-quran di masjid sebagai kegiatan rutin. Dari informasi itu muncul dugaan akan
model penyalinan manual-tradisional telah dilakukan sejak akhir abad ke-13, di Samudera Pasali,
Kerajaan Islam pertama di Indonesia. Meskipun demikian, diketahui bahwa mushaf tertua di
Nusantara yang ditemukan merupakan mushaf yang berasal dari Johor, Malaysia dengan keterangan
tahun 1606. Mushaf tersebut disimpan di Belanda. Sejauh penelusuran mushaf kuno di Indonesia,
mushaf yang dinilai tertua adalah mushaf milik Muhammad Zen Usman dengan keterangan hari
Kamis, 21 Muharram 1035 H (23 Oktober 1625 M), Singaraja, Bali. Penyalinan secara manual
berlangsung hingga akhir abad ke-19 di berbagai pusat keagamaan —Islam- kala itu dan Penggunaan
rasm utsmani banyak didapati dalam mushaf cetak batu.

Pada 1288 H/ 1881 M. didasarkan pada mushaf koleksi Bayt Alquran dan Museum Iqgtiglal
yakni Mushaf Alquran Istanbul yang berciri yaitu menggunakan rasm utsmani dengan sistem ayat
pojok, belum menggunakan nomor ayat, setiap halaman terdiri atas 15 baris, 610 halaman, bagian
atas terdapat penunjuk juz, nama surat beserta nomor. halaman, pada tepi halaman terdapat penanda
ruku’, ayat sajdah, juz, rubu’ dan thumun, dan pada halaman terakhir terdapat do’a khatm al-Qur’an
beserta waktu mushaf dicetak, dan menjadi salah satu rujukan Mushaf Alquran Standar Indonesia
Dan rujukan dalam penulisan Alquran ayat sudut (Abdul Hakim, Al-Qur’an Cetak, 239-240).
Sebagaimana Alquran Bombay, Alquran ini belum menggunakan nomor ayat, menggunakan rasm
utsmani. Tidak menggunakan sistem ayat pojok tetapi telah menggunakan tanda wagf. Mushaf dari
India ini merupakan cikal bakal pencetakan massal Alquran di Indonesia dengan ciri khas huruf
tebal. Alquran Bombay telah menggunakan teknik cetak modern dengan kertas warna coklat
kekuningan berukuran 24, 5 cm, dan teknik penjilidan menggunakan benang. Bergaya khat naskhi
tebal, terdiri atas 13 baris setiap halaman. Terdapat dua bingkai, bingkai besar untuk teks Alguran,

bingkai kecil untuk ditepi halaman untuk catatan ayat dan simbol lain.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 80



Kemudian berdasarkan lajnah kemenag dalam artikelnya dinamika-musyawarah kerja ulama
al-qur’an menyatakan mushaf di Indonesia sesudah peresmian Lajnah Pentashih Alquran
berdasarkan Muker ke-1 dilaksanakan pada 5-9 Februari 1974 M di Ciawi, Bogor. Musyawarah ini
dihadiri oleh delapan orang utusan ulama dari berbagai provinsi, 15 anggota Lajnah dan peserta
Muker lainnya, hingga berjumlah 45 orang yang salah satu hasilnya adalah pelarangan menyalin
Mushaf Alquran menggunakan rasm selain rasm usmani, kecuali darurat. Yang kemudian
mengeluarkan Mushaf Al-Quran Standar Utsmani yang telah diterbitkan dua edisi, yaitu edisi
perama pada (1983) menggunakan Khat Naskhi tidak terlalu tebal dan edisi kedua (2002)
menggunakan khat yang ketebalannya mendekati mushaf Bombay. Maka, dalam artikel mushaf al-
qur’an standar ustmani lajnah kemenag diketahui penetapan jenis Mushaf Alquran Standar
Indonesia mulai tahun 2002 sampai sekarang yakni Mushaf Alquran Usmani. Penetapan mushaf ini
berdasarkan mushaf cetakan Bombay, karena model tanda baca serta hurufnya telah dikenal oleh
umat Islam Indonesia sejak puluhan tahun sebelumnya. Adapun ke-utsmani-an rasm mushaf ini
telah diakurasi berdasarkan rumusan al-Suyuti (w. 911 H) dalam al-Itgan fi Ulum al-Qur’an. Dari
aspek harakat, Mushaf Standar Usmani mengacu pada hasil Muker Il tahun 1976, sehingga bentuk
harakat yang digunakan berjumlah 7, yakni fathah, dhammah, kasrah, dan sukun dengan bentuk
setengah lingakaran, fathatain, kasratain dan dhammatain. Selain tujuh harakat itu, Mushaf Usmani
memiliki 2 bentuk harakat lagi yang menunjukkan tanda baca panjang, berupa fathah tegak dan
dhammah terbalik.

4. Hukum Penulisan Al-Qur’an dengan Rasm Utsmani

Terjadi pergulatan pemikiran para ilmuwan, tokoh berpengaruh dan pemerhati Alguran terkait
hukum penulisan Alquran dengan rasm utsmani. Sebagian ada yang sekedar melarang,
mengharamkan, menganjurkan, membebaskan dengan syarat, dan lain-lain (Madzkur, 2012: 217).
Dalam perkembangannya, pendapat-pendapat ini terakumulasi dan mengerucut dalam dua
terminologi besar yang masyhur, yaitu pendapat yang menyatakan rasm utsmani adalah tauqifi dan
ijtihadi. Berikut ini tiga pendapat besar yang masyhur dan berkembang sampai sekarang; Pertama,
Pendapat menyatakan tulisan Al-Qur’an harus sesuai dengan Khat Mushaf Utsmani adalah wajib,
karena Rasm utsmani bersifat tauqifi, meskipun khat tersebut menyalahi kaidah nahwu dan sharaf,
dan mudah mengakibatkan salah bacaanya bila tidak diberi harakat, apalagi bagi orang awam.
Pendapat ini banyak diikuti oleh jumhur ulama salaf dan khalaf. Diantaranya; Malik bin Anas (w.
179 H), Yahya al-Naisaburi (w. 226 H), Ahmad bin Hanbal (w. 241 HO, Abu Amr al-dhani (w. 444
H), al-Baihaqi (w. 457 H ), Muhammad alSakhawi (w. 643 H), Ibrahim bin Umar al-Ja'biri (w. 732
H). Kedua, Pendapat yang menyatakan, bahwa tulisan Al-Qur’an tidak harus sesuai dengan Khat
Rasm Utsmani, sebab hal itu tidaklah tauqifi akan tetapi hanya redaksi terminology (al-Maliki,

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 81



2003: 72), atau sekedar istilah pola penulisan yang direstui oleh Khalifah Utsman (al-Qattan, 1995:
147). Dengan demikian menuliskan Al-Qur’an bebas dengan mengikuti kaidah arabiyah secara
umum tanpa harus terikat dengan Rasm Utsmani, terutama bagi yang belum begitu mengenalnya.
Pendapat ini diutarakan oleh; al-Qadhi Abu Bakar al-Bagqilani dalam kitabnya “al-Intishar”, Abu
Abdurrahman bin Khaldun dalam Mugaddimah-nya (al-Qattan, 1995: 148) dan sebagian ulama-
ulama kontemporer. Ketiga, Pendapat yang mengatakan, bahwa Al-Qur’an adalah bacaan umum,
harus ditulis menurut kaidah arabiyyah dan sharfiyah, akan tetapi harus senantiasa ada Mushaf Al-
Qur’an yang ditulis dengan Khat Rasm Utsmani sebagai barang penting yang harus dipelihara,
dijaga dan dilestarikan (al-Zargani, 1995: 323). Pendapat ini oleh Abu Muhammad al-Maliki
disebut pendapat moderat, dipelopori oleh Syaikh Izzudin bin Abdussalam, diikuti oleh pengarang
kitab al-Burhan (Rajab, 1978: 87) dan al-Tibyan (al-Maliki, 2003: 72) serta lbnu alQayyim al-
Jauziyah dan al-Azarqgani.

Dari tiga pendapat di atas, peneliti cenderung memilih yang paling akhir, sebab kebolehan
menggunakan khat yang sesuai dengan kaidah bahasa arab disertai dengan keharusan menjaga khat
utsmani. Sedang pendapat yang kedua kurang praktis karena, apabila pendapat tersebut dieksplor
tanpa batas, orang akan memahami bahwa Alquran boleh ditulis dengan skrip apapun sehingga
mengakibatkan tulisan Alguran mudah berubah dan berganti edisi seiring perkembangan zaman.
Lebih jauh, integrasi kandungan Alquran dalam teks akan kurang sakral, tidak ubahnya buku cetak
yang mudah direvisi dalam setiap edisi (Madzkur dalam Legalisasi, 2012: 224). Terlepas dari
perdebatan panjang dikalangan para ahli ulum al-Qur'an, ada credit point dalam pemahaman
keberagamaan kita sekarang, yaitu kesadaran saling menghormati pendapat satu dengan yang lain.
5. Kaidah Al-Quran Rasm Utsmani

Pada mulanya kajian rasm merupakan bagian dari diskursus ulum alQur’an. Seiring
perkembangan kajiannya meluas dan complicated, menjadikannya sebagai disiplin ilmu tersendiri,
yakni ilmu rasm usmani, penulisan teks-teks yang digunakan pada Mushaf standar mengacu pada
kaidah Rasm Utsmani sebagaimana termaktub dalam kitab al-Itgan fi Ulum Al-Quran karya as-
Suyuti. Namun, mushaf ini tidak melalui verifkasi riwayat; artinya tidak ada riwayat yang
diunggulkan, sehingga pada beberapa tempat bersesuaian dengan mahzab ad-Dani dan mahzab Abu
Daud (Hakim, 2017: 6). Kaidah Rasm Utsmani yang digunakan pada kebanyakan Mushaf khusunya
mushaf standar Indonesia yaitu kaidah yang disusun atau dirancang oleh As-Suyuti yang termaktub
dalam kitabnya al-Itgan. Sebenarnya bukan as-Suyuti saja yang menawarkan kaidah rasm, akan
tetapi rumusan as-Suyuti cukup populer dan paling diterima dikalangan pegiat Ulumul Quran.

Rumusan as-Sutyuti lebih eksis dan mampu bertahan hingga sekarang dibanding pendahulunya.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 82



Kaidah tersebut terbagi menjadi enam istilah, yaitu: Pertama, Kaidah hazf al-huruf. Dalam
kaidah ini dijelaskan bahwa terdapat empat huruf yang secara umum dibuang, yaitu huruf alif, ya’,
waw, dan lam. Pembuangan huruf ini bukan tanpa alasan, tentu terdapat beberapa syarat dalam
prosesnya, seperti: (1) Alif dibuang, jika berada setelah ya’ nida’ dan dalam dhamir mutakallim
ma’a al-ghair (Madzkur dalam Mengenal Rasm, 10), juga pada jama’ mudhakkar salim yang
berulang paling sedikit dua kali dan sesudah alif tidak terdapat tasydid atau hamzah (Anshori, 2016:
159)

No | RasmImla’i | Rasm Utsmani Keterangan
) Alif yang dibuang adalah alif
1 ol L Ut
setelah ya’ nida’
) s < Alif setelah nun dibuang karena
dalam dhamir
Alif dalam jama’ mudhakkar salim
3 Qg O3t
dibuang

Jika didalam jama’ mudzakkar salim yang musyaddad maka tertulis alif ittifaaqon, seperti : =0
s jika didalam jama’ mudzakar salim yang mahmuz maka yang masyhur tertulis alif, ada
sebagian mushaf yang membuangnya, sementara yang dipakai adalah itsbatul alif, seperti . Jf
Sibé(maftuh, 1980:70).

(2) Membuang huruf wawu yang berbentuk mufrad

No | Rasm Imla’i Rasm Utsmani | Keterangan

1 | sewenm e o Wawu harus dibuang sebab

berbentuk mufrad

(3) Membuang huruf ya’ pada akhir kalimat fi’il apaila bertemu J!

No

Rasm Imla’i

Rasm Utsmani

Keterangan

1

A 35 Gy

Ya’ dalam kata 33 dibuang

(4) Membuang salah satu dari dua huruf lam

No

Rasm Imla’i

Rasm Utsmani

Keterangan

1

J:U!

e

Salah satu huruf lam harus dibuang

Kedua, ziyadah al-huruf. Memberi tambahan huruf dalam suatu kata Seperti penambahan alif

setelah wawu diakhir isim jama’ (Anshori, 2016: 159), namun tidak mempengaruhi bacaanya baik

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 83



ketika wasal maupun wagaf. Ziyadah seperti itu dinamakan ziyadah dengan huruf hagiqi. Selain itu
ada ziyadah ghairu hagiqi, yaitu apabila tambahan huruf mempengaruhi pada bacaan ketika wagaf.
Ketika wagaf seluruh Imam Qiraat membacanya dengan isbat al-alif. Huruf yang ditambahkan

dalam kaidah ini yaitu, alif, ya, dan waw.

No | Rasm Imla’i Rasm Utsmani | Keterangan

1 &) ) 155 Penambahan alif setelah wawu
jama’

2 NI INAR NIANERA Penambahan alif setelah wawu
jama’

3 JERTN lpe s o) Penambahan alif setelah wawu fi i/

4 e b Penambahan ya’

Ketiga, hamzah. Ada empat pola penulisan hamzah dalam rasm utsmani, [1] terkadang ditulis
menggunakan alif, [2] terkadang ditulis dengan menggunakan huruf waw, [3] terkadang ditulis

dalam huru ya’. terkadang ditulis tanpa bentuk (hazf sirah).

NO Bentuk Hamzah Contoh
1 Bentuk huruf alif Jsf
2 Bentuk huruf waw Vgl
3 Bentuk huruf ya iSeke
4 | Tanpa bentuk (hazf surah) (0 cm)

Keempat, al-badl yaitu pergantian huruf, kaidah al-badl berkaitan dengan beberapa ketentuan.
Adakalanya mengganti alif dengan wawu, huruf wawu kepada alif, alif layyinah dituliskan ya’,
sehingga alif diganti dengan ya’, nun taukid khafifah boleh diganti dengan nun, boleh juga dengan

alif, dan huruf ha’ sebagai ganti ta’ ta 'nis.

No | Rasm Imla’i Rasm Utsmani | Keterangan
1 Sl 55kl Penulisan alif diganti dengan wawu
2 sl 50! Penulisan alif diganti dengan wawu

Kelima, al-fasl wa al-wasl. Kaidah ini sebenarnya berasal dari dua kaidah yaitu kaidah al-fasl

dan kaidah al-wasl.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 84




Lo =g p) =l 0= OV =4 O =le O =l o = 8 —Le O) =L 0 =Y 0
Al-wasl adalah penulisan kata menyambung atau bersambung dengan kata sesudahnya.

bxi — e - -l o2 —p el —lem = S bt — Lo

No | Rasm Imla’i Rasm Utsmani | Keterangan

1 Y ol i Menyambung kata an dan la

2 b op Loz Kata hina dan ma ditulis sambung
3 L Ol Gy Kata an dan ma ditulis sambung

Keenam, kalimat-kalimat yang dibaca dengan lebih dari satu bacaan gira’ah yang kemudian

ditulis salah satunya, selama tidak tergolong giaat syazah

Salah Satu Mazhab Mazhab Lain
Ogs A% Ogelz
O}-_v-lgg Q}{S&g

6. Faedah-Faedah Rasm Utsmani
Penggunaan rasm utsmani dalam penulisan Alquran tentu memiliki beberapa faedah, sebagai
berikut: Pertama, Memelihara dan melestarikan penulisan Alquran sesuai dengan pola penulisan
Alguran pada awal penulisan dan pengkodifikasiannya (Anshori, 2016: 162). Kedua, Sebagai
wadah penulisan beberapa qgira’at, sehingga memungkinkan lafadz yang sama dibaca dengan versi
qira’at berbeda, seperti:
8 Oyiks Us 2hedl ) 0435 Ug i o, 0T 41 0,008
Lafadz (022 ) dalam ayat tersebut dapat dibaca menurut versi qira’at berbeda , yaitu (o2 )
menurut gira’at imam ibnu amir, ashim, hamzah, kholaf, abu ja’far dan ya’qub, sementara (0512 )
menurut gira’at imam nafi’, ibnu katsir dan abu aamr. Sedang, apabila ditulis dengan (v ) tidak

memberi kemungkinan untuk dibaca (0,22 ) (maftuh, 1980: 137). Ketiga, Dengan menggunakan

penulisan yang berbeda dari rasm imla’i, dapat menunjukkan makna atau maksud tersembunyi
dalam ayat-ayat tertentu yang ditulis dengan menambah atau mengurangi huruf seperti

dal Ly sledly

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 85



Sebagian ulama berpendapat bahwa penulisan lafadz (x:t) dengan dua huruf ya’ untuk memberi

isyarat akan kebesaran kekuasaan Allah SWT, khusunya dalam penciptaan langit dan alam semesta

(maftuh, 1980: 136):. Keempat, Dapat menunjukkan keaslian harakat atau huruf suatu lafadz,

seperti penambahan huruf wawu pada ayat (.<.sL-) dan penambahan huruf ya’ pada ayat (..

Bacaan seperti ini tidak dibaca panjang karena wawu dan ya’ bukan merupakan hurud mad (maftuh,
1980: 135-136). Kelima, untuk menunjukkan bahasa yabf fasih seperti ha’ ta’nits (3) ditulis dengan
ta’ majruroh (=) menurut bahasa thoyyi’ dan seperti membuang ya’nya fi’il mudhori’ yang tidaj

jazm, menurut bahasa hudail seperti :.& rL<, ¥ ob #5:. Keenam, untuk menunjukkan makna yang

berbeda-beda, ditulis dengan qotho’ (pisah) dan washol (sambung) pada sebagian kalimat seperti :

WS ke 05 o+ of memisah ol dari o« disini memberi faedah makna J: jika ditulis gandeng atau

sambung tidak bisa menunjukkan arti J: (maftuh, 1980:136).

7. Analisis Kesesuaian Mushaf Al-Qur’an Standar dengan Ilmu Rasm Utsmani
Mengacu pada hasil yang dicapai dalam Muker Ulama AlQur’an 1/1974, penulisan Mushaf
Al-Qur’an harus ditulis dengan mengacu rasm Usmani. Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani (1984),

Seperti penulisan ayat .47 »3: < rasm utsmani menulis dengan tanpa alif <= kalau ditulis dengan
alif bisa mencocoki bacaan < (panjang) tapi menyalahi rasm utsmani dan tidak sesuai dengan

gira’ah imam yang membaca pendek. Apabila ditulis dengan tanpa alif dan diberi tanda baca fathah

berdiri <\ ini hanya sesuai dengan kaidah bacaan tetapi secara arti tidak tepat, maka penulisan yang

benar adalah menulis yang agak longgar jaraknya antara mim dan lam lalu diberi yanda alif kecil

yang agak kebawah ¢l s untuk menunjukkan bahwa bacaan dan maknanya dari sighot isim fa’il
s allah dzat yang memiliki (maftuh, 1980:105). Namun dalam surat yunus ayat 2 dan surat az-
zukhruf ayat 3 terdapat lafadz vi;¢ yang dalam dua ayat tersebut terdapat pembuangan alif (sesuai
rasm utsmani) menjadi v';3 dan u~: yang menyebabkan tidak bisa dibaca, maka dalam mushaf
Indonesia terdapat penambahan alif i3 yang tidak sesuai dengan rasm utsmani (maftuh, 1980:105-

106).

Keputusan muker Ulama di atas setidaknya didasarkan atas pengujian pendapat oleh para
ulama terhadap beberapa pandangan terkait hukum penulisan Al-Qur’an yang berkembang saat itu.
Hasilnya adalah Muker memilih pandangan imam Malik bin Anas, imam Ahmad bin Hambal dan

al-Baihaqgi yang melarang penulisan Al-Qur’an dengan rasm imla’l (al-syuyuti, 1951: 166-167).

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 86



Keputusan inilah yang kemudian menjadi spirit Muker berikutnya, hingga pelaksanaan ke sembilan
(1974-1983), dan menyepakati terwujudnya Mushaf Al-Qur’an Standar Indonesia. Adanya
beberapa perbedaan pada pola penulisan rasm Usmani dalam Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani
Indonesia dengan Mushaf saudi, mesir dan beberapa mushaf dunia Islam yang lain seperti gambaran
dibawah ini :

Rasm utsmani Indonesia rasm utsmani mushaf muyassar

(g\,\.‘; &&Jj\i’#’-’é}'j” Le53liiias

Koo J&qu- s u)“ /{:‘j&?« |

RIS REE L

‘”glr“ s i"(w»u.e.o m.w;\yb@%
,\sbﬁj, ”'wu\ AT ANG

i ,KU-;&-GW r‘:éw,a:;‘e

o T SO .
'.i'.fw\')‘\'.rxy“d"-)'v-o* NJ‘JY
~

2 »»

,JV‘JYJ Cc(.(»f.k:n)r,-)\'
’\_.AJ\J‘,.J.)V‘.J).-),.'..QJ\—J)‘“ i
t Ju»‘_k\x. J;L-b;d,&-&ad‘v\—v\}

,,- '-WUJJ’ ;J- ,-‘-:L—-‘\ )W)—lr

)Ju\lé) A.,.u ,,c-. Q..;_...—b ﬂ‘

15, SR O ! b
sk .'J;-*_-‘--".J-— :—»3‘))‘5 i \14
74 4 " “ - N il s 3
" ﬁw&dj}é\‘l} < /Jb)-’ I J:,-JL .u./“a' -)»-. ~,- i a.»—J’ [:g’ \\r}i %’L
= ’/ ‘ e L < - Fedt b i H W) 3
’T rs"b))e.;ﬁgé‘% | ,m‘w ,TL SR | = |
| ‘,),__,_,\\ J;"JJ(-‘OWH‘ "|} xié ,13
| oo gauioenagia | S 9t

Rasm utsmani dimasq | o A ’:t"j 3

| it

’__ﬁ‘,llbﬁ_,]hlmp_uﬂ e ‘ S (¥) ﬂ;r':(ﬂ .:tmn %i

-j g I (0 ST Ce) WAy R

/,—’J/ ! \Q w"”“‘”df‘\d'mw .3‘3((:1 ;ﬁ:«‘/«; :;:‘u(v: j;..\j
S e% s w4 Se M) Osmiah (1) FAAD) o

,:lw\‘d‘ﬁ-}dfsf\‘{ d.ﬂ\uy\»\-—‘“d\, :’H"H‘:.) ‘l‘h‘“"‘) w)(\ﬂ -.}

s s T i e MJ\C.:JT:,’;
@ IR M PO A7 1T
D OK AR SRR s GUEET IS
AL S 3 Syt T3S

L erls

Al W féj;\.bb@pésﬁbda—wa
\_;;\;’Jj,b‘,\,,,,b“uﬁ,é,\m’;’ =l
AN K H O N ¢
Perbedaan tersebut sekurang-kurangnya terdapat dua argumentasi sebagai berikut;

W, ©

Pertama, lahirnya Mushaf Al-Qur’an Standar Indonesia tidak hanya berdasarkan keputusan
hasil Muker Ulama Al-Qur’an, akan tetapi juga dilatarbelakangi proses penelitian yang dilakukan
Puslitbang Lektur Keagamaan, yang melakukan pengkajian mushaf Al-Qur’an cetakan tahun 1951
dan mushaf Depag 1960 dan sekaligus melakukan studi komparasi tulisan, tanda baca, dan tanda
waqaf dari beberapa beberapa tanda baca yang berlaku di Indonesia, India, Pakistan dan Negeri
Arab. Hasil penelitian itu bisa dilihat dalam indeks penulisan Al-Qur’an, indek tanda baca, dan lain-

lain. Bahkan, dalam hasil pengumpulan dan dokumentasi yang dilakukan oleh Yayasan Pendidikan

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 87



Al-Qur’an dari beberapa cetakan Al-Qur’an di dunia Islam pada tahun 1980-an menunjukkan fakta
mengejutkan, yakni pola penulisan Al-Qur’an tidak bermazhab secara penuh juga mendominasi di
hampir semua Negara.

Kedua, mengkaji ilmu rasm Usmani tidak bisa dilepaskan dengan ilmu Qira’at. Dalam ilmu
Qira’at dikenal ada persyaratan bacaan Al-Qur’an yang benar memenuhi unsur muwafagah dengan
salah satu tulisan dari mushaf-mushaf Usmani. Kriteria kecocokan dalam konteks ini dibagi
menjadi dua; cocok utuh dan cocok parsial. Konsep muwafagah tajrikhiyah menuntut bahwa pola
penulisan Al-Qur’an dengan rasm Usmani harus sepenuhnya (mi’ah filmiah), begitupun sebaliknya
dalam konsep muw=+fagah i¥timzliyah. Adapun Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani dapat dikatakan
benarbenar menerapkan konsep keduanya dalam banyak tempat.

Hasil penelitian yang dilakukan oleh Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an tahun 1999
menyebutkan bahwa dalam disiplin ilmu rasm Usmani terdapat dua aliran besar (mazhab), yakni,
mazhab ad-Dhani (w. 444 H.) dan Abp Dawud (w. 496 H) yang keduanya dikenal sebagai
syaikhani fir-rasm. Kedua pendiri mazhab rasm di atas, meskipun memiliki relasi guru murid,
dalam konteks rasm Usmani seringkali terjadi perbedaan. Misalnya, dalam penulisan kata
absharihim gisyawah, ad-Dhani menulis dengan menetapkan alif (355 a liail) sementara Abu
Dawud menuliskannya dengan membuang alif (335¢ aa xal) perbedaan antara keduanya dapat
diperbandingkan secara lengkap dalam Mushaf al-Jamahiriyah Libya (mazhab ad-Dhani) dan
Mushaf Madinah (mazhab Abpy Dawud). Sebagaimana ilmu hadis selain Bukhari-Muslim juga ada
para perawi hadis yang lain, begitupun dalam disiplin ilmu rasm Usmani. Terdapat beberapa pola
yang lain, seperti pola penulisan yang menunjuk informasi tempat, mushaf Hijaz, Iraq, Syam dan
lain-lain.

Dalam pemaparan Mazmur Sya’roni nampaknya Mushaf Indonesia tidak mengunggulkan diantara
dua imam rasm tersebut, diungkapkan bahwa, ‘ ’Apabila penulisannya tidak sesuai dengan sala satu
dari kedua pokok tersebut, maka dilakukanlah penyesuaian sesuai dengan kaidah yang ada pada
salah satu rujukan yang ada itu’’. Dapat dikatakan setiap penulisan al-Quran Indonesia tidak
berkiblat pada salah satu imam, namun lebih kepada penyesuaian diri sesuai dengan kondisi yang
terjadi, sehingga Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani merupakan bentuk kombinasi antara keduanya
(Sya’rani, 2007: 127). Menurut A. Fatoni jika ingin konsisten, seharusnya Mushaf Al-Qur’an
Standar Usmani mengacu pada al-Mugni’-nya ad-Dhani sebagaimana mushaf Libiya fathoni, 2009:
96). Beberapa kitab dipakai pada Rasm Utsmani, karena tidak akan lepas dengan Iimu Qiraat, di
antaranya kitab al-Mugni karangan Abu ‘Amr ad-Dany, inilah puncak prestasi dari penulisan yang
berkaitan dengan Rasm Utsmani. Kitab Attanzil, Karya Sulaiman bin Najah, Abu Daud bin Abi Al-
Qasim Al-Andalusi (w. 496 H) salah satu murid dari Ad-Dany. Kitab Al-Munsif karya Abu Al-Hasan

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 88



Ali bin Muhammad Al-Muradi Al-Andalusi Al-Balansi (w. 564 H). Kitab ‘Agilat Atrab Al-Qasaid,
karya Syathibi, Abu Muhammad Qasim bin Firruh bin Abil Qasim bin Ahmad (w. 590 H). Kitab
Mawrid Al-Zam’an yang berisi bait-bait syair Rasm Utsmani berjumlah 608 bait, dikarang oleh Al-
Kharraz, Abu Abdillah Muhammad bin Ibrahim Al-Umawi Asy-Syuraisi (w. 718 H) (Arifin (d).
2013:8).

PENUTUP

Kesimpulan

Kaidah Rasm Utsmani merupakan pola dasar penulisan Alquran pesifik yang ditetapkan
Usman bin Affan yang dilatarbelakangi perbedaan bacan gira’ah Al-Qur’an pada masa itu. Dasar
yang dipakai Usman bin Affan ( 644-655 M) dalam penulisan ini. Pertama, menuliskan bacaan yang
benar- benar telah diajarkan Nabi kepada para sahabat, Kedua, apabila ada penulisan yang tidak
dapat disatukan dalam satu tulisan, maka tulisan tersebut dipencar pada beberapa mushaf, ketiga,
apabila ada perbedaan di antara anggota tim penulisan tentang cara penulisan sebuah bacaan, maka
penulisan bacaan disepakati berdasarkan dialek Quraisy. Di Indonesia sendiri rasm utsmani telah
ada sejak abad ke 13, di Samudera Pasai, tetapi mushaf tertua di Nusantara merupakan mushaf yang
berasal dari Johor, Malaysia dengan keterangan tahun 1606.

Terdapat perbedaan pendapat tentang Hukum Penulisan Al-Qur’an dengan Rasm Utsmani:
Pertama, Pendapat menyatakan bahwa tulisan Al-Qur’an harus sesuai dengan Khat Mushaf
Utsmani adalah wajib, karena Rasm utsmani bersifat tauqifi, Kedua, Pendapat yang menyatakan
bahwa tulisan Al-Qur’an tidak harus sesuai dengan Khat Rasm Utsmani, sebab itu tidak tauqifi,
Ketiga, Pendapat yang mengatakan, bahwa Al-Qur’an adalah bacaan umum, harus ditulis menurut
kaidah arabiyyah dan sharfiyah, tapi harus senantiasa ada Mushaf Al-Qur’an yang ditulis dengan
Khat Rasm Utsmani sebagai artefak yang harus dipelihara. Kaidah Rasm Utsmani yang digunakan
di Indonesia adalah kaidah yang di Rumuskan oleh as-Sutyuti yang secara ringkas terangkum dalam
enam kaidah, yaitu: Pertama, Kaidah membuang huruf (alif, ya’, waw, dan lam), Kedua, kaidah
penambahan huruf (alif, ya’, dan waw), Ketiga, kaidah penulisan hamzah. Keempat, kaidah al-badl
yaitu pergantian huruf, Kelima, kaidah pemisahan kata dan kaidah penyambungan kata, Keenam,
kalimat-kalimat yang dibaca dengan lebih dari satu bacaan gira’ah yang kemudian ditulis salah
satunya, selama tidak tergolong giaat syazah. Adanya perbedaan pola penulisan rasm Usmani
dalam Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani Indonesia dengan Mushaf saudi, mesir dan beberapa
mushaf dunia Islam lai dilatarbelakangi oleh dua alasan Pertama, lahirnya Mushaf Al-Qur’an
Standar Indonesia tidak hanya berdasarkan keputusan hasil Muker Ulama Al-Qur’an, tetapi juga
dilatarbelakangi hasil penelitian yang dilakukan Puslitbang Lektur Keagamaan, yang mengkaji

mushaf Al-Qur’an, Kedua, mengkaji ilmu rasm Usmani tidak bisa dilepaskan dengan ilmu Qira’at.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 89



Begitu pentingnya pengetahuan tentang Mushaf Al-Qur’an ini, maka peneliti menganggap
Kaidah Rasm Utsmani dalam Mushaf Al-Qur’an Indonesia perlu di pakai sebagai salah satu
referensi sumber belajar baca tulis Al-Qur’an. Demikian pemaparan mengenai kaidah rasm utsmani
dalam mushaf al-qur’an. Kritik dan saran kontruktif sangat peneliti harapkan demi mencapai

kesempurnaan tulisan ini.

REFERENSI
Akaha, Abduh Zulfidar. 1996. Al-Qur “an dan Qira’at. Jakarta: Pustaka al-Kautsar.

Al-Maliki, Abu Muhammad. 2003. Syarh Kitab al-Taisir li al-Addani fi al-Qiraat. Bairut: Dar al-
Kutub al-IImiyah.

Al-Qattan, Manna. 1995. Mababhith fi Ulum Al-Qur’an. Al- Qohiroh : Maktabah Wahbah
Al-Syuyuti, Jalaludin Abdurrahman. 1951. al-ltgan fi Ulum Al-Qur’an, Bairut; Dar al-Fikr.

Al-Usairy, Ahmad. 2013. Sejarah Islam Sejak Zaman Nabi Adam hingga Abad XV. Jakarta: Akbar
Media.

Al-Zargoni, Muhammad Abd al-Adhim. 1995. Manahil al-Irfan fi Ulum alQur’an. Beirut: Dar al-
Kitab al-Arabi.

Anshori. 2016. Ulumul Qur’an, Kaidah-kaidah Memahami Firman Allah. Jakarta: Rajawali Press.

Ash-Shabuni, Muhammad Ali. 1999. Studi llmu Al-Qur “an, terj. Aminuddin, al-Tibyan fi Ulum Al-
Qur’an. Jakarta: CV Pustaka Setia.

Basrowi dan suwandi. 2008. Memahami penelitian kualitatif. Jakarta: rineka cipta.
Birri, Maftuh Bastul. 1980. Mari Memakai Al-Qur’an Rasm Utsmani. Kediri: lirboyo Press.

Fathoni, Ahmad. 2009. Sejarah Perkembangan Rasm Usmani: Studi Kasus Penulisan Al-Qur'an
Standar Ustmani Indonesia, Tesis, Fakultas Pascasarjana. Jakarta: Universitas Islam Negeri
(UIN) Syarif Hidayatullah.

Febrianingsih, Dian. 2016. Sejarah Perkembangan Rasm Utsmani. Jurnal al-Murabbi Vol. 2, No. 2.

Hakim, Abdul.2017. Perbandingan Rasm Mushaf Standar Indonesia, Mushaf Pakistan dan Mushaf
Madinah : Analisis Rasm Kata Berkaidah Hazf al-Huruf. Jakarta : Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Quran, Jurnal Suhuf, Vol. 10, No. 2

Ismail, Sya’ban Muhammad. 1997. Rasm al-Mushaf wa Dhabtuhu bain al-Taugif wa allstilahat al
Haditsah. Makkah al-Mukarramah: Dar al-Salam.

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 90



Madzkur, Zaenal Arifin (a). 2011. Urgensi Rasm Utsmani (Potret Sejarah dan Hukum Penulisan
Al-Qur’an dengan Rasm ‘Utsmani), Jurnal Khatulistiwa — Journal Of Islamic Studies :
Volume 1 Nomor 1 Maret 2011.

Madzkur, Zainal Arifin (b). 2012. Legalisasi Rasm Utsmani Dalam Penulisan al-Qur’an. Journal of
Quran and Hadith Studies Vol.1, No.2

Madzkur, Zainal Arifin (c). 2009. Legalisasi Rasm Usmani dalam Penulisan Al-Qur’an. Tesis
Sekolah Pascasarjana (SPs). Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah.

M. M. al-A’zami. 2005. Sejarah Teks Al-Qur’an dari Wahyu Sampai Kompilasi, terjemahan
Suharimi Solihin, et.al. The History The Qur’anic Text From Revelation to Compilation.
Jakarta: Gema Insani Press.

Shihab, M. Quraish. 2001. Sejarah Ulum Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus.
Sya’roni, Mazmur. 2007, Prinsip-prinsip Penulisan dalam Al-Qur’an Standar Indonesia, Lektur

Zen, Muhaimin. 2005. Hukum Penulisan Mushaf Al-Qur’an dengan Rasm Utsmani, alBurhan, No.
6.

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/317-penelitian-mushaf-kuno-nusantara-2012//, diakses pada
Minggu, 12 April 2020

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/318-dinamika-musyawarah-kerja-ulama -al-quran-x-
dalampenetapan-mushaf-standar-indonesia//, diakses pada Minggu, 12 April 2020

http://lajnah.kemenag.go.id/artikel/325-mushaf-al-qur-an-standar-usmani//, diakses pada Rabu,
pada Minggu, 12 April 2020

Tadris, Volume 14/ No. 1/ Tahun 2020 | 91



