PEMBAHASAN FIQIH WANITA DALAM PERSPEKTIF MAZHAB
SYAFI’TY DI PONDOK PESANTREN

Shofiyullahul Kahfi

IAINU Tuban
Email : shofiyullahulkahfi@stitmatuban.ac.id

Yudi Arianto

IAINU Tuban
Email : yudiarianto@stitmatuban.ac.id

Abstrak

Ada begitu banyak alasan mengapa dibutuhkan kajian khusus tentang figih wanita. Salah
satunya yaitu karena Allah SWT menciptakan wanita berbeda dengan laki-laki, baik
secara fisik maupun psikis. Dan pada akhirnya syariat atau hukum-hukum yang Allah
SWT turunkan kepada manusia juga banyak yang berbeda antara wanita dan laki-laki.
Misalnya dalam permasalahan wanita saat menjadi saksi, dimana ketika seorang wanita
menjadi saksi maka kesaksian tersebut dalam figih harus diperkuat dengan wanita
lainnya. Sehingga jika wanita menjadi saksi dalam figih maka setidaknya dibutuhkan
minimal dua wanita sebagai saksi, Itulah satu diantara sekian banyak alasan, begitu juga
wanita secara psikis memang tidak bisa disamakan dengan psikis atau kejiwaan laki-laki.
Hal tersebut menjadikan dalam Figih psikis wanita dan laki-laki mempunyai peran serta
fungsi yang sangat berbeda dari keduanya. Dan dalam lingkup Mazhab Syafi’iy yang
kita anut di Indonesia, ada beberapa rangkaian hukum yang khusus berlaku bagi wanita,
yang perlu dibahas secara detail oleh para santri khususnya pembahasan di Pondok
Pesantren.

Kata Kunci: Figih wanita, Figih Syafi’iy, Mazhab Syafi’iy , Pondok Pesantren

PENDAHULUAN

Dalam Kajian agama Islam kedudukan Wanita sangatlah Urgensi. Bahkan dalam Al Qur’an
ada surat yang khusus dinamakan An-Nisa’ (artinya wanita) . Dalam Surat lain juga dibicarakan
hal-hal yang berkaitan dengan wanita, di antaranya adalah peran wanita yang disamakan dengan

laki-laki dalam berbagai ruang, seperti yang termaktub dalam QS Al-Hujurat Ayat 13 :
s e O (STt A e (SaST O] Ihlad LS 5 Ugad oSWhax 5 5T 5 S5 e (Sl 1] ) Leb
(13)

Artinya : Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang wanita dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling
kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang

yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 1



. Hal ini menunjukkan bahwa Al Qur’an juga memperhatikan atau bisa dikatakan
mengakui kedudukan wanita dalam kehidupan ini bahkan memperkuat jati dirinya dengan
memberikan aturan aturan yang khas baginya sesuai dengan kodratnya.

Dalam Islam tidak mengenal diskriminasi atau penganakemasan terhadap satu golongan
tertentu. Semua orang memiliki kedudukan yang sama di hadapan Allah, baik laki-laki maupun
wanita. Adapun yang membedakan adalah tingkat keimannya. Bahkan Islam menegaskan posisi
perempuan dalam masyarakat. Sampai saat ini sosialisasi ajaran Islam tetap menempatkan sosok
perempuan dalam figh sebagai cerminan perempuan Islam yang ideal.(Siti Ruhaiani, 1996)

Sebenarnya al-Qur’an menempatkan wanita pada posisi sederajat dengan mitranya laki-laki
dalam aktivitas kehidupan bermasyarakat. Namun, kenyataan sosial dewasa ini, memperlihatkan
bahwa laki-laki diasumsikan sebagai sosok manusia yang lebih hebat, lebih pandai dari sisi
intelektual dan profesi, tengah digugat dan dipertanyakan meskipun tangan tangan hegemonik laki-
laki masih berusaha secara sadar atau tidak untuk tetap mempertahankannya.(Al-Qurtubiy, 1982:69)

Persepsi terhadap wanita di dalam agama Islam menarik untuk dicermati berkaitan dengan
interpretasi yang telah terbiaskan oleh emosionalitas dan subjektivitas penafsir. Meskipun al-Qur’an
adalah abadi dan berlaku universal, namun interpretasi terhadapnya tak luput dari sesuatu yang
relatif dan subjektif. Dan Hal tersebut biasanya berkaitan dengan perkembangan historis berbagai
Mazhab kalam, figih dan juga tasawuf.

Figih klasik mempertahankan dengan menekankan posisi instrumentalnya telah membawa
stagnasi pemikiran terhadap permasalahan-permasalahan kaum wanita, yang dari masa ke masa
selalu direduksi hanya untuk kepentingan di luar dirinya.

Prinsip keadilan dan kemaslahatan yang dicerminkan dan ditawarkan oleh figih tentang
wanita atau figih yang konsen pembahasannya adalah seputar wanita, apalagi figih yang berafiliasi
atau mengikuti pada Mazhab Imam Syafi’iy RA, beliau adalah pencetus atau pendiri Mazhab
Syafi’iyah yaitu Mazhab yang berasal dari penggabungan mazhab Maliki dan fiqih mazhab Hanafi
sebelumnya. Dari dua madzhab besar inilah kemudian beliau mendirikan sebuah madzhab figih
yang kuat dengan penggabungan antara madrasah ahlul hadi$nya mazhab maliki dan madrasah
ahlur ra’yiynya mazhab hanafi. (Muhammad Ajib, 2018:15).

Selanjutnya, tuntutan terhadap pemenuhan hak-hak wanita khususnya hak-hak semisal
dalam memilih calon dalam perkawinan tidak bermaksud untuk menggeser posisi dan kedudukan
laki-laki, akan tetapi lebih menekankan pada sebuah tatanan yang moderat, harmonis dan seimbang
sehingga masing-masing dari mereka dapat saling menyadari posisinya dalam kedudukannya

sebagai manusia yang mempunyai hak dan kewajiban.

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 2



Dalam pesantren diajarkan juga beberapa ilmu terkait hukum hukum figih kepada seluruh
santrinya baik laki-laki maupun wanita. Pesantren juga mengajarkan ilmu figih tanpa diskriminasi,
terkhusus pada wanita diberikan pelajaran yang sesuai dengan kehidupannya sehari-hari seperti
pembahasan seputar haidh dan lainnya. sehingga di pesantren ini kebanyakan santri wanita
menguasai ilmu yang seharusnya dia semua wanita menguasainya. Sebab itulah, maka masyarakat
semakin terbuka mengenai relasi sosial pada wanita di kehidupan masyarakatnya di kemudian hari.
Hal ini pula yang memberi inisiatif mengubah corak pesantren (khusunya wanita) memberi ruang
yang luas terhadap peran dan kiprahnya nanti mendidik masyarakat setelah pulang dari pesantren.
(Karel A, 1994:36)

ISI DAN PEMBAHASAN
Figih dalam Islam

Kata figih yang diderivasikan dari fagiha—yafgahu wa fighan secara etimologi adalah:
“Pengetahuan dan pemahaman tentang sesuatu”. (Hafsah, 2013:3). Sedangkan secara terminologis
(technical term) para Fugaha’ memberikan beberapa definisi:

Diantara nya yaitu figih merupakan ilmu tentang hukum-hukum syariat yang bersifat praktis
dengan cara pencarian dalil. (Hafsah, 2013:4).
Ada empat unsur yang paling prinsip yang terkandung dalam tiga definisi tersebut, (Dede Rosyada.
1992:65) yaitu:

a. llmu ini berbicara tentang hukum—hukum syariat, sehingga selain cabangnya ini tidak dapat
disebut dengan ilmu figih.

b. Hukum syariat tersebut berkaitan dengan perbuatan orang mukallaf yang bersifat praktis dan
konkret, sehingga perbuatan manusia yang abstrak bukan termasuk wilayah atau kajian
figih. Hal inilah yang dimaksud dengan wilayah otoritas ijtihad manusia, yaitu perbuatan
manusia yang konkret, sedangkan perbuatan yang abstrak hal ini menjadi wilayah otoritas

Tuhan, sebagaimana pernyataan Fuqaha’:
FRE A3 g ekl S 2

Artinya : “Kami hanya menetepkan hukum dengan tanda-tanda konkret (saja) dan Allah lah
yang menghukumi dengan tanda-tanda abstrak”.(Wahbah Az-Zuhailiy, 2012:661)

c. Pengetahuan itu diperoleh dengan cara ijtihad atau istidlal, yaitu mencurahkan segala
potensi dan kesempatan dalam rangka mencapai kesimpulan hukum yang diderivasikan dari
sumber pokoknya. Dengan kata lain, bahwa ilmu ini hanya dapat diperoleh oleh orang-orang
yang sudah mencapai kualifikasi mujtahid, bukan sembarangan orang bisa atau dengan cara

hanya ingin main-main saja.

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 3



d. Bahwa sumber-sumber hukum tersebut sudah terperinci menurut cabangnya masing-masing,

baik yang bersifat pasti Qath’i maupun Zhanni.

Figih dalam Pesantren

Secara historis, eksistensi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam yang mengalami
perkembangan pesat hingga kini di Indonesia tidak terlepas dari rangkaian sejarah yang sangat
panjang. Proses pelembagaannya sudah dimulai ketika para pendakwah atau wali menyebarkan
ajaran Islam pada masa awal sejarah Islam di Indonesia melalui masjid, surau, atau langgar
(Zamakhsyari, 1982:49)

Dalam perkembanganya kemudian, pesantren menjadi tempat pendidikan dan pengajaran
agama Islam untuk mencetak ulama, kiai atau ustadz yang menjadi pemimpin keagamaan di
masyarakat. Pada masa modern, perkembangan pesantren ditunjukkan antara lain dengan
memadukan sistem pendidikan sekolah, madrasah dan universitas. Pesantren pun akhirnya tidak
menutup diri dari perkembangan gerakan dan wacana kontemporer seperti masalah-masalah
demokrasi dan feminisme. Memperhatikan perkembagan itu, diakui oleh banyak kalangan bahwa
kemampuan pesantren bertahan dan berkembang hingga sekarang menunjukkan kekuatannya untuk
merespons perubahan masyarakat dari masa ke masa. Bersamaan dengan pergeseran kurikulum,
pesantren juga mengalami perkembagan dan perubahan dalam bidang kemajemukan. Desakan
modernisasi yang menimbulkan kesadaran di kalangan pesantren antara lain mengenai demokrasi,
hak-hak asasi manusia dan emansipasi wanita atau feminisme. Pesantren dengan sendirinya
didorong untuk merespons wacana wanita dan sekaligus mempertimbangkan kembali pandangan-
pandangan tradisionalnya yang cenderung berlawanan dengan gerakan wanita.

Kajian figih yang biasanya terkesan bias gender mengalami koreksi kritis dari dalam
lingkugan pesantren sendiri.(Syafig,1999:13) Meskipun melalui proses yang panjang dan bertahap,
respons pesantren terhadap wacana wanita itu mempengaruhi aspek-aspek lain dalam sistem
pesantren. Tuduhan sebagian kalangan bahwa dunia pesantren dianggap kurang mengapresiasi
kiprah dan peran wanita dalam ranah publik tidak selamanya dibenarkan, karena ada sebagian
kalangan ulama pesantren yang justru menempatkan wanita sama dengan laki-laki baik sebagai

makhluk Tuhan maupun kiprahnya dalam ranah sosial-politik.

Fiqih Syafi’iy

Wanita dalam Pembahasan Aurat

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 4



Aurat merupakan anggota tubuh pada perempuan dan laki-laki yang wajib ditutupi menurut
agama dengan pakaian atau sejenisnya sesuai dengan batasan aurat masing-masing. Jika aurat itu
dibuka dengan sengaja maka berdosalah pelakunya. Masing-masing dari perempuan dan laki-laki
memiliki batasan aurat yang telah ditetapkan syariat Islam. Oleh karena itu, setiap muslim dan
muslimah wajib untuk mengetahui batasannya dan kemudian mentaatinya dengan menjaga auratnya
dalam kehidupan sehari-hari

Pengertian aurat menurut Syaikh Sa’id bin Muhammad Ba’alawi al-Hadramiy dalam

kitabnya Busyra al-Karim adalah :
i g Lo e les llaty Loy o) tls BY1 AL ety il ¢ 2y el 1a (3)sa)

Artinya : “Secara etimologis, aurat berarti kurang, sesuatu yang menjijikan, dan terkadang sesuatu

yang dianggap jijik akan dinamai dengan “aurat” karena dianggap jelek untuk diperlihatkan. Dalam

terminologi syara’, aurat berarti sesuatu yang haram untuk dilihat.” (Ba’alawi 2004:262)
Selanjutnya Imam Syafi’iy dalam kitabnya Al-umm menyebutkan batasan aurat wanita

dalam shalat yaitu :
Leegy LeadS laele JS0R (3 Jans 0T 310 e

Artinya: Wajib atas wanita menutup selain dua telapak tangan dan wajahnya dalam shalat
(Muhammad bin Idris, 1990:201)

Sedangkan aurat wanita di luar shalat dijelaskan oleh Imam Abu Ishaq Asy-Syairaziy dalam
kitabnya Al-Muhazab :

Ly 1l JB Lo b L YL gy oot Yy s pd) GuiSly sl V) 850 Bty e 341 L
DYy g W e CaSUly gl O™ s Cladly il ol e pl A 3 310 8 88 1 0y Leuis)

Bye S5 Jag oo sllaely S-S SISl dly )ty el (3 amsh 1) ) 5o 2

Artinya: Adapun wanita merdeka, maka seluruh tubuhnya merupakan aurat, kecuali wajah dan dua
telapak tangan. Hal ini berdasarkan firman Allah Ta’ala: “Dan janganlah mereka menampakkan
perhiasan mereka, kecuali yang biasa nampak dari padanya”. Ibnu ‘Abbas berkata (mengomentari
ayat ini), ‘yang dimaksud adalah wajah dan dua telapak tangannya’. Dasar lainnya adalah karena
Nabi SAW melarang wanita ketika ihram memakai sarung tangan dan cadar. Seandainya wajah dan
telapak tangan merupakan aurat, Rasulullah tidak akan mengharamkan menutupnya. Alasan lainnya

adalah karena adanya keperluan yang menuntut seorang wanita untuk menampakkan wajah dalam

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 5



jual beli, dan menampakkan telapak tangan ketika memberi dan menerima sesuatu. Maka, tidak
dijadikan wajah dan telapak tangan sebagai aurat.(Abu Ishaq, 1992:173)

Menurut Imam Ibnu Hajar dalam kitabnya disebutkan :

V5 I 5 e ) eidlg b (0 a3 s ) PR s w2 55 (5R) S (5
0y all a3 e S Wl s (5 ket asially 1000 axd ) ool Wl b G ) B35y

Artinya: Aurat wanita merdeka, meskipun dia itu belum mumayyiz dan aurat khuntsa merdeka
adalah selain wajah dan dua telapak tangan, zhahirnya dan bathinnya sehingga dua persendiannya,
berdasarkan firman Allah : “Dan janganlah mereka menampakkan perhiasan mereka, kecuali yang
biasa nampak dari padanya”, yaitu kecuali wajah dan dua telapak tangan. Alasan lain adalah karena
ada keperluan membukanya. Hanya haram menilik wajah dan kedua telapak tangan seperti halnya
yang lebih dari aurat hamba sahaya wanita, karena yang demikian itu berpotensi menimbulkan
fitnah.(Ibnu Hajar, 1998:112)

Pada dasarnya, anggota tubuh perempuan yang boleh terbuka hanya wajah dan kedua
telapak tangan, karena membuka wajah perempuan terkadang diperlukan seperti dalam jual beli.
Demikian pula kedua telapak tangan dibutuhkan untuk mengambil dan memberikan sesuatu dalam
berbagai kegiatan keseharian. (Abu Ishaq, 1992:219-220).

Disyaratkan juga tidak ada dugaan kuat ada pandangan syahwat dari laki-laki, maka tidak mengapa
seorang perempuan membuka wajahnya diluar rumah dengan pemahaman seperti di atas, hamun
apabila terbuka wajah seseorang perempuan diduga kuat ada laki2 yang memandangnya (dengan
sikap syahwat), maka itu menjadi haram membuka wajah baginya. (Syihab Ad-Din, 1998:208)
Wanita dalam Pembahasan Salat berjamaah

Salat berjamaah lebih utama 27 derajat dari pada salat munfarid (sendirian). Begitulah yang
disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW. Begitu juga dalam kitab-kitab banyak sekali fadilah-
fadilah atau keutamaan salat yang dilakukan secara berjamaah. Di antara keutamaannya adalah
menjadi washilah terhindar dari api neraka sekaligus bisa menyelamatkan kita dari sifat munafik.
Salat berjamaah juga mampu semakin meningkatkan peluang diterimanya salat dibanding dengan
salat sendiri. Sampai-sampai ada ulama yang menyatakan bahwa tidak ada alasan Allah tidak
menerima salatnya orang yang berjamaah. Padahal bisa diterimanya salat kita oleh Allah SWT

membutuhkan berbagai macam persyaratan yang tidak ringan. Salat yang diterima oleh Allah

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 6



dimulai dari dipenuhinya syarat sahnya salat dan rangkaian rukun yang harus dilakukan sesuai
dengan kaidah yang sudah ditentukan oleh agama.

Menurut Imam Zakariyya Al-Ansariy (w. 926 H), salah satu ulama di kalangan Mazhab
Syafi’iyyah menuliskan dalam kitabnya Asna al-Matalib Syarh Raud At-Talib sebagai berikut:

e 3 (cozd bosledl o) aslodd o) (e 24 Y )

“Dan kaum wanita tidak wajib melakukan salat berjamaah akan tetapi disunnahkan”. (Zakariyya
bin Muhammad al-Ansariy, 2000:209)

Dan juga menurut Al-Mawardiy (w. 450 H), salah satu ulama di kalangan Mazhab
syafi’iyyah menuliskan dalam kitabnya Al-Hawiy al-Kabir sebagai berikut:

ALl 095 E s 3 83l b ) e

Artinya: “Disunnahkan bagi wanita alar di rumah-rumah mereka bukan di dalam masjid”. (Abu Al-
hasan Al-Mawardi, 1426:163)

Dalam masalah keutamaan ini di dalam literatur figih diterangkan bahwa tidak ada
perbedaan antara pahala yang didapatkan laki-laki dan wanita. Kemudian Apakah harus di masjid
atau cukup di rumah dan bagaimana wanita yang berada di Pesantren? Dalam hal ini ulama
menjelaskan lebih lanjut, bahwa, laki-laki lebih utama melaksanakan salat fardhu berjamaah di
masjid dan wanita lebih utama melaksanakan salat fardhu berjamaah di rumah seperti yang
disampaikan oleh Syaikh Abu Bakr bin Muhammad Ad-Dimyatiy berikut :

o o Bl il 0 1S 3 L — o sy — il s I g 8 sld
L) (3 L Lzl el 3 Wb sl 0B T STUL TS e i S Y] a3

Artinya : Salat Fardhu berjamaah di masjid lebih utama bagi laki-laki hal tersebut berdasarkan
hadits : salatlah kalian di rumah-rumah kalian karena salat yang paling utama adalah salatnya
seseorang di rumahnya kecuali salat fardhu...... dan di sini terdapat pengecualian bagi wanita.
Untuk wanita salat berjamaah lebih utama dilaksanakan di rumahnya dari pada di masjid. (Abu
Bakr, 2000:5)

Keterangan di atas terkait masalah lebih utama atau tidaknya, bukan masalah boleh atau
tidaknya wanita melaksanakan salat berjamaah di masjid. Jadi, perbedaan pemahaman ini harus
dijelaskan sehingga tidak disalahfahami oleh sebagian masyarakat ketika mengetahui sekilas
pendapat di atas.

Begitu juga disampaikan Syaikh Muhammad Al-Khatib al-Syirbiniy di dalam kitabnya
Mughni Al-Muhtaj:

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | /



3 A aha s« cIE et B  Gk (1adh) 2 Gl B aeed ) 2l ()
Jonta)l 8 e 2l 2

Artinya : Salat Jamaah di masjid bagi selain wanita - dan sesamanya wanita adalah khunsa — lebih
utama dibandingkan dengan jamaah di selain masjid seperti di rumah dan jamaahnya perempuan
dan Khunsa di rumah lebih utama dibandingkan jamaah di masjid (Muhammad Al-Khatib
1426:179).

Bahkan, diterangkan di dalam kitab yang sama tentang wanita yang memiliki keadaan

menarik:

S & il pet ) 251 58

Artinya : Makruh bagi wanita yang “menarik™ hadir di masjid bersama para lelaki. (Muhammad Al-
Al-Khatib 1426:179)

Menurut Ar-Ramliy (w. 1004 H), merupakan salah satu ulama di kalangan Mazhab
Syafi’iyyah menuliskan dalam kitabnya Nihayah al-Muhtaj sebagai berikut :

) A e e b g Blente p gT g O 3 ) g Bleie S O]t Bsle pa B oSG
N
Artinya: “Dimakruhkan baginya (wanita) ikut Salat berjamaah di masjid jika dikhawatirkan

menimbulkan syahwat (Muhammad bin Ahmad Syihabuddin Ar-Ramli, 1984: 140)

Dan menurut Imam Nawawiy dalam kitab Majmu’nya:

Olmy 4 ¢ b Aot Sy BT 25 Yy e 2 sl G (3 Bl 0S5 Y il JG (g 5)
i ST Y opdy s ol mdd) wlas ay (gmoly) il ClomialS Llowial (A Comtn (Lo1)

Wl oS0l S5 b o84 B )l o 3 LSl

Artinya : (Permasalahan cabang) Berkata Ashab kita : Salat jamaah bagi perempuan tidak
merupakan kewajiban yang ‘ain dan bukan kewajiban Kifayah akan tetapi jamaah disunnahkan bagi
mereka kemudian di dalam pendapat ini ada dua aspek : 1.Disunnahkan sekali bagi perempuan
seperti disunnahkannya bagi lelaki 2. Pendapat yang lebih shahih dan pendapat ini diikuti oleh
Imam Ghazali dan yang lainnya bahwa : terkait kesunnahan jamaah bagi wanita, tidak dikuatkan
kesunnahan jamaah bagi wanita seperti dikuatkannya bagi lelaki, maka tidak makruh bagi wanita

meninggalkan jamaah meskipun makruh meninggalkan bagi laki-laki.(Y ahya, 2009:188)

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 8



Dengan pertimbangan di atas, maka dapat diambil kesimpulan terkait salatnya wanita di
masjid atau di rumabh, yaitu :

1. Salat wanita di rumah secara berjamaah lebih baik dari salat di masjid meski berjamaah, ini
berlaku bagi setiap jenis wanita (tua/muda/menarik/dsb).

2. Salat wanita muda di rumah lebih utama dari di masjid meski di rumah sendirian dan di
masjid jamaah, karena makruh hadirnya wanita muda di masjid sedang ia tidak makruh
meninggalkan jamaah.

3. Salat wanita tua di masjid berjamaah lebih utama dari salat sendiri di rumah karena ia tidak
makruh hadir di masjid dan sunnah jamaah.

Lantas bagaimana menyiasati salat wanita muda dalam hal ini santri wanita di lingkungan
pesantren agar mendapatkan pahala jamaah, sementara santri laki-laki tetap mendapatkan
keutamaan jamaah di masjid baik di lingkungan pesantren atau di lingkungan desa? Pilihan yang
ditawarkan oleh pesantren adalah pihak pesantren putri telah membuat jamaah sendiri khusus bagi
santri putri, tempatnya biasanya berada di aula pesantren putri atau di asrama masing-masing, jadi
santri putri tidak ketinggalan akan pahala dari sholat berjamaah dengan santri-santri putera yang
berada di masjid.

Sedangkan kalau cuma seorang semisal istri,yang sudah berada di rumah maka akan mudah
mengontrolnya untuk salatnya menunggu suami pulang dari masjid dan 7’adah atau jamaah berdua
dengan suami di rumah.

Berikut keterangan lebih lanjut, terkait salat berjamaah untuk suami dan istri, oleh Syaikh

Ibrahim Al-Baijuriy dalam kitabnya disebutkan :
bl azy oY asled) dead s bagd of amrgyy ooy asled) dliad Lady

Artinya: Seorang laki-laki juga mendapatkan keutamaan salat berjamaah dengan melaksanakannya
bersama istri atau keluarga yang lain, bahkan pelaksanaan salat berjamaah bersama keluarga di
rumahnya lebih utama. (Syaikh Ibrahim Al-Baijuriy, 2009:250)

Pendapat-pendapat tampaknya condong untuk bahkan membiarkan istri salat sendiri daripada suami
tidak ke masjid. Dan secara logika, kalau semua suami mengambil kebijakan salat dengan istri di
rumah karena kalau istri ke masjid makruh misalnya, maka masjid akan cenderung kosong. Namun
kalau ahli rumahnya banyak seperti diungkap dalam ibarot Mughni Al-Muhtaj di atas, maka akan
sulit mengontrol untuk menunggu suami pulang karenanya langsung dikatakan lebih afdhol jamaah
di rumah. Wallahu a’lamu bissowab.

Wanita dalam Pembahasan Memilih Calon

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 |9



Didalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) bagian ketiga Pasal 19 disebutkan sebagai berikut: Wali
nikah dalam perkawinan merupakan rukun yang harus dipenuhi bagi calon mempelai wanita yang
bertindak untuk menikahkannya.

Imam Syafi’iy dan kebanyakan para ulama berpendapat bahwa nikah tidaklah sah dengan cara
dilaksanakan sendiri oleh wanita atau walinya. Wali adalah orang yang berwenang untuk
melangsungkan akad pernikahan atas diri seorang wanita, dan ia tidak boleh membiarkan wanita itu
melangsungkan akad tanpa dirinya karena wali adalah syarat sahnya pernikahan, jika seorang wanita
menikahkan dirinya sendiri, maka nikahnya batil.(Ibnu Mas’ud, 2007:270).

Adapun dalil ‘aqliy (logika) ialah bahwa nikah itu mempunyai berbagai tujuan. Pernikahan adalah
ikatan antara keluarga. Wanita dengan kekurangannya dalam memilih, tentulah tidak dapat
menjatuhkan pilihan dengan cara yang baik, terutama lagi karena wanita itu memiliki perasaan
lemah lembut, yang kadang-kadang menutupi segi kemaslahatan. Untuk menghasilkan tujuan-tujuan
ini yang lebih sempurna, dilaranglah wanita mencampuri secara langsung akad nikah.

Al-Khatib Asy-Syirbiniy (w. 977 H), salah satu ulama di kalangan Mazhab Syafi’iyyah menuliskan
dalam kitabnya Mughni Al-Muhtaj sebagai berikut :

Gl ¥ oued

B () oo 5 Y Yy (O30 5) B we g2 35 5 0 I8 o gl ) el O 2l

STy bl A (BY A0) Bl B i A 25 1 B B2 ST G GS i Ban K

&

2&; jcuu&w{uy\ el st ohieh a5, {agf 33 ﬂibcijw

sallll 52 Oz B3 V) Wkl U o el 300 s A O 15 T o Baa 6 gl Js

i Qusds & sl oy ad leg onts WD gt wlin) b i BN ¢

Artinya: Sesungguhnya sebab menjadi wali itu ada empat, salah satunya karena ia adalah
ayahnya, dan telah disyari'atkan bahwa bagi seorang ayah untuk memaksa anaknya untuk menikah
baik ia perawan yang masih kecil ataupun sudah besar, berakal atau gila, tanpa izin anaknya selama
belum ada permusuhan yang nampak antara seorang anak dan ayahnya, seperti khabarnya Dar Al-
Qutni: $ayyib (janda) dia lebih berhak atas dirinya daripada walinya, dan perawan dinikahkan oleh
walinya. Dan dari riwayat muslim: "dan bagi seorang perawan sang ayah harus meminta izin
kepadanya" perintah dalam riwayat ini hukumnya Sunnah, karena anaknya belum berpengalaman
dalam masalah pernikahan dan ia sangat pemalu. Akan tetapi, apabila ada permusuhan yang nampak
antara mereka, maka sang ayah tidak boleh menikahkannya kecuali meminta izinnya tapi kalau tidak

nampak tidak apa-apa, karena ayahnya sangat menjaga anaknya dari aib dan lainnya, Mawardi

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 10



mengambil pendapat ini secara mutlak dan bagi Rauyani jaiz.. (Muhammad Al-Khafib Asy-
Syirbiniy. 1426:246)

Secara umum penyebab adanya perwalian di dalam perkawinan adalah sebagai berikut: a. Wali
Ubuwwah (hubungan bapak), yang termasuk di dalamnya adalah bapak dan kakek dan nasab ke atas.
b. Wali ‘Asabah, yang termasuk diantaranya adalah saudara kandung, saudara sebapak, anak dari
saudara kandung, anak dari saudara sebapak, paman sekandung, paman sebapak, anak dari paman
sekandung, anak dari paman sebapak, pamannya bapak, anaknya pamannya bapak. c. Wali sebab
memerdekaan, wali ini dimiliki oleh Sayyid (tuan) yang pernah memerdekakan budaknya. d. Wali
Imam, yakni perwalian oleh seseorang pemimpin yang dimaksudkan adalah gadi (hakim).
Al-Mawardi (w. 450 H), salah satu ulama di kalangan Mazhab Syafi’iyyah menuliskan dalam
kitabnya A/-Hawi Al-Kabir sebagai berikut :

Lot 54569 & s BB L sl e e g oY) s odls 546 5SS G

-

b 5 Ol 5 2 Erala) J&?J\ eI @;_;s C&éjs S IR L0 ;&SY\ S UGG L LSE ¢ s
;ﬁ\ Al salal K zo & psi Y Oi3 S A B gy Bae @ B WY A 585 ¢ Wl
Bl s s O - O B sy 5 - A K00 K0 Gl ¢ plai- Ji of gy - 23 38 1)

s e 3 g 0 BT 2 1 0 et e sl

Artinya :Bagi wanita-wanita perawan dibagi menjadi dua keadaan yaitu ketika mereka masih
bersama dengan ayah mereka dan ketika bersama dengan wali-wali selain ayah mereka. maka ketika
mereka bersama dengan ayah mereka ini juga dibagi kembali menjadi dua: perawan sighar (yang
belum baligh) dan perawan kibar (yang sudah baligh) perawan yang masih kecil atau belum baligh
itu boleh dipaksa oleh ayahnya untuk menikah, maka sang ayah boleh menikahkan anak wanitanya
yang masih perawan yang masih kecil tanpa harus memperhatikan keputusannya atau pilihannya,
dan akadnya menjadi lazim baginya selama masa kecilnya sampai ia dewasa, begitupula bagi sang
kakek dan seterusnya, atau seseorang yang dapat menikahkannya ketika ayahnya sudah tiada. -
Sampai perkataan —Pembahasan perawan yang sudah besar atau dewasa maka boleh bagi ayahnya
atau kakeknya ketika tidak ada ayah untuk menikahkannya secara paksa seperti perawan yang masih
kecil, untuk masalah izin kepadanya hanya sekedar perlakuan baik dan bukan syarat sahnya akad .
(Abu Al-Hasan al-Mawardiy, 1426:52)

Wali dalam pernikahan menurut Imam Syafi’iy dibagi menjadi dua bagian, yaitu wali Nasab dan

wali hakim, penjelasannya adalah sebagai berikut: a. Wali Nasab yaitu seseorang yang berhak

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 11



melakukan akad pernikahan dari calon pengantin wanita berdasarkan hubungan darah (keturunan)
antara dia dengan calon pengantin wanita tersebut. Wali nasab bila dilihat dari dekat dan jauhnya
hubungan darah (keturunan) dengan calon pengantin wanita b. Wali Imam, yakni perwalian oleh
seseorang pemimpin yang dimaksudkan adalah gadi (hakim).

Hak ljbar

Hak ijbar merupakan suatu kekuasaan yang diberikan kepada seseorang (wali mujbir) untuk
menikahkan anak wanita yang berada dalam perwaliannya walaupun tanpa dimintai persetujuannya.
Menurut Imam An-Nawawi (w. 676 H), salah satu ulama di kalangan Mazhab Syafi’iyyah
menuliskan dalam kitabnya Raudhah At-Talibin terkait nikahnya perawan dan yang lainnya, sebagai
berikut :

NV om0 s S o Lyl oy AU Ol oty B3] i 8581y 3pial) S gy SO
Mia 873 VTl fobdl J- (3 3L YL O gz S o LG L 58l 3glie Lgisg

Artinya : Seorang ayah boleh menikahkan “perawan” yang masih anak-anak (belum baligh) dan
dewasa (sudah baligh) tanpa meminta izin, dan sunnah meminta izin kepada “perawan” yang sudah
baligh. Dan jika sang ayah menikahkannya dengan paksa maka nikahnya sah, meskipun antara
wanita dan ayahnya tampak permusuhan yang jelas. Sedangkan “Sayyib“, maka sang ayah tidak
boleh menikahkannya tanpa izin ketika dia sudah baligh, dan kedudukan kakek sama seperti ayah
dalam hal ini. (An-Nawawi, 1991:53)

Dan juga menurut beliau dalam kitabnya yang lain yaitu Al-Majmu>' Syarh Al-Muhazab

menjelaskan lebih lanjut sebagai berikut :

38 ol Sl G by pE e S gy Ay O s do o e Jus o)y SIL
B3] Blas Jaod 3l LY 038 OF >etas WYy ..., Blaw L3y pld W3liny OF Comndb aal cils”
b COlST 0 £ Lol B cond O BB ol Ly L 03b g w5 OF VI Leggp Ay OYI pad 552 Vs
85, Y Lega umY 2 f aAble

Artinya: Ayah dan kakek boleh menikahkan perawan tanpa izinnya baik dia anak-anak (belum
baligh) atau sudah dewasa (sudah baligh)...dan ini menunjukkan bahwa wali lebih berhak atas
perawan. Dan jika dia sudah baligh maka disunnahkan meminta izinnya, dan izinnya adalah diam,
karena dia malu untuk mengungkapkan secara lisan kepada sang ayah bahwa dia mengizinkan maka

diamnya adalah izin, dan selain ayah dan kakek tidak boleh menikahkannya tanpa izin. Sedangkan

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 12



“Sayyib” yang telah hilang kegadisannya karena jima’, jika sudah baligh dan berakal maka siapapun
tidak boleh menikahkannya tanpa izinnya. (Y ahya bin Syaraf. 2009:165)
Wali Mujbir adalah wali yang berhak menikahkan orang yang berada di dalam perwaliannya,
sifatnya adalah memaksa dan berfsifat wajib untuk di lakukan walaupun tanpa seizin darinya.34 2)
sedangkan, Wali Ghoiu Mujbir adalah kebalikan dari wali mujbir, yaitu wali yang berhak
menikahkan seseorang yang berada di dalam perwaliannya tetapi sifatnya tidak memaksa dan tidak
wajib untuk dilakukan. Melainkan hanya sekedar berhak untuk menikahkan saja. (Ali Ibn ‘Umar Al-
Daruqutni, 2004:322-3223).
Dari keterangan di atas diambil kesimpulan bahwa: Hak ijbar harus dimaknai sebagai bentuk
perlindungan atau tanggung jawab seorang ayah terhadap anaknya karena adanya anggapan bahwa
anak wanitanya belum atau tidak memiliki kemampuan untuk bertindak sendiri dalam pernikahan.
Adanya anggapan itu mengindikasikan adanya bias gender dalam keluarga yang menganggap wanita
lemah akal. Wallahu a’lamu bissowab.

Wanita dalam Pembahasan Nafkah
Memenuhi kebutuhan istri merupakan kewajiban utama seorang suami. Kebutuhan yang dimaksud
tidak hanya kebutuhan materi, tapi juga kebutuhan non-materi. Selain mencukupi kebutuhan istri,
seorang suami juga mesti menafkahi anak-anaknya sampai mereka dewasa dan mandiri. Kedua hal
ini sudah menjadi tanggung jawab suami dan konsekuensi berumah tangga.
Sebetulnya ada tujuh perkara yang menjadi hak seorang istri atas suaminya, yang dikumpulkan oleh
ulama dalam syair berikut :

b Lboal =50 e e gl Gsa
O G

La by Al PRI I U QP PR S
gl lia —Ssa

o) ety oSl L5 e Lelal can (B oIl e

Artinya : Hak-hak seorang istri atas suaminya ada 7 : Memberikan makanan pokok, Memberikan
lauk pauk, Memberikan pakaian, Memberikan tempat tinggal, Memberikan alat bebersih,
Memberikan perabot rumah tangga, Memberikan pembantu (apabila memang di rumahnya dahulu
ada pembantu). (Muhammad Nawawi, 2015:378)

Menurut Imam Asy-Syafi’iy (w. 204 H), ulama pendiri mazhab Syafi’iy menuliskan dalam kitabnya
Al-Umm sebagai berikut :

b Jos 13] ale CF LS gt ade oy e Jomll e 0 iy 1S 0570

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 13



Artinya : Wanita perawan berhak mendapatkan nafkah dari suaminya jika tidak ada penghalang
terjadinya Jima’’, sebagaimana ia berhak mendapatkan nafkah setelah dijima’. (Muhammad bin Idris
Asy-syafi’iy, 1990:96)

Hal serupa juga disampaikan oleh Syaikh Zainudin Al Malibariy (w. 987 H), salah satu orang yang

alim dari mazhab Syafi’iy menuliskan dalam kitabnya Fath Al-Mu’in sebagai berikut :

e sl e L r 5 b gl Yl e (@oSh) B g il 5f (Rrg))) ke ilae Loy V1A 2
el UM diall o W ALl ad e £ S 5 5 Ll g gkl

Artinya : “Wajib menafkahi satu mud yang akan diterangkan dan yang diatafkan (bagi istri) atau
budak wanita dan istri yang sedang sakit (yang mungkin jima’) bersenng-senang dengan istri dan
seseorang yang memindahkannya pada tempat yang dikehendaki ketika dirasa aman dalam
perjalanan dan tujuan walaupun dengan melewati laut yang kemungkinan besar keselamatannya
maka tidak wajib memberikan Nafagah sebab ‘Aqad berbeda halnya pendapat qaul gadim.”
(Zainuddin Al-Malibariy, 2000: 60)

Dalam keputusan Bah$ul Masa’il di pesantren diterangkan bahwa kewajiban suami dalam menafkahi
istri nya tergantung kemampuannya. Maka untuk kewajiban memberikan nafkah ini pun berbeda-
beda, bagi seorang suami yg tidak mampu (seorang yang tidak memiliki harta untuk keluar dari
kemiskinannya) setiap hari adalah 1 mud makanan pokok (sang istri), dan bagi suami yang mampu
(kaya) adalah 2 mud, sedangkan bagi suami yang biasa-biasa saja (tidak masuk kategori kaya dan
tidak pula miskin ) adalah 1,5 mud. Dan diberikan setiap hari di waktu pagi, ini semua apabila istri
makan sendiri tanpa suami, apabila bersamaan makannya maka suami tetap berkewajiban mencukupi
keperluan tersebut. Serta mencukupi keperluan yang telah disebutkan diatas semisal lauk pauk,
pakaian, dll. (Zainuddin, 2000:119)

Dan sebaiknya suami istri bermusyawarah dalam masalah ini sehingga tidak ada hak-hak ataupun
kewajiban yang terabaikan sehingga nantinya timbul kerelaan dari pihak istri ataupun suami.
Konteks zaman pada pembuatan konsep kadar nafkah istri adalah masa dimana Imam Syafi’iy masih
hidup sehingga segala sesuatu yang berkaitan dengan penerapan kadar nafkah istri tersebut
disesuaikan dengan kebutuhan para istri pada masa itu. Sebagaimana pada jumlah kadar minimal
nafkah istri oleh suami yang disebutkan dalam satuan mud. Asal pemilihan satuan mud adalah
karena pada saat penetapan konsep kadar nafkah istri, Imam Syafi’iy menganalogikan nafkah istri
dengan jumlah kafarat yang satuan bayarnya menggunakan mud serta karena di antara keduanya

memiliki kesamaan sifat yaitu merupakan harta yang dapat dihitung. Selain itu, penggunaan satuan

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 14



mud merupakan bentuk ukuran untuk menghindari perbedaan yang timbul jika menggunakan ukuran
mata uang yang berlaku pada saat itu. (Syamsuddin Ar Ramliy, 2009:295).

Namun Jika dibandingkan dengan saat ini, jJumlah mud di atas telah dikonversikan dalam satuan
kilogram yang berlaku di negara Indonesia. Maka jumlahnya sekitar dengan 0,6 ons. Atau
dibulatkan sampai 7 Ons. Pada jumlah tersebut, jika dijadikan sebagai patokan minimal nafkah
suami kepada sang istri maka tidak akan mampu memenuhi seluruh kebutuhan rumah tangga dalam
kesehariannya. Dan benar jika diterapkan pada masa Imam Syafi’iy jumlah tersebut mampu
memenuhi seluruh kebutuhan rumah tangga. Namun jika diterapkan pada saat ini dengan kondisi
harga bahan makanan pokok yang tidak stabil, maka ketentuan kadar tersebut tidak akan mampu
mengakomodir kebutuhan dalam rumah tangga. Wallahu a’lamu bissowab.

Wanita dalam Pembahasan Warisan

Hukum Islam mengatur jika wanita juga berhak mendapatkan harta warisan. seperti halnya laki-laki.
Menurut Imam Taqiyuddin Al-Hisniy salah satu ulama Mazhab Syafi’iy di dalam kitabnya Kifayat

Al Akhyar beliau menerangkan :

Bl e e U5 Y1 e e 055 U5 0T J) Y1 g e o B bl oDl L
235 S8 ¥ 8 a8 we ops 3 sidiy L sdig 35 i 0fs W g ) 50
s gjzj\j s3] s ‘5; VR g Semd GR35 gy e o L Vi3 aanally 25331 ;fU
S5 0 g sledly S gol R e slaa) SE e st 105 o33 e 2V oV

G popadly o S plaV) s 55 o of o LA 3230 o dnd o5 i

Artinya : “Adapun ahli waris dari kalangan wanita ada 7 orang, yaitu: anak, cucu wanita dari anak
laki-laki sampai berjumlah 7 orang yang disebut secara ringkas. Sebenarnya jika dirinci, ahli waris
wanita itu berjumlah 10 orang: anak wanita, cucu wanita dari anak laki-laki sampai ke bawah, ibu,
nenek dari bapak dan nenek dari ibu terus ke atas, saudari kandung, saudari sebapak, saudari seibu,
istri dan .. Semua orang ini adalah ahli waris menurut Ijma’ ulama. Jika mereka semua ada sebagai
ahli waris, maka hanya ada 5 orang yang saat itu berhak mendapatkannya, yaitu: istri, anak wanita,
cucu wanita dari anak laki-laki, ibu dan saudari kandung. Jika mungkin semua laki-laki dan wanita
ini ada sebagai ahli waris, maka hanya kedua orang tua, anak laki-laki dan anak wanita dan suami
atau istri. Dalil apa yang kami sudah sebutkan ini adalah Ijma’ulama dan nas-nas yang akan datang.”
(Abu Bakr bin Muhammad Al-Hisniy, 2000:26)

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 15



Di dalam islam, warisan yang diberikan orang tua untuk seorang wanita berjumlah separuh dari
seorang laki-laki.
Terkait hukum dalam waris ini, Allah swt telah banyak membicarakannya di dalam Al Qur’an, di

antaranya dalam Alquran surat An-Nisa’ :
B Bs e ST RSN 8o

Artinya : “Allah mensyari’atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu. Yaitu :
bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagian dua orang anak wanita.” (QS. An Nisa’: 11)
Hikmah dari bagian ahli waris laki-laki lebih banyak dari wanita di antaranya adalah karena laki-laki
punya beban atau tanggung-jawab menafkahi keluarga yang lebih, sedangkan wanita tidak
diwajibkan atas beban tersebut. Laki-laki punya beban kerja yang tidak mampu dilakukan wanita
seperti memberi biaya makan, minum, pakaian, obat-obatan, pendidikan, tempat tinggal, hingga
menggaji asisten rumah tangga.

Karena itu, suami harus bekerja keras untuk menghidupi keluarganya. Istri pun tidak memiliki
kewajiban untuk menafkahi keluarganya sepeser pun. Kewajiban istri sebatas pada meng awasi
ketertiban dan kenyamanan rumah tangga. Jika istri masih memiliki waktu luang untuk pekerjaan
kemasyarakatan yang disesuaikan bakat dan pendidikan, dia tetap tidak dibebani tanggung jawab
atas nafkah rumah tangga. Seandainya dia mendapat penghasilan dari pekerjaannya, maka, dia
berhak menguasai sepenuhnya atas harta tersebut. Dia bahkan bisa memberikan zakat kepada
suaminya jika suaminya tergolong orang yang miskin. Sebaliknya, suaminya tidak bisa memberi
zakat kepada istrinya karena istri merupakan orang yang wajib dinafkahi oleh suami. (Ali Ahmad
Al-Jurjawi. 2012:262)

Begitu juga, jika seorang wanita menikah, maka semua keperluan hidupnya menjadi tanggungan
suaminya. Sementara, bagian yang dia peroleh dari harta warisan bisa diinvestasikan atau
dibelanjakan untuk kepentingan dia sendiri. Dari sini, dapat dipastikan jika bagian wanita yang
separuh dari lelaki itu jauh lebih menguntungkan ketimbang bagian laki-laki. Belum lagi hak-hak
istimewa wanita yang diatur dalam Islam di luar hukum waris. Wanita punya hak untuk memiliki
harta sendiri tanpa sedikit pun hak bagi orang lain, baik orang tua maupun suaminya dan siapa pun
juga untuk ikut campur di dalamnya. Mereka tak berhak melakukan perdagangan atau transaksi
lainnya tanpa kerelaan penuh dari wanita. (Ali Ahmad Al-Jurjawi. 2012:264)

Akan tetapi, pola di masyarakat di Indonesia berbeda sekali dengan yang berarada di arab memang
seorang laki-laki dituntut penuh menopang kebutuhan keluarga, sedangkan di sini, kadang seorang

suami ikut istri, kadang istri ikut suami, dan yang terjadi kebanyakan hukum bagi rata untuk harta

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 16



milik orang tua, jadi tidak tepat disebut warisan, tapi hibah, karena kebanyakan sudah dibagi-bagi
sebelum orang tua meninggal.

Terkait dengan hibah ini pula, maka, sebaiknya dibagi secara merata kepada seluruh anak-anaknya,
sebagaimana pendapat jumhur ulama. Namun dibolehkan melebihkan bagian seorang anak tertentu
dari anak-anak yang lainnya manakala memang hal itu diperlukan, seperti : untuk biaya
pengobatannya, melunasi utang-utangnya, karena anaknya banyak, bekal pendidikannya atau yang
lainnya, sebagaimana riwayat dari Ahmad (Wahbah Al-Zuhailiy. 2012:414). Namun jika pembagian
hibah kepada anak-anak tertentu tidak memiliki alasan yang dibenarkan maka harta hibah itu perlu

kembali diperhitungkan. Wallahu a’lamu bissowab.

PENUTUP

Figih Mazhab Syafi’iy cukup berkembang luas di kawasan Asia Tenggara, begitu juga Mazhab
Syafi’iy yang mewarnai pendidikan pesantren diseluruh Indonesia. Mayoritas masyarakat Islam di
Indonesia memegang teguh Mazhab Syafi’iy dalam menjalankan dan melaksanakan ritual agamanya
dalam kehidupan sehari-hari.

Dan ilmu figih Mazhab Syafi’iylah yang telah memberikan gambaran terperinci tentang pembahasan
wanita diseluruh sisi kehidupannya, baik ranah umum maupun ranah khusus. Yang sering banyak
dibahas dalam figih adalah pembahasan yang terkait dengan hukum, karena memang di sinilah ranah
figih Islam. Pembahasan wanita terutama yang banyak dibahas dalam Figih Mazhab Syafi’iy antara
lain: Pembahasan Aurat, Pembahasan Sholat berjamaah, Pembahasan Dalam Menentukan calon,

Pembahasan Nafkah, Pembahasan Warisan.

DAFTAR RUJUKAN

Abu Al-Hasan al-Mawardiy. 1426 H. A/-Hawi Al-Kabir. Beirut: Dar al-Fikr.

Abu Bakr bin Muhammad al-Hisniy. 2000. Kifayat al-Akhyar Fi Halli Ghayat al-Ikhtisar, Beirut:
Muassasah al-Risalah.

Abu Bakr bin Muhammad Ad-Dimyatiy. 2000. /’anat Al- Talibin. Semarang:Toha Putra

Abu Ishaq Ibrahim As-Syiraziy. 1992. A/-Muhaddzab fi Fighil Imamis Syafi’iy. Beirut : Darul
Qalam.

Ali Ahmad al-Jurjawiy. 2012. Hikmatuttasyri' Wa Falsafatuhu. Beirut :Darul Fikr.
Ali Ibn ‘Umar Al-Daruqutni. 2004. Sunan Al-Daru Qutni. Beirut Lebanon: Aresalah Pubisher.

Al-Qurthubi. 1982 A/-Jami' li Ahkam al-Qur 'an. Cairo:Dar al-Katib.

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 17



An-Nawawiy. 1991. Raudatu Ath-Talibin, Beirut: Al-Maktab al-Islami.

Ba’alawiy Muhammad. 2004. Busyro Al Karim. Jeddah:Dar Al Minhaj.

Dede Rosyada. 1992. Hukum islam dan Pranata sosial. Jakarta : Raja Grafindo

Hafsah. 2013. Pembelajaran figih. Bandung:Cita pustaka Media Perintis.

Ibnu Hajar al-Haitamy. 1998. Tuhfah al-Muhtaj. Mesir, Mathba’ah Mushthafa Muhammad.
Ibnu Mas’ud. Zainal Abidin. 2007.Figih Mazhab Syafi’i 2. Bandung: Pustaka Setia.

Ibrahim Al-Baijuriy . 2009. Hasyiyah Al-Bajuri Ala Syarhi ibn Qosim Beirut : Darul Qalam.

Karel A. Steenbrink. 1994. Pesantren Madrasah Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun Modern.
Jakarta: LP3ES.

Muhammad Al-Khatib al-Syirbiniy. 1426 H. Mughni al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Fikr.
Muhammad bin Idris Asy-Syafi’iy. 1990. A/-Umm. Beirut: Dar al-Marifah.

Muhammad Idris Ramulyo. 1974 Hukum Perkawinan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.
Muhammad Nawawi bin Umar Al-Jawi. 2015 Nihayat Az-zain. Jakarta:Darul Kutub Islamiyah

Syamsuddin Al-Ramliy. 2009. Nihayat al-Muhtaj lla Al-Syarh al-Minhaj. Lebanon: Dar al-Kutub
al-Ilmiyah,.

Syafiq Hashim. 1999. Menakar Harga Wanita Bandug: MIZAN.

Syihabuddin Abu al-‘Abbas al-Qalyubi. 1998. Hasyiyah Qalyubi ‘ala Syarh al-Mahalliy ‘ala Minhaj
al-Thalibin . Beirut : Darul Qalam.

Wahbah Al-Zuhailiy. 2012. A/ Fighul Islamiy Wa Adillatuhu. Beirut:Darul Fikr
Yahya bin Syaraf An-Nawawiy. 2009. A/-Majmu' Syarah Al-Muhaz ab. Beirut: Dar al-Fikr.

Zakariyya bin Muhammad al-Ansariy. 2000. Asnal Matalib Syarh Raudhu Ath-Talib. Beirut: Dar
al-Kutub al-Ilmiyyah.

Zainuddin Al-Malibari, 2000 Fathul Mu’in bisyarhi qurrotul ‘ain. Semarang:Thoha Putera.

Zamakhsyari Dhofier, 1982. Tradisi Pesantren . Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai.
Jakarta:LP3ES.

Tadris, Volume 14/No. 1/Tahun 2020 | 18



