SISTEM PENDIDIKAN ISLAM PADA SURAU DAN PONDOK PESANTREN
HIDAYATUL ISLAMIYAH TUBAN

Much. Machfud Arif
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
machfud.tuban@gmail.com
Emi Nur Sa’diyah
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban

nursadiyahemi@gmail.com
Shofiyullahul Kahfi
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
shofiyullahulkahfi@stitmatuban.ac.id

Abstrak

Perkembangan pendidikan Islam ditandai dengan munculnya pesantren dan pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam. Kehadiran pesantren tidak lepas dari kebutuhan masyarakat. Oleh
karena itu pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam senantiasa menjaga hubungan
harmonis dengan masyarakat sekitar agar keberadaannya di masyarakat tidak menjadi asing.
Sekaligus, seluruh kegiatan yang dilaksanakan di pondok pesantren mendapat dukungan dan
apresiasi dari masyarakat. Sejarah pesantren merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari
sejarah perkembangan masyarakat Indonesia. Hal ini dapat dibuktikan mulai dari masa
kesultanan Islam Aceh pertama pada abad pertama Hijriyah, kemudian pada masa Wali Songo
hingga awal abad 20. Berdasarkan penelitian yang saya lakukan, termasuk berdasarkan hasil
pencarian. Berdasarkan informasi dan data yang saya peroleh, masyarakat cenderung
beranggapan bahwa Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban bersifat
dinamis dan berkembang seiring berjalannya waktu serta tidak statis. Strategi yang diterapkan
adalah diskusi, tanya jawab, percakapan, konsultasi, modeling, storytelling dan adaptasi. Para
santri kemudian juga diberi tugas mamakiah. Sebagai dasar integrasi ke dalam
masyarakat,strategi ini dilaksanakan dengan mempertimbangkan kondisi bahwa peserta didik
harus memperoleh informasi umum yang asli namun sekaligus harus memperluas informasi
terkait dengan informasi yang lebih spesifik. Tingkat pelatihan di sekolah pengalaman hidup
Islam tidak sebatas di lembaga pendidikan yang menggunakan kerangka tradisional. Pada
umumnya kemajuan siswa tergantung pada isi mata pelajaran tertentu, yang ditentukan oleh
perbaikan dan perubahan buku yang dipelajarinya. Apabila penggantinya telah menguasai satu
kitab atau lebih dan lulus ujian (imtihan) yang diselenggarakan oleh kiainya, maka ia berpindah
ke kitab lain yang lebih tinggi derajatnya. Ternyata, sistem penilaian di pesantren tidak
didasarkan pada usia, melainkan berdasarkan seberapa baik santri menguasai kitab-kitab dari
yang tersulit hingga tersulit.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Pesantren, Hidayatul Islamiyah

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 12


mailto:machfud.tuban@gmail.com
mailto:nursadiyahemi@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan adalah semangat kehidupan. Bangsa yang besar adalah bangsa yang mengutamakan
pendidikan. Konsep pendidikan paling terkenal dirumuskan oleh Organisasi Pendidikan dan
Kebudayaan PBB (UNESCO). Yang sering disebut dengan pilar pendidikan. UNESCO
membaginya menjadi empat pilar: learning to know, learning to do, learning to be, dan learning
to live Together.

Lembaga pendidikan di Indonesia meliputi sekolah formal, nonformal, dan nonformal.
Pesantren merupakan salah satu jenis pendidikan nonformal. Islamic Life Experience School
merupakan salah satu lembaga pendidikan nonformal yang tersebar di Indonesia. Dari situlah,
di tengah masyarakat, lahirlah pesantren. Pengalaman hidup masing-masing mazhab
mempunyai karakteristik yang berbeda-beda tergantung pada jenis kewenangan dan strategi
yang diterapkan dalam pembelajaran. Saat ini, Islamic Life Experience School hanya dikenal
sebagai lembaga pendidikan Islam yang ketat. Dengan kemajuan inovasi, pesantren melakukan

adaptasi dengan menampilkan informasi umum dan beradaptasi dengan perkembangan terkini.

Sekolah Islam di rumah dinilai mulai eksis pada saat Islam masuk ke Indonesia.
Diketahui, sekolah pengalaman hidup umat Islam terkemuka ini didirikan oleh salah satu guru
Songo, Syekh Maulana Malik Ibrahim. Sekolah pengalaman hidup Islam tumbuh dan
berkembang secara bertahap namun jelas, menjadi komunitas penelitian yang serius dalam
ilmu pengetahuan Islam. Selama sisa abad ke-19, sekolah-sekolah yang menerapkan kehidupan
Muslim tetap bersifat non-tradisional, hingga terjadi perubahan pada awal abad ke-20, yang
menggabungkan kerangka kerja gaya lama dan rencana pendidikan yang berfokus pada sains
yang ketat. Saat ini, sekolah Islam inklusif dapat dibedakan menjadi dua, yaitu sekolah

konvensional dan sekolah Islam kontemporer.

Keberadaan pesantren menjadi mitra ideal bagi organisasi pemerintah untuk bersinergi
meningkatkan mutu pendidikan di daerah. Mewujudkan perubahan sosial melalui penyediaan
sumber daya manusia yang berkualitas dan beretika. Lebih lanjut, transformasi sosial di era
kemerdekaan menuntut daerah untuk lebih peka dalam menggali potensi lokal dan kebutuhan

masyarakat agar kapasitas yang ada di masyarakat dapat lebih optimal. Untuk dapat

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 13



meningkatkan peran pendidikan dalam menyediakan sumber daya manusia yang berkualitas,

maka pondok pesantren harus meningkatkan mutu dan memperbaharui model pendidikannya.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis deskriptif. Pendekatan
kualitatif adalah penelitian yang digunakan untuk meneliti pada kondisi obyek yang alamiah,
dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci, teknik pengumpulan data dilakukan secara
triangulasi (gabungan observasi, wawancara dan dokumentasi), data yang diperoleh cenderung
data kualitatif, hasil penelitian kualitatif bersifat untuk memahami makna, memahami

keunikan, mengkonstruksi fenomena. (Sugiyono, 2019:9-10).

Metode penelitan kualitatif ini lebih menggunakan pada wawancara, persepsi dan
dokumentasi, untuk menyampaikan informasi yang luas dan terorganisir tentang suatu
masalah. (Afifah, 2022:41).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pengertian dan sejarah pondok pesantren

Institusi Pendidikan Islam menjalankan kemampuan dan tugasnya sesuai dengan
kebutuhan zaman (Nizar,2007). Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia antara lain
ditandai dengan munculnya berbagai lembaga pendidikan secara bertahap, dari yang paling
sederhana hingga tahapan yang dianggap modern dan komprehensif.

Pengalaman hidup Sekolah Islam adalah “bapak™ pendidikan Islam di Indonesia,
didirikan berdasarkan kebutuhan dan tuntutan zaman. Hal ini akan kita lihat sepanjang sejarah:
jika kita kembali ke masa lalu, sekolah Islam yang benar-benar inklusif lahir dari kesadaran
akan komitmen terhadap dakwah Islam, khususnya penyebaran transformasi dan penciptaan
ajaran Islam serta sosialisasinya. ulama atau kesatuan dakwah.

Pondok dan madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam yang menandai
berkembangnya pendidikan Islam. Kehadiran pesantren pengalaman hidup tidak lepas dari
kebutuhan individu. Oleh karena itu, sekolah pengalaman hidup Islam, sebagai lembaga

pendidikan Islam, senantiasa menjaga hubungan baik dengan lingkungan agar kehadirannya di

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 14



masyarakat tidak menjadi hal yang mengasingkan. Sekaligus masyarakat mendukung penuh
dan mendukung seluruh kegiatan yang dilakukan di pesantren.

Menurut definisi dasarnya, sekolah pengalaman hidup Islami adalah “tempat di mana
para santri dapat belajar”, sedangkan bungalow berarti “tempat sederhana”. rumah atau rumah
bambu".Pondok juga berasal dari kata Arab fanduk yang berarti “asrama atau asrama”
(Hasbullah,1999). Nasir menggambarkan sekolah Islam yang tinggal di dalam sebagai institusi
yang memberikan pelatihan dan pendidikan serta penciptaan dan penyebaran informasi Islam
yang ketat (Nasir, 2005).

Sejarah pesantren merupakan bagian integral dari sejarah perkembangan Indonesia
masyarakat. Terdapat bukti bahwa sejak masa kesultanan Aceh pertama pada abad pertama
Hijriyah, kemudian pada masa Wali Songo hingga awal abad ke-20, banyak pelindung dan
ulama yang menjadi cikal bakal desa-desa baru. Sepanjang sejarah perjuangan mengusir
penjajahan di Indonesia, pesantren telah memberikan kontribusi yang besar dalam bidang
pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan bangsa Indonesia. Perjuangan ini diawali oleh
Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus), Trenggono, Fatahillah (Kesultanan Demak) yang
berperang mengusir Portugis (abad ke-15), disusul oleh Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin,
Pangeran Antasari, Pangeran Diponegoro dan lain-lain. hingga revolusi materi tahun 1945
(Saridjo, 1982).

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Lembaga
pendidikan ini telah berkembang khususnya di Pulau Jawa selama berabad-abad. Maulana
Malik Ibrahim (w. 1419 di Gresik, Jawa Timur), bapak spiritual Walisongo, dalam komunitas
santri Jawa, dianggap sebagai guru pesantren tradisional di Jawa (Zuhri, 1979).

Alwi Syithab mencontohkan bahwa Syekh Maulana Malik Ibrahim atau Sunan Gresik
adalah orang pertama yang membangun pesantren untuk mendidik dan memberi semangat para
santri. Tujuannya agar mahasiswa menjadi misionaris yang berkualitas sebelum diterjunkan
langsung ke masyarakat luas (Haedari, 2004).

Faktanya, pesantren dilndonesia berkembang secara masif. Menurut laporan
pemerintah Belanda, di Pulau Jawa saja pada abad ke-19 terdapat sekitar 1.853 santri sehingga
totalnya menjadi sekitar 16.500 santri. Jumlah ini belum termasuk sekolah-sekolah pengalaman
hidup Islam yang didirikan diluar Jawa, khususnya Sumatera dan Kalimantan, yang lingkungan
ketatnya dikenal kuat pengaruhnya (Hasbullah,1999). Pada awalnya, sekolah-sekolah
pengalaman hidup Islami hanya berfungsi sebagai alat untuk proses Islamisasi, sekaligus

memperkuat tiga komponen pendidikan khususnya cinta kasih: menanamkan keimanan, agama

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 15



untuk menyebarkan informasi dan alasan yang baik untuk mengenal aktivitas lokal dalam
kehidupan sehari-hari. (Haedari, 2005).

Pada tahun 1882, pemerintah Belanda mendirikan Priesterreden (pengadilan agama)
untuk mengawasi kehidupan beragama dan pengajaran di pesantren. Tak lama kemudian,
dikeluarkan surat keputusan pada tahun 1905 yang mengatur bahwa guru agama yang hendak
mengajar harus mendapat izin dari pemerintah setempat. Peraturan yang lebih ketat pun
diberlakukan pada tahun 1925 untuk membatasi jumlah orang yang diizinkan mengajar kelas
Al-Quran. Akhirnya, pada tahun 1932, dikeluarkan peraturan yang memungkinkan untuk
menghapuskan dan menutup sekolah-sekolah yang tidak memiliki izin atau menawarkan
kursus-kursus yang tidak dinilai tinggi oleh pemerintah.

Setelah pengalihan kekuasaan kepemilikan pada tahun 1949, Republik Ceko Indonesia
pemerintah mendorong pengembangan sekolah negeri seluas-luasnya dan membuka posisi
dalam administrasi modern bagi masyarakat Indonesia yang bersekolah di sekolah negeri
tersebut. Dampak dari kebijakan tersebut adalah kekuatan pesantren sebagai pusat pendidikan
Islam di Indonesia semakin menurun. Artinya, jumlah generasi muda yang sebelumnya
berminat belajar di pesantren semakin berkurang dibandingkan generasi muda yang ingin
bersekolah di sekolah negeri yang baru diperluas. Akibatnya, banyak pesantren kecil yang
terpaksa tutup karena kekurangan santri. Namun yang perlu dicermati dalam sejarah adalah
perkembangan pendidikan pesantren yang sangat mantap dan pesat berdasarkan pengalaman
hidup. Seperti yang dikatakan Zuhairini, kebetulan “semangat Islam masih sangat terlindungi”
di Indonesia (Manfred, 1988).

Selain sekolah Islam pengalaman hidup, ada juga istilah yang merujuk pada lembaga
pendidikan Islam yang hampir sama. arti. berkualitas khususnya di Pulau Jawa kita sebut
dengan Sekolah Islam Langsung, Sekolah Islam Langsung Terjadwal Harian, sedangkan di
daerah Aceh disebut Dayah, Rangkang atau Muenasah dan di daerah Minangkabau disebut
surau. (Departemen Agama, 1986). Sebagai landasan pengembangan lebih lanjut, kehidupan
Islam di sekolah merupakan tempat dimana peserta didiknya benar-benar dipusatkan, dididik
dan dikoordinasikan untuk menjadi manusia seutuhnya oleh para kyai atau pendidik.Dalam
masa perjuangan menghilangkan imperialisme di Indonesia, terdapat Banyak sekali pesantren
yang berkontribusi dibidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan masyarakat
Indonesia. Pangeran Sabrang Lor, Trenggono, Fatahillah pada masa Kerajaan Demak, yang
berperang mengusir Portugis (abad ke-15), memulai pertempuran ini. Kebijakan ini berlanjut
pada masa pemerintahan Cik ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari, Pangeran

Diponegoro dan lain-lain hingga terjadinya revolusi material tahun 1945 (Saridjo, 1982).

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 16



Pendapat lain yang menyatakan bahwa pesantren berakar pada tradisi Islam itu sendiri,
khususnya tradisi tarekat. Pesantren erat kaitannya dengan tempat khas pembelajaran sufi.
Pendapat tersebut didasari oleh kenyataan bahwa penyiaran Islam di Indonesia pada awalnya
dikenal terutama dalam bentuk kegiatan tarekat. Hal ini ditandai dengan terbentuknya
kelompok organisasi tarekat yang melaksanakan kegiatan dzikir dan wirid tertentu. Dan ketua
tarekat disebut kyai, yang mewajibkan pengikutnya melakukan suluk empat puluh hari dalam
setahun dengan tinggal bersama anggota tarekat di masjid untuk melakukan kegiatan ibadah di
bawah pimpinan kyai. Selain mengajarkan amalan tarekat, umat juga mempelajari kitab-kitab
agama yang termasuk dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan Islam. Kegiatan yang
dilakukan oleh para pengikut tarekat ini kemudian disebut pengajian, dalam perkembangan
selanjutnya organisasi pengajian ini tumbuh dan berkembang menjadi sebuah lembaga
pendidikan yang dikenal dengan nama pesantren (Nasution, 1992). Persoalan mengenai asal
muasal pesantren belum dapat dipahami sepenuhnya karena merupakan cerita yang sangat tua

dan memerlukan informasi dari abad 17, 16 atau sebelumnya. (Adi, 2012).
2. Dasar Hukum Penyelengaraan Pondok Pesantren

Ada referensi yang sah dijadikan landasan penyelenggaraan pesantren sebagai
penyelenggara pendidikan baik formal maupun nonformal karena lembaga ini sangat senior

dalam menyelenggarakan pendidikan agama Islam.

Dengan dasar pemikiran yang sah tersebut, maka menjadi sebuah aturan bagi lembaga,
lembaga, direktur, kepala dan wali sekolah pengalaman hidup Islam dalam melakukan kegiatan

sekolah Islami baik secara resmi maupun mengawasi pendidikan di lingkungannya saat ini.

Di sini terdapat 6 standar yang menjadi alasan sah dalam mengarahkan sekolah pengalaman
hidup Islam, baik dari UUD 1945, Peraturan Perundang-undangan, Undang-Undang Tidak
Resmi maupun Pedoman Ulama. Pondok pesantren niscaya akan menjaga reputasinya sebagai
bangsa dan negara dengan menaati, menaati, dan menegakkan pedoman yang dituangkan
dalam kerangka hukum tersebut.Berikut undang undang ataupun peraturan sebagai dasar

hukum dalam menyelenggarakan pondok pesantren di Negara Kesatuan Republik Indonesia:

a. UUD 1945;

b. Peraturan Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Persekolahan Umum (Berita Negara
Republik Indonesia Tahun 2003 Nomor 78, Tambahan Lembaran Negara Republik
Indonesia Nomor 4301).

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 17



c¢. Undang-undang tidak resmi Nomor 55 Tahun 2007 tentang Diklat Ketat dan Pengarahan
Ketat (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2007 Nomor 124, Tambahan
Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4769).

d. Petunjuk Bagi Pendeta Nomor 13 Tahun 2014 tentang Pembinaan Agama Islam Yang
Tegas (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 822).

e. Petunjuk Imam Agama Nomor 18 Tahun 2014 tentang Satuan Pendidikan Islam di
Pondok Pesantren (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 972).

f. Instruksi Menteri Agama Nomor 71 Tahun 2015 tentang Ma'had Aly (Berita Negara
Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 1761).

Premis yang sah di atas diambil atau dikutip dari Peraturan khusus tentang lzin
Fungsional Penyelenggaraan Penyelenggaraan Islam Inklusif. Pemberitahuan Perwira Sekolah,
Pendidikan Umum dan Pelatihan No. 3408 Tahun 2018. (Singorejo, 2018)

Untuk menyeimbangkan kerasnya sekolah yang mengalami kehidupan umat Islam,
pemerintah telah memberikan bimbingan dan dukungan sebagai inspirasi untuk terus bekerja
sesuai tuntutan dan kebutuhan . masyarakat dan kemajuan. Kursus akademis Islam tingkat

lanjut fokus pada:

a. Mengembangkan potensi pesantren sebagai lembaga sosial di pedesaan dan
meningkatkan tujuan kelembagaannya dalam kerangka pendidikan nasional

b. Menerapkan rencana pendidikan dengan strategi pengajaran untuk mengoordinasikan
keterampilan dan tingkat kemajuan akademis hingga pengalaman hidup Muslim
sepenuhnya,

c. Meningkatkan pelatihan kompetensi pengalaman hidup Islam dan lingkungan sekolah
untuk mengembangkan kompetensi sekolah Islam di bidang latar belakang sosial dan gaya
hidup daerah,

d. Penyelenggaraan sekolah pengalaman hidup Islami dengan madrasah sesuai Surat Kerja
Sama Tiga Imam (SKB 3 Ulama Tahun 1975) tentang Pengerjaan Hakikat Diklat di
Madrasah (Negara 1992).

3. Tujuan pendidikan dalam pondok pesantren

Pada dasarnya pesantren sebagai lembaga pendidikan islam, tidak memiliki tujuan yang
formal tertuang dalam teks tertulis. Tujuan-tujuan tersebut tertuang secara formal dalam teks
atau hanya berupa konsep-konsep yang tersimpan dalam fikiran pendidik. Hal itu tergantung

dari kebijakan lembaga yang bersangkutan.

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 18



Untuk mengetahui tujuan pesantren dapat dilakukan melalui wawancara kepada kiai
atau pengasuh pondok yang bersangkutan. Menurut Mastuhu berdasarkan wawancara yang
dilakukannya, bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah menciptakan dan menggambarkan
kepribadian muslim yaitu kepribadian yang beriman dan bertaqgwa kepada tuhan, berakhlak
mulia, bermanfaat bagi masyarakat atau khidmat kepada mesyarakat dengan jalan menjadi
kaula atau abdi masyarakat yang diharapkan seperti kepribadian rasul yaitu pelayan masyarakat
sebagaimana kepribadian Nabi Muhamad SAW, mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam
kepribadian, menyebabkan agama atau menegakkan islam dan kejayaan umat ditengah-tengah
masyarakat (Izz.al-Islam wa al-muslimin) dan mencintai ilmu dalam rangka mengembangkan
kepriadian manusia.

Menurut keputusan hasil musyawarah/lokakarya intensifikasi pengembangan pondok
pesantren yang dilakukan di Jakarta pada tanggal 2 s/d 6 mei 1978, tujuan umum pesantren
yaitu membina warga negara agar berkepribadian muslim sesuai dengan ajaran-ajaran agama
islam dan menanamkan rasa keagamaan tersebut. Pada segi kehidupannnya serta
menjadikannya sebagai orang yang berguna bagi agama, masyarakat dan negara.

Adapun tujuan khusus pesantren adalah:

a. Mendidik santri/warga masyarakat santri menjadi umat Islam yang bertaqwa kepada Allah
SWT, berakhlak mulia, berakal budi, berketerampilan serta sehat jasmani dan rohani sebagai
warga negara yang taat Pancasila. >b. Mendidik santri/santri untuk mentransformasikan umat
Islam menjadi pejabat ulama dan dakwah yang ikhlas, tabah, tangguh dan giat dalam
menjalankan sejarah Islam secara komprehensif dan dinamis.< br>c. Mendidik peserta
didik/santri membentuk karakter dan mempertebal jiwa kebangsaan sehingga mampu
melahirkan manusia maju dan bertanggung jawab dalam pembangunan bangsa dan negara.

d. Pelatithan lembaga penyuluhan untuk pengembangan mikro (keluarga) dan regional
(lingkungan pedesaan/masyarakat).

e. Mendidik santri/santri menjadi tenaga terampil dalam berbagai bidang pembangunan,
khususnya pengembangan mental dan spiritual.

f. Pendidikan siswa/santri berkontribusi terhadap peningkatan kesejahteraan masyarakat
lingkungan dalam konteks upaya pengembangan masyarakat nasional.

Semua tujuan tersebut di atas dirumuskan melalui refleksi (hipotesis), wawancara yang
dilakukan oleh peneliti dan pengambilan keputusan. dibuat sebelumnya dari diskusi/lokakarya
(SH 20006).

4. Tipe Pondok Pesantren

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 19



Seiring dengan laju perkembangan sosial, pendidikan di pesantren baik dari segi lokasi,
bentuk dan isi pun mengalami perubahan yang signifikan. Pesantren tidak lagi sesederhana
yang digambarkan seseorang, namun pesantren dapat mengalami perubahan tergantung
tumbuh kembangnya zaman.

Menurut Yacub, ada beberapa cara mengklasifikasikan pesantren (Khosin 20006),
khususnya:

a. Pondok Pesantren Salafi merupakan pesantren yang tetap mengajarkan kelas-kelas dengan
menggunakan kitab-kitab klasik dan tidak mengajarkan ilmu-ilmu umum. Model pengajaran
juga umum diterapkan di pesantren Salaf, khususnya metode sorogan dan weton.

b. Pondok Pesantren Khalafi merupakan pondok pesantren yang menerapkan sistem
pendidikan klasikal (madrasi) yang memberikan pengetahuan umum dan agama serta pelatihan
vokasi.

c. Pesantren Kilat merupakan pesantren yang memberikan pelatihan dengan durasi relatif
singkat dan biasanya berlangsung pada saat liburan sekolah. Pesantren ini fokus pada ibadah
dan keterampilan kepemimpinan. Sedangkan santri meliputi santri yang dianggap perlu untuk
mengikuti kegiatan keagamaan di pesantren.

d. Pesantren terpadu merupakan pesantren yang lebih menekankan pada pendidikan kejuruan
atau vokasi, seperti balai pelatihan vokasi Kementerian Ketenagakerjaan yang programnya
terintegrasi. Sedangkan santrinya mayoritas putus sekolah atau pencari kerja.

Sedangkan menurut Mas'ud et al., ada beberapa jenis atau model pesantren, yaitu : >a.
Pondok pesantren menjaga kemurnian jati diri aslinya sebagai wadah pendalaman ilmu agama
(tafagquh fiddin) santrinya. Semua materi yang diajarkan di pesantren ini murni bersifat
keagamaan dan diambil dari kitab-kitab berbahasa Arab (Kitab Kuning) yang ditulis oleh para
ulama abad pertengahan. Saat ini masih banyak kita jumpai pesantren yang mengikuti model
tersebut, seperti pesantren Lirboyo di Kediri Jawa Timur, beberapa pesantren di daerah Sarang,
kabupaten Rembang, Jawa Tengah dan sekolah lainnya.

b. Pondok pesantren memuat materi pendidikan umum namun memiliki kurikulum yang
disesuaikan dan tidak mengikuti kurikulum yang ditetapkan oleh pemerintah pusat sehingga
gelar yang diberikan tidak diakui diakui oleh pemerintah sebagai gelar resmi.

c. Pondok pesantren menyelenggarakan pendidikan umum dalam bentuk madrasah (sekolah
negeri yang bersifat Islami di bawah naungan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan) dan
sekolah (sekolah negeri di bawah naungan Kementerian Pendidikan Nasional) ahli) di berbagai

tingkatan, bahkan ada yang sejauh universitas, yang mencakup tidak hanya fakultas agama

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 20



tetapi juga fakultas agama. Contohnya adalah Pondok Pesantren Tebu Ireng di Jombang, Jawa
Timur.
d. Pesantren adalah asrama umat Islam tempat santrinya belajar di luar sekolah atau universitas.
Pendidikan agama model pesantren ini diberikan di luar jam sekolah sehingga semua santri
dapat berpartisipasi. Pondok pesantren jenis ini diperkirakan paling banyak jumlahnya (Mas'ud
2002).

5. Kurikulum pondok pesantren

Kurikulum pesantren meliputi kegiatan kurikuler, kokurikuler dan kokurikuler serta
kegiatan santri dan kegiatan kiai sebagai pendidik atau guru. Karel mengutip hasil penelitian
Van Den Berg. A. Steenbrink berpendapat bahwa pada abad ke-19, kurikulum atau materi
pengajaran pesantren masih kabur namun secara implisit selalu berkisar pada materi figh, tata
bahasa, tafsir dan tasawuf. Dapat dipahami bahwa pada saat itu proses belajar mengajar
pendidikan agama Islam masih berlangsung di musala, masjid, surau.

Program pengajiannya masih sederhana, berupa doa-doa Pendidikan agama Islam yang
meliputi keimanan, Islam, Ikhsan (Azhar 2017).

Jenis pendidikan di “pondok pesantren” bersifat informal dan hanya mempelajari mata
pelajaran ilmu agama berdasarkan kitab-kitab klasik. Adapun mata pelajaran sebagian
pesantren terbatas pada pemberian ilmu yang secara langsung membahas masalah Aqidah,
Syariah dan Bahasa Arab antara lain: Al-Qur’an dengan tajwid dan tafsirnya; Aqaid dan Ilmu
Kalam; Fiqih dan Usul Fiqgih; Hadist dan Mustahalah Hadist; Bahasa Arab dan ilmu alatnya
seperti Nahwu, Sharaf, Bayan, Ma’ani, Badi’ dan Araudl tarikh, Manthiq dan Tasawuf.

Kurikulum dalam jenis pendidikan “pesantren” berdasarkan tingkat kemudahan dan
kompleksitas ilmu atau masalah yang dibahas dalam kitab jadi ada tingkat awal, tingkat
menengah, dan tingkat tinggi yang disesuaikan dengan kemampuan santri dengan pedoman
bahwa sebelum anak belajar lebih lanjut minimal mereka mempelajari kitab-kitab awal
keagamaan. Di antar kitab kuning populer yang digunakan sebagai bagian kurikulum antara
lain:

a. Kitab Dasar

Yang termasuk kitab dasar adalah Bina’ (sharaf), awamil (nahwu), Aqidat al-Awal (akidah),
dan Washaya (akhlak).

b. Kitab Menengah

Untuk kitab menengah meliputi Amtsilat al-Tasrifiah (sarf/Tsanawiyah), Kailani, Magshud
(sarf/Aliyah), Jurumiah, Imriti, Muthamimah (nahwu/ Tsanawiyah), Alfiah Ibn Aqil (nahwu/

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 21



Aliyah), Taqrib, Safinah, Sulam Taufiq (figih/ Tsanawiyah), Bayan (ushul figh/Tsanawiyah),
Fath al-Mu’in, Fath Qarib, Fath al-Fahab, Mahalli Tahrir (fiqih/Aliyah-Khawas); Sanusi Kifyat
Awam, Jauhar al-Tauhid, al- Husun al-Hamidiyah (Akidah/Tsanawiyah) Dasuki
(akidah/Aliyah), Tafsir Depag (Tsanawiyah), Jalalain, tafsir Munir, ibn Kasir, al-Itqon (tafsir -
ulum tafsir/Aliyah-Khawas), Bulugh al-Maram, Shahih Muslim, Arbain Nawai, Baiquniyah,
(hadits/tsanawiyah), Riyadh al-Shalihin, Darratu an

Nasihin, Minhaj al-Mughis (Hadist-ulumul hadits/Aliyah),Ta’lim al- Mutaalim, Bidayah al-
Hidayah (akhlak/Tsanawiyah) Thya Ulumu al-Din, Risalah al-Muawanah(ahlak/Aliyah),
Khulashah Nur al-Yakin (tarikh).

c. Kitab Besar

Kitab yang dipelajari kalangan khawas, antara lain kitab Jamu’ al- Jawami’, al-Nashibah wa
al-Nadho’ir (ushul figh), Faht al-Majid (akidah), Jami’ al-Bayanli Ahkam al-Qur’an, al Manar
(tafsir), dan Shahih Bukhari (hadist).

Selain kurikulum Kitab Kuning, pesantren juga sering menyelenggarakan kegiatan
ekstrakurikuler yang menggambarkan tradisi kehidupan pesantren. Sumber literatur kegiatan
ini antara lain kitab Manaqib Syaih Abdil Qadir Jailani dan kitab Barzanji yang memuat kisah
hidup Nabi Muhammad S.A.W. Setiap bidang studi mempunyai tingkat kemudahan dan
kerumitan pembahasannya masing-masing, oleh karena itu penilaian kemajuan akademik di
“pondok pesantren” juga berbeda dengan penilaian di madrasah dan sekolah negeri. Jenis
pendidikan di madrasah dan sekolah negeri bersifat formal dan kurikulumnya mengikuti
peraturan pemerintah. Madrasah mengikuti peraturan Kementerian Agama yaitu 30% mata
pelajaran agama dan 70% mata pelajaran umum, namun beberapa pesantren menggunakan
rasio sebaliknya, dengan bobot perbandingan yang sedikit berbeda satu sama lain: 20% berisi
mata pelajaran umum, 80% mata pelajaran agama. obyek. mata pelajaran.

Kurikulum pondok pesantren yang berlaku saat ini mencakup seluruh kegiatan yang
dilakukan pondok pesantren siang dan malam. Di luar jam sekolah, kegiatan yang bernilai
edukasi banyak dilakukan di pondok pesantren berupa pembudayaan pola hidup sederhana,
mengatur kepentingan bersama, mengurus kebutuhan sendiri, melatih bela diri, dan beribadah
dengan tertib. dan riyadha. Oleh karena itu, kurikulum pesantren yang bertujuan untuk
menghasilkan manusia yang beriman dan bertakwa, berakhlak mulia, dan lain-lain, diajarkan
dalam kehidupan pesantren melalui ajaran Islam.Pendidikan formal dan nonformal pesantren,
insidental program. aktivitas dan nilai keagamaan. dimaknai dalam kehidupan sehari-hari

pondok pesantren di bawah bimbingan pengasuh (kiai) untuk mencapai tujuan yang diinginkan.

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 22



6. Sistem dan Metode pendidikan dalam lingkungan pondok pesantren

Sistem yang ditampilkan di pesantren adalah:

a. Menggunakan sistem tradisional, sama sekali tanpa sekolah modern, untuk menjalin
hubungan dua arah antara kiai dan santri.

b. Kehidupan di pesantren merupakan contoh semangat demokrasi, karena mereka praktis
bekerja sama untuk mengatasi permasalahan non-akademik mereka sendiri.

c. Santri tidak terjangkit penyakit simbolik dalam memperoleh gelar, karena sebagian besar
pesantren tidak mengeluarkan gelar, sedangkan santri yang ikhlas masuk pesantren tanpa gelar.
Sesungguhnya tujuan utama mereka adalah mencari keridhaan Allah SWT.

d. Sistem pesantren mengutamakan kesederhanaan, idealisme, persaudaraan, kesetaraan,
kepercayaan diri dan keberanian dalam hidup.

e. Mantan santri pesantren tidak mau menduduki jabatan pemerintahan, sehingga kecil
kemungkinannya mereka dikendalikan oleh pemerintah (M 1989).

Metode yang biasa digunakan dalam pengajaran pesantren tempat tinggal umat Islam
adalah wetonan, sorogan dan memo. Metode wetonan adalah suatu metode pengajaran yang
peserta didiknya mengikuti pelajaran dengan duduk mengelilingi kiai yang menjelaskan
pelajaran. Siswa membaca buku terkait dan membuat catatan bila perlu. Metode sorogan
sedikit berbeda dengan metode weronan, siswa silih berganti menghadap guru dengan
membawa buku yang telah dipelajarinya. Kiai membaca dan menerjemahkan setiap kalimat,
kemudian menjelaskan maknanya, atau kiai hanya menunjukkan cara membaca yang benar,
tergantung materi yang disampaikan dan kemampuan siswa.

Metode hafalan terjadi ketika siswa menghafal mengingat teks atau kalimat tertentu
dari ayat tersebut. buku yang sedang mereka pelajari. Materi hafalan sering kali berupa puisi
atau nazham. Selain hafalan, sangat efektif dalam menjaga daya ingat (mengingat) santri
terhadap materi yang dipelajari, karena dapat dilakukan baik di dalam maupun di luar kelas
(Khusnurdilo, 2003). Sementara itu, tingkat pendidikan di pesantren sekolah tidak sebatas pada
lembaga pendidikan lain yang menggunakan sistem klasikal. Secara umum kemajuan
kualifikasi peserta didik berdasarkan isi mata pelajaran tertentu ditandai dengan selesainya dan
perubahan kitab yang dipelajarinya. Apabila seorang santri telah menguasai satu kitab atau
lebih dan lulus dalam ujian (imtihan) yang diperiksa oleh kiainya, maka ia berpindah ke kitab
lain yang lebih tinggi derajatnya. Yang jelas, pemeringkatan pendidikan di pesantren tidak

didasarkan pada usia, melainkan berdasarkan tingkat kemampuan membaca yang ditentukan

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 23



dari terendah hingga tertinggi. Namun seiring dengan perkembangan zaman, banyak pesantren
yang menggunakan sistem klasikal, dimana ilmu yang dipelajari tidak hanya ilmu agama saja

tetapi juga ilmu umum.
7. Kondisi pondok pesantren Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban

Seiring berjalannya waktu, banyak pesantren yang berusaha beradaptasi dan siap
menerima perubahan, namun banyak juga pesantren yang bercirikan tertutup terhadap segala
perubahan dan dampak zaman dan jaman. . Oleh karena itu, untuk mengetahui apakah
pesantren yang dimaksud mempunyai sikap dinamis atau statis, maka kita akan mencoba
mempertimbangkan ciri-ciri pesantren yang bersikap dinamis dan dinamis. Dari sudut pandang
ini, mereka dapat dikatakan sebagai pesantren yang mempunyai sikap dinamis. (Abdul, 2006),
tidak statis. dalam hal konstruksi bangunan, dll. Agar lebih jelas, berikut hasil penelitian saya,
mengapa Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah di Sumberagung Tuban harus dinamis, atau
setidaknya berdiri seiring berjalannya waktu.

a. Dari segi konstruktif dan struktural cenderung menyimpulkan bahwa pengalaman hidup
mazhab ini sangat dinamis, terlihat dari keterangan bahwa pada saat pertama kali berdirinya
pesantren yang memuatnya, terdiri dari hanya satu aula, dari waktu ke waktu. melewati siklus
pengembangan selesai lagi. Konstruksi telah stabil selama pembangunan rumah kayu dari
panel Sibiran, sejauh ini telah dibangun kabin bertingkat yang sangat tahan lama dan konstruksi
masih berlanjut.

b. Dari segi metode pembelajaran

Ponpes Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban dapat dikatakan dinamis karena metode yang
digunakan mengalami penyempurnaan dari waktu ke waktu, menyesuaikan dengan kondisi
perkembangan pendidikan dan hasil penilaian dilakukan pada akhir tahun ajaran. setiap bab
topik.Metode yang diterapkan saat ini meliputi teknik berbicara, tanya jawab, percakapan,
nasehat, model, cerita dan adaptasi. Setelahnya, siswa juga diberikan pekerjaan rumah kepada
mamakiah. Sebagai landasan untuk memasuki masyarakat, strategi ini dilaksanakan dengan
mempertimbangkan kondisi bahwa peserta didik harus memperoleh informasi umum yang asli
namun sekaligus harus memperluas informasi terkait dengan informasi yang lebih spesifik.
Dengan teknik ini siswa dapat melihat dengan jelas dan mengenali dirinya dari kenyataan yang
dilihatnya. Dari situasi ini dapat disimpulkan bahwa sekolah Islam pengalaman hidup mencoba
untuk melanjutkan studi tentang teknik dan proses yang diterapkan. Oleh karena itu, pesantren

salaf Hidayatul Islamiyah dapat dikatakan dinamis.

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 24



Dari pembahasan penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa Pondok Pesantren
Hidayatul Islamiyah terletak di Desa Sumberagung Plumpang Tuban. Pondok Pesantren ini
pertama kali dibangun pada tanggal 3 (tiga) Desember 1989, dimana Pondok Pesantren ini
didirikan oleh KH sendiri. Nurhadi di tanahnya sendiri, dan kini setelah KH. Ketika Nurhadi
meninggal dunia, pengelolaan pesantren tersebut dipercayakan kepada putra ketiganya, KH.
Abdul Muchid Nurhadi.

Sekolah Islam inklusif tersebut adalah Salafiyah yang memanfaatkan tuntutan
Nagsbandiyah. Kerangka kekuasaan dirancang agar sesuai dengan kerangka pemerintahan
dinasti dalam Islam, yang bisa bersifat khilafah atau khusus turun-temurun. Santri yang
bersekolah di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah berjumlah sekitar 30 orang. Mahasiswa
tersebut berasal dari rezim Tuban dan dari luar kota. Usia pelajar di sini berkisar antara 14
hingga 30 tahun dengan jenjang I, II, III dan IV. Setiap tingkatan tidak ditentukan oleh usia
siswa. Namun, periksalah kemampuan siswa Anda. Ada kemungkinan bahwa siswa yang lebih
muda akan mencapai nilai yang lebih tinggi karena kemampuan mereka. Selama siklus
pendidikan, santri kelas atas diperbolehkan memperkenalkan santri kelas bawah.

Rencana belajar di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah adalah sebagai berikut:
Setelah selesai sholat subuh, fokus pada Buku tersebut tetap dalam bentuk orang tua sampai
sekitar jam 6 pagi, kemudian sekolah formal dilanjutkan. lamaran belajar sampai sore. Seusai
sholat dzuhur, sekolah dilanjutkan hingga siang hari, memohon waktu Tuhan. Usai istirahat,
amalan dilanjutkan menyiapkan doa dari petang hingga petang. Lalu, untuk melengkapi
permintaan Isya, fokuslah pada buku-buku yang masih dibagikan ustadz. Untuk tingkat I, kitab
Matan Jurumiyah, kitab Bima tingkat II, tingkat III dan IV resensi kitab emas atau kitab
telanjang, kitab figh, kitab kesepakatan, kitab muttsar dan tafsir jalalain. Sekolah berlangsung
sampai jam 9 malam. Kemudian pada saat itu para siswa istirahat. Latihan yang dilakukan juga
meliputi dzikir. Untuk mengamalkan silaturahmi Naqsabandiyah. Teknik yang diterapkan di
pesantren langsung ini adalah strategi kuno, teknik percakapan dan teknik koreksi di pesantren
langsung.

Ada dua jenis penilaian yang diterapkan di pesantren, yaitu: 1) Jenis penilaian untuk
pembelajaran, Penilaian ini dilakukan dengan tujuan untuk mengukur pemahaman siswa
terhadap materi yang diperkenalkan, dengan menilai apakah hasil yang diperoleh sudah sesuai
dengan yang diharapkan secara umum? Apabila masih kurang tepat, teknik dan sistem dapat
diperbaiki untuk mencapai yang terbaik. hasil. Pada evaluasi selanjutnya, semoga hasil yang
diperoleh dapat sesuai dengan apa yang biasa dilakukan oleh kyai atau kelompok kyai yang

telah dipersiapkan dan dilatih sesuai dengan peraturan dan prasyarat pondok pesantren. 2)

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 25



Penilaian terhadap pelanggaran jenis ini bertujuan untuk menumbuhkan sikap yang lebih
positif pada diri siswa yang melakukan pelanggaran hukum. Penilaian ini dilakukan dalam
bentuk tes persahabatan dengan tujuan membantu siswa mengubah arah dan tidak mengulangi
kesalahannya. Untuk situasi ini, penilaian secara umum akan lebih luas. Pelanggaran-
pelanggaran yang disertakan merupakan contoh disiplin ilmu yang berlaku di Madrasah
Hidayatul Islamiyah, yaitu: pencurian, penggunaan narkoba, dan lain-lain. Tindakan disipliner
tersebut antara lain mencukur rambut, membersihkan kamar mandi, dan dikeluarkan dari

sekolah.

Karena sebagian besar siswa memilih untuk tinggal di sini, pelanggaran jarang terjadi.
Dilihat dari kondisi keuangan para mahasiswa, mereka harus pindah, meskipun ada yang

berasal dari keluarga kelas pekerja sederhana, ada juga yang berkecukupan secara finansial.

Para wisudawan Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah telah kembali ke negara
asalnya. Di kampung halamannya, mantan santri Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah

menjadi abdi masyarakat untuk menyebarkan ajaran Islam. Yang menarik bagi penulis adalah:

1. Kh. Manyid Nurhadi, Kepala Pondok Pesantren, adalah sosok yang sangat disayangi dan
dihormati. Karena ilmu mempunyai kedalaman, maka ilmu merupakan wadah bertanya dan
memperoleh pendapat. Ketika penulis mewawancarainya, tiga kelompok orang menemuinya
untuk menanyakan keinginannya. Pertama: sering diundang dalam acara-acara tahlinan maut,
baik itu tahlin biasa, tahlin 40 hari, tahlin 100 hari, dan lain-lain. Kedua: sering terjadi pada
saat acara walimah-walimah, juga walimatus safar, ursy, tasmiyah, dll. Ketiga: la sering

diundang dalam rapat resmi desa bahkan bupati, sering memimpin upacara haji dan umrah.

2. Masalah yang berkaitan dengan kegiatan sehari-hari pondok pesantren yang wajib diikuti
oleh santri yang memenuhi syarat. Penulis merasa risih karena dalam Islam lebih baik tangan
di atas daripada tangan di bawah. Namun menurut Kh. Kegiatan sehari-hari Pondok Pesantren
Manyid Nurhadi bertujuan untuk mengembangkan kesehatan mental santri, meskipun sekolah
tersebut memiliki perekonomian yang moderat. Sebab, ketika santri dalam mengikuti aktivitas
sehari-hari di pesantren, mereka banyak menjumpai tipe sosial yang berbeda-beda. Ada yang
memintanya untuk memimpin tahlih, ada juga yang memintanya menyelesaikan kuliah, ada
yang memintanya menyelesaikan jadwal diniyyah dan tpg, ada juga yang meminta menjadi

guru mata pelajaran di sekolah setempat.

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 26



PENUTUP
Kesimpulan

Berdasarkan definisi dasarnya, sekolah pengalaman hidup Islami adalah “tempat di
mana siswa dapat belajar,” sedangkan “kabin” berarti “rumah sederhana atau rumah bambu.”
Selain itu, “pondok™ juga bisa berasal dari kata Arab “fanduk” yang berarti “penginapan atau
tempat tinggal”. Nasir menjelaskan bahwa Islamic Life Experience School adalah lembaga
ketat yang menyediakan pengajaran dan pendidikan serta penciptaan dan penyebaran informasi
Islam yang ketat. Persoalan dari mana asal muasal pesantren tidak dapat dipahami sepenuhnya
karena merupakan sejarah yang sangat kuno sehingga memerlukan informasi yang berasal dari
abad 17 dan 16 atau sebelumnya.Untuk menjaga keberlangsungan kehidupan pesantren,
Pemerintah telah memberikan bimbingan dan dukungan sebagai sumber inspirasi untuk terus
berkarya sesuai dengan kebutuhan dan kebutuhan masyarakat serta kemajuan yang telah
ditetapkan. Premis valid di atas diambil atau dikutip dari Peraturan Khusus Tunjangan
Fungsional Sekolah Islam Inklusi, Surat Pemberitahuan Kepala Badan Pengajaran Umum
Nomor 3408 Tahun 2018. Sesuai dengan pilihan yang muncul karena adanya
konsultasi/workshop untuk meningkatkan kehidupan umat Islam. -Pembangunan sekolah
selesai di Jakarta pada tanggal 2-6 Mei 1978. Tujuan keseluruhan sekolah Islam di sana adalah
untuk mencerdaskan masyarakat. menekankan bahwa seseorang mempunyai karakter muslim
yang sesuai dengan ajaran Islam dan dijiwai dengan sentimen keagamaan tersebut. Tentang

kehidupannya dan menjadikannya insan yang berguna bagi agama, masyarakat dan negara.

Secara umum jenis sekolah Islam komprehensif adalah sekolah pengalaman hidup
Islam Salafi, sekolah pengalaman hidup Islam Khalafi, sekolah pengalaman hidup Islam Petir.
sekolah dan sekolah berkoordinasi mengenai pengalaman kehidupan Muslim. Kurikulumnya
selalu sederhana, terutama mengajarkan agama Islam, termasuk Iman, Islam dan Ikhsan.
Memang tujuan utama mereka hanyalah mencari keridhaan Allah SWT. Teknik yang biasa
digunakan dalam pelatihan sekolah pengalaman hidup Islami adalah wetonan, sorogan dan

rezeki.

Sekolah pengalaman hidup Islami Hidayatul Islamiyah terletak di kota Sumberagung,
wilayah Plumpang. Sekolah Islam langsung ini pertama kali didirikan pada tanggal 3 (tiga)
Desember 1989. Sekolah Islam komprehensif ini bernama Salafiyah, memanfaatkan
permintaan Nagsbandiyah. Kerangka pemerintahan ini diwujudkan dalam kerangka

pemerintahan dinasti dalam Islam, baik itu khilafah tertentu maupun pemerintahan turun-

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 27



temurun. Santri yang bersekolah di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah berjumlah sekitar
30 orang. Mahasiswanya berasal dari Kabupaten Tuban dan luar kota. Usia pelajar di sini
berkisar antara 14 hingga 30 tahun dengan jenjang I, Il, 11l dan V. Kegiatan rutin pondok
pesantren termasuk kegiatan yang wajib diikuti oleh para santri. Setiap harinya para santri di
pesantren ini mengikuti berbagai aktivitas sehari-hari, antara lain pengajian, managiban,
diba'an, tahlilan, dan khitobiyyah, dengan tujuan untuk memperbaiki masa depan mereka
ketika mereka kembali ke rumah.

DAFTAR RUJUKAN

Abdul, Muhammad Sains dan Pendidikan Islam Jakarta: Kencana Penada Media, 2006.
Adi, Fadli. “Pesantren: sejarah dan kemajuan. » El Hikam, 2012: 31-44.

Afifah, Nur Siti. 2022. Permasalahan Implementasi Kurikulum Mandiri pada Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam di SMP Al-Falah Deltasari Sidoarjo. Diterbitkan. Surayaba:
UINSA

Amin Haedari dkk. Nasib akhir sekolah Islam inklusif: menghadapi kesulitan kemajuan dan
kesulitan kompleksitas global. Jakarta: IRD Pers, 2004.

Azhar, Rizal. Permata selamanya. 2 Januari 2017,

Layanan Keagamaan, RI. Sejarah Pendidikan Islam Indonesia. Jakarta: Dinas Keagamaan
Republik Indonesia, 1986.

DKK, Oepen Manfred. Unsur pengalaman hidup sekolah Islam. Jakarta: P3M, 1988.
Harun Nasution, dkk.,. Karya referensi Islam Indonesia. Jakarta: Djangkat, 1992.

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Survei LKIS Islam dan Masyarakat,
1999.

Hm. Amin Haedari dkk Tantangan modernitas dan masa depan pesantren di Jakarta: IRD
PRESS, 2005.

M. Ishom, HS, Mastuki, El-sha Kehidupan umat Islam mengalami intelektualisme akademis.
Jakarta: 2006, Diva Pustaka

Khosin. Tipologi pengalaman hidup di sekolah Islam. Jakarta: Diva Pustaka, 2006.

Sulthon Mashhud, Khusnurdilo, Pengalaman hidup Muslim pengelola sekolah. Jakarta:
DivaPustaka, 2003.

M, Amien Rais. Cakrawala Islam: antara iman dan kenyataan. Bandung: Mizan, 1989.
Manfred, Oepen. Dinamika Pondok Pesantren di Jakarta: P3M, 1988.
Mas'ud, dkk. Tipologi pengalaman hidup di sekolah Islam. Jakarta: Putra Kencana, 2002.

Nasir, M. Ridwan. Mencari model organisasi sekolah yang ideal. Yogyakarta: Perpustakaan
Mahasiswa, 2005.

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 28



Nasution, Harun. Karya referensi Islam Indonesia. Jakarta: 1992 Djangkat.

Negeri, Alamsyah Ratu Prawira. Proses pelatihan yang ketat. Jakarta: Departemen Agama
Republik Indonesia 1992.

Nizar, Samsul. Pendidikan Islam Sebelumnya di Jakarta: Media Gathering Kencana Prenada,
2007.

Sugiyono, 2014. Pengertian penelitian kualitatif.Bandung : CV. ALFABET

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 29



