
 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 12  
 

SISTEM PENDIDIKAN ISLAM PADA SURAU DAN PONDOK PESANTREN 

HIDAYATUL ISLAMIYAH TUBAN 

Much. Machfud Arif 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

 machfud.tuban@gmail.com 

Emi Nur Sa’diyah 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

nursadiyahemi@gmail.com 

Shofiyullahul Kahfi 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

shofiyullahulkahfi@stitmatuban.ac.id 

 

 

Abstrak 

Perkembangan pendidikan Islam ditandai dengan munculnya pesantren dan pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam. Kehadiran pesantren tidak lepas dari kebutuhan masyarakat. Oleh 

karena itu pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam senantiasa menjaga hubungan 

harmonis dengan masyarakat sekitar agar keberadaannya di masyarakat tidak menjadi asing. 

Sekaligus, seluruh kegiatan yang dilaksanakan di pondok pesantren mendapat dukungan dan 

apresiasi dari masyarakat. Sejarah pesantren merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

sejarah perkembangan masyarakat Indonesia. Hal ini dapat dibuktikan mulai dari masa 

kesultanan Islam Aceh pertama pada abad pertama Hijriyah, kemudian pada masa Wali Songo 

hingga awal abad 20. Berdasarkan penelitian yang saya lakukan, termasuk berdasarkan hasil 

pencarian. Berdasarkan informasi dan data yang saya peroleh, masyarakat cenderung 

beranggapan bahwa Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban bersifat 

dinamis dan berkembang seiring berjalannya waktu serta tidak statis. Strategi yang diterapkan 

adalah diskusi, tanya jawab, percakapan, konsultasi, modeling, storytelling dan adaptasi. Para 

santri kemudian juga diberi tugas mamakiah. Sebagai dasar integrasi ke dalam 

masyarakat,strategi ini dilaksanakan dengan mempertimbangkan kondisi bahwa peserta didik 

harus memperoleh informasi umum yang asli namun sekaligus harus memperluas informasi 

terkait dengan informasi yang lebih spesifik. Tingkat pelatihan di sekolah pengalaman hidup 

Islam tidak sebatas di lembaga pendidikan yang menggunakan kerangka tradisional. Pada 

umumnya kemajuan siswa tergantung pada isi mata pelajaran tertentu, yang ditentukan oleh 

perbaikan dan perubahan buku yang dipelajarinya. Apabila penggantinya telah menguasai satu 

kitab atau lebih dan lulus ujian (imtihan) yang diselenggarakan oleh kiainya, maka ia berpindah 

ke kitab lain yang lebih tinggi derajatnya. Ternyata, sistem penilaian di pesantren tidak 

didasarkan pada usia, melainkan berdasarkan seberapa baik santri menguasai kitab-kitab dari 

yang tersulit hingga tersulit. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Pesantren, Hidayatul Islamiyah 

mailto:machfud.tuban@gmail.com
mailto:nursadiyahemi@gmail.com


 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 13  
 

 

 

PENDAHULUAN  

 

Pendidikan adalah semangat kehidupan. Bangsa yang besar adalah bangsa yang mengutamakan 

pendidikan. Konsep pendidikan paling terkenal dirumuskan oleh Organisasi Pendidikan dan 

Kebudayaan PBB (UNESCO). Yang sering disebut dengan pilar pendidikan. UNESCO 

membaginya menjadi empat pilar: learning to know, learning to do, learning to be, dan learning 

to live Together. 

Lembaga pendidikan di Indonesia meliputi sekolah formal, nonformal, dan nonformal. 

Pesantren merupakan salah satu jenis pendidikan nonformal. Islamic Life Experience School 

merupakan salah satu lembaga pendidikan nonformal yang tersebar di Indonesia. Dari situlah, 

di tengah masyarakat, lahirlah pesantren. Pengalaman hidup masing-masing mazhab 

mempunyai karakteristik yang berbeda-beda tergantung pada jenis kewenangan dan strategi 

yang diterapkan dalam pembelajaran. Saat ini, Islamic Life Experience School hanya dikenal 

sebagai lembaga pendidikan Islam yang ketat. Dengan kemajuan inovasi, pesantren melakukan 

adaptasi dengan menampilkan informasi umum dan beradaptasi dengan perkembangan terkini. 

 

 Sekolah Islam di rumah dinilai mulai eksis pada saat Islam masuk ke Indonesia. 

Diketahui, sekolah pengalaman hidup umat Islam terkemuka ini didirikan oleh salah satu guru 

Songo, Syekh Maulana Malik Ibrahim. Sekolah pengalaman hidup Islam tumbuh dan 

berkembang secara bertahap namun jelas, menjadi komunitas penelitian yang serius dalam 

ilmu pengetahuan Islam. Selama sisa abad ke-19, sekolah-sekolah yang menerapkan kehidupan 

Muslim tetap bersifat non-tradisional, hingga terjadi perubahan pada awal abad ke-20, yang 

menggabungkan kerangka kerja gaya lama dan rencana pendidikan yang berfokus pada sains 

yang ketat. Saat ini, sekolah Islam inklusif dapat dibedakan menjadi dua, yaitu sekolah 

konvensional dan sekolah Islam kontemporer. 

  

Keberadaan pesantren menjadi mitra ideal bagi organisasi pemerintah untuk bersinergi 

meningkatkan mutu pendidikan di daerah. Mewujudkan perubahan sosial melalui penyediaan 

sumber daya manusia yang berkualitas dan beretika. Lebih lanjut, transformasi sosial di era 

kemerdekaan menuntut daerah untuk lebih peka dalam menggali potensi lokal dan kebutuhan 

masyarakat agar kapasitas yang ada di masyarakat dapat lebih optimal. Untuk dapat 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 14  
 

meningkatkan peran pendidikan dalam menyediakan sumber daya manusia yang berkualitas, 

maka pondok pesantren harus meningkatkan mutu dan memperbaharui model pendidikannya. 

 

 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis deskriptif. Pendekatan 

kualitatif adalah penelitian yang digunakan untuk meneliti pada kondisi obyek yang alamiah, 

dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci, teknik pengumpulan data dilakukan secara 

triangulasi (gabungan observasi, wawancara dan dokumentasi), data yang diperoleh cenderung 

data kualitatif, hasil penelitian kualitatif bersifat untuk memahami makna, memahami 

keunikan, mengkonstruksi fenomena. (Sugiyono, 2019:9-10).  

Metode penelitan kualitatif ini lebih menggunakan pada wawancara, persepsi dan 

dokumentasi, untuk menyampaikan informasi yang luas dan terorganisir tentang suatu 

masalah. (Afifah, 2022:41).  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pengertian dan sejarah pondok pesantren 

Institusi Pendidikan Islam menjalankan kemampuan dan tugasnya sesuai dengan 

kebutuhan zaman (Nizar,2007). Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia antara lain 

ditandai dengan munculnya berbagai lembaga pendidikan secara bertahap, dari yang paling 

sederhana hingga tahapan yang dianggap modern dan komprehensif. 

 Pengalaman hidup Sekolah Islam adalah “bapak” pendidikan Islam di Indonesia, 

didirikan berdasarkan kebutuhan dan tuntutan zaman. Hal ini akan kita lihat sepanjang sejarah: 

jika kita kembali ke masa lalu, sekolah Islam yang benar-benar inklusif lahir dari kesadaran 

akan komitmen terhadap dakwah Islam, khususnya penyebaran transformasi dan penciptaan 

ajaran Islam serta sosialisasinya. ulama atau kesatuan dakwah. 

 Pondok dan madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam yang menandai 

berkembangnya pendidikan Islam. Kehadiran pesantren pengalaman hidup tidak lepas dari 

kebutuhan individu. Oleh karena itu, sekolah pengalaman hidup Islam, sebagai lembaga 

pendidikan Islam, senantiasa menjaga hubungan baik dengan lingkungan agar kehadirannya di 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 15  
 

masyarakat tidak menjadi hal yang mengasingkan. Sekaligus masyarakat mendukung penuh 

dan mendukung seluruh kegiatan yang dilakukan di pesantren. 

 Menurut definisi dasarnya, sekolah pengalaman hidup Islami adalah “tempat di mana 

para santri dapat belajar”, sedangkan bungalow berarti “tempat sederhana”. rumah atau rumah 

bambu".Pondok juga berasal dari kata Arab fanduk yang berarti “asrama atau asrama” 

(Hasbullah,1999). Nasir menggambarkan sekolah Islam yang tinggal di dalam sebagai institusi  

yang memberikan pelatihan dan pendidikan serta penciptaan dan penyebaran informasi Islam 

yang ketat (Nasir, 2005). 

 Sejarah pesantren merupakan bagian integral dari sejarah perkembangan Indonesia 

masyarakat. Terdapat bukti bahwa sejak masa kesultanan Aceh pertama pada abad pertama 

Hijriyah, kemudian pada masa Wali Songo hingga awal abad ke-20, banyak pelindung dan 

ulama yang menjadi cikal bakal desa-desa baru. Sepanjang sejarah perjuangan mengusir 

penjajahan di Indonesia, pesantren telah memberikan kontribusi yang besar dalam bidang 

pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan bangsa Indonesia. Perjuangan ini diawali oleh 

Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus), Trenggono, Fatahillah (Kesultanan Demak) yang 

berperang mengusir Portugis (abad ke-15), disusul oleh Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, 

Pangeran Antasari, Pangeran Diponegoro dan lain-lain. hingga revolusi materi tahun 1945 

(Saridjo, 1982). 

 Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Lembaga 

pendidikan ini telah berkembang khususnya di Pulau Jawa selama berabad-abad. Maulana 

Malik Ibrahim (w. 1419 di Gresik, Jawa Timur), bapak spiritual Walisongo, dalam komunitas 

santri Jawa, dianggap sebagai guru pesantren tradisional di Jawa (Zuhri, 1979). 

 Alwi Syihab  mencontohkan bahwa Syekh Maulana Malik Ibrahim atau Sunan Gresik 

adalah orang pertama yang membangun pesantren untuk mendidik dan memberi semangat para 

santri. Tujuannya agar mahasiswa menjadi misionaris yang berkualitas sebelum diterjunkan 

langsung ke masyarakat luas (Haedari, 2004). 

Faktanya, pesantren diIndonesia berkembang secara masif. Menurut laporan  

pemerintah Belanda, di Pulau Jawa saja pada abad ke-19 terdapat sekitar 1.853 santri sehingga 

totalnya menjadi sekitar 16.500 santri. Jumlah ini belum termasuk sekolah-sekolah pengalaman 

hidup Islam yang didirikan diluar Jawa, khususnya Sumatera dan Kalimantan, yang lingkungan 

ketatnya dikenal kuat pengaruhnya (Hasbullah,1999). Pada awalnya, sekolah-sekolah 

pengalaman hidup Islami hanya berfungsi sebagai alat untuk proses Islamisasi, sekaligus 

memperkuat tiga komponen pendidikan khususnya cinta kasih: menanamkan keimanan, agama 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 16  
 

untuk menyebarkan informasi dan alasan yang baik untuk mengenal aktivitas lokal dalam 

kehidupan sehari-hari. (Haedari, 2005). 

 Pada tahun 1882, pemerintah Belanda mendirikan Priesterreden (pengadilan agama) 

untuk mengawasi kehidupan beragama dan pengajaran di pesantren. Tak lama kemudian, 

dikeluarkan surat keputusan pada tahun 1905 yang mengatur bahwa guru agama yang hendak 

mengajar harus mendapat izin dari pemerintah setempat. Peraturan yang lebih ketat pun 

diberlakukan pada tahun 1925 untuk membatasi jumlah orang yang diizinkan mengajar kelas 

Al-Quran. Akhirnya, pada tahun 1932, dikeluarkan peraturan yang memungkinkan untuk 

menghapuskan dan menutup sekolah-sekolah yang tidak memiliki izin atau menawarkan 

kursus-kursus yang tidak dinilai tinggi oleh pemerintah. 

 Setelah pengalihan kekuasaan kepemilikan pada tahun 1949, Republik Ceko Indonesia 

pemerintah mendorong pengembangan sekolah negeri seluas-luasnya dan membuka posisi 

dalam administrasi modern bagi masyarakat Indonesia yang bersekolah di sekolah negeri 

tersebut. Dampak dari kebijakan tersebut adalah kekuatan pesantren sebagai pusat pendidikan 

Islam di Indonesia semakin menurun. Artinya, jumlah generasi muda yang sebelumnya 

berminat belajar di pesantren semakin berkurang dibandingkan generasi muda yang ingin 

bersekolah di sekolah negeri yang baru diperluas. Akibatnya, banyak pesantren kecil yang 

terpaksa tutup karena kekurangan santri. Namun yang perlu dicermati dalam sejarah adalah 

perkembangan pendidikan pesantren yang sangat mantap dan pesat berdasarkan pengalaman 

hidup. Seperti yang dikatakan Zuhairini, kebetulan “semangat Islam masih sangat terlindungi” 

di Indonesia (Manfred, 1988). 

 Selain sekolah Islam pengalaman hidup, ada juga istilah yang merujuk pada lembaga 

pendidikan Islam yang hampir sama. arti. berkualitas khususnya di Pulau Jawa kita sebut 

dengan Sekolah Islam Langsung, Sekolah Islam Langsung Terjadwal Harian, sedangkan di 

daerah Aceh disebut Dayah, Rangkang atau Muenasah dan di daerah Minangkabau disebut 

surau. (Departemen Agama, 1986). Sebagai landasan pengembangan lebih lanjut, kehidupan 

Islam di sekolah merupakan tempat dimana peserta didiknya benar-benar dipusatkan, dididik 

dan dikoordinasikan untuk menjadi manusia seutuhnya oleh para kyai atau pendidik.Dalam 

masa perjuangan menghilangkan imperialisme di Indonesia, terdapat Banyak sekali pesantren 

yang berkontribusi dibidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan masyarakat 

Indonesia. Pangeran Sabrang Lor, Trenggono, Fatahillah pada masa Kerajaan Demak, yang 

berperang mengusir Portugis (abad ke-15), memulai pertempuran ini. Kebijakan ini berlanjut 

pada masa pemerintahan Cik ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari, Pangeran 

Diponegoro dan lain-lain hingga terjadinya revolusi material tahun 1945 (Saridjo, 1982). 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 17  
 

Pendapat lain yang menyatakan bahwa pesantren berakar pada tradisi Islam itu sendiri, 

khususnya tradisi tarekat. Pesantren erat kaitannya dengan tempat khas pembelajaran sufi. 

Pendapat tersebut didasari oleh kenyataan bahwa penyiaran Islam di Indonesia pada awalnya 

dikenal terutama dalam bentuk kegiatan tarekat. Hal ini ditandai dengan terbentuknya 

kelompok organisasi tarekat yang melaksanakan kegiatan dzikir dan wirid tertentu. Dan ketua 

tarekat disebut kyai, yang mewajibkan pengikutnya melakukan suluk empat puluh hari dalam 

setahun dengan tinggal bersama anggota tarekat di masjid untuk melakukan kegiatan ibadah di 

bawah pimpinan kyai. Selain mengajarkan amalan tarekat, umat juga mempelajari kitab-kitab 

agama yang termasuk dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan Islam. Kegiatan yang 

dilakukan oleh para pengikut tarekat ini kemudian disebut pengajian, dalam perkembangan 

selanjutnya organisasi pengajian ini tumbuh dan berkembang menjadi sebuah lembaga 

pendidikan yang dikenal dengan nama pesantren (Nasution, 1992). Persoalan mengenai asal 

muasal pesantren belum dapat dipahami sepenuhnya karena merupakan cerita yang sangat tua 

dan memerlukan informasi dari abad 17, 16 atau sebelumnya. (Adi, 2012). 

2. Dasar Hukum Penyelengaraan Pondok Pesantren 

Ada referensi yang sah dijadikan landasan penyelenggaraan pesantren sebagai 

penyelenggara pendidikan baik formal maupun nonformal karena lembaga ini sangat senior 

dalam menyelenggarakan pendidikan agama Islam. 

Dengan dasar pemikiran yang sah tersebut, maka menjadi sebuah aturan bagi lembaga, 

lembaga, direktur, kepala dan wali sekolah pengalaman hidup Islam dalam melakukan kegiatan 

sekolah Islami baik secara resmi maupun mengawasi pendidikan di lingkungannya saat ini. 

Di sini terdapat 6 standar yang menjadi alasan sah dalam mengarahkan sekolah pengalaman 

hidup Islam, baik dari UUD 1945, Peraturan Perundang-undangan, Undang-Undang Tidak 

Resmi maupun Pedoman Ulama. Pondok pesantren niscaya akan menjaga reputasinya sebagai 

bangsa dan negara dengan menaati, menaati, dan menegakkan pedoman yang dituangkan 

dalam kerangka hukum tersebut.Berikut undang undang ataupun peraturan sebagai dasar 

hukum dalam menyelenggarakan pondok pesantren di Negara Kesatuan Republik Indonesia: 

a. UUD 1945; 

b. Peraturan Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Persekolahan Umum (Berita Negara 

Republik Indonesia Tahun 2003 Nomor 78, Tambahan Lembaran Negara Republik 

Indonesia Nomor 4301). 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 18  
 

c. Undang-undang tidak resmi Nomor 55 Tahun 2007 tentang Diklat Ketat dan Pengarahan 

Ketat (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2007 Nomor 124, Tambahan 

Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4769). 

d. Petunjuk Bagi Pendeta Nomor 13 Tahun 2014 tentang Pembinaan Agama Islam Yang 

Tegas (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 822). 

e. Petunjuk Imam Agama Nomor 18 Tahun 2014 tentang Satuan Pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 972). 

f. Instruksi Menteri Agama Nomor 71 Tahun 2015 tentang Ma'had Aly (Berita Negara 

Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 1761). 

Premis yang sah di atas diambil atau dikutip dari Peraturan khusus tentang Izin 

Fungsional Penyelenggaraan Penyelenggaraan Islam Inklusif. Pemberitahuan Perwira Sekolah, 

Pendidikan Umum dan Pelatihan No. 3408 Tahun 2018. (Singorejo, 2018) 

Untuk menyeimbangkan kerasnya sekolah yang mengalami kehidupan umat Islam, 

pemerintah telah memberikan bimbingan dan dukungan sebagai inspirasi untuk terus bekerja 

sesuai tuntutan dan kebutuhan . masyarakat dan kemajuan. Kursus akademis Islam tingkat 

lanjut fokus pada: 

a. Mengembangkan potensi pesantren sebagai lembaga sosial di pedesaan dan 

meningkatkan tujuan kelembagaannya dalam kerangka pendidikan nasional 

b. Menerapkan rencana pendidikan dengan strategi pengajaran untuk mengoordinasikan 

keterampilan dan tingkat kemajuan akademis hingga pengalaman hidup Muslim 

sepenuhnya, 

c. Meningkatkan pelatihan kompetensi pengalaman hidup Islam dan lingkungan sekolah 

untuk mengembangkan kompetensi sekolah Islam di bidang latar belakang sosial dan gaya 

hidup daerah, 

d. Penyelenggaraan sekolah pengalaman hidup Islami dengan madrasah sesuai Surat Kerja 

Sama Tiga Imam (SKB 3 Ulama Tahun 1975) tentang Pengerjaan Hakikat Diklat di 

Madrasah (Negara 1992). 

3. Tujuan pendidikan dalam pondok pesantren 

Pada dasarnya pesantren sebagai lembaga pendidikan islam, tidak memiliki tujuan yang 

formal tertuang dalam teks tertulis. Tujuan-tujuan tersebut tertuang secara formal dalam teks 

atau hanya berupa konsep-konsep yang tersimpan dalam fikiran pendidik. Hal itu tergantung 

dari kebijakan lembaga yang bersangkutan. 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 19  
 

Untuk mengetahui tujuan pesantren dapat dilakukan melalui wawancara kepada kiai 

atau pengasuh pondok yang bersangkutan. Menurut Mastuhu berdasarkan wawancara yang 

dilakukannya, bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah menciptakan dan menggambarkan 

kepribadian muslim yaitu kepribadian yang beriman dan bertaqwa kepada tuhan, berakhlak 

mulia, bermanfaat bagi masyarakat atau khidmat kepada mesyarakat dengan jalan menjadi 

kaula atau abdi masyarakat yang diharapkan seperti kepribadian rasul yaitu pelayan masyarakat 

sebagaimana kepribadian Nabi Muhamad SAW, mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam 

kepribadian, menyebabkan agama atau menegakkan islam dan kejayaan umat ditengah-tengah 

masyarakat (Izz.al-Islam wa al-muslimin) dan mencintai ilmu dalam rangka mengembangkan 

kepriadian manusia. 

Menurut keputusan hasil musyawarah/lokakarya intensifikasi pengembangan pondok 

pesantren yang dilakukan di Jakarta pada tanggal 2 s/d 6 mei 1978, tujuan umum pesantren 

yaitu membina warga negara agar berkepribadian muslim sesuai dengan ajaran-ajaran agama 

islam dan menanamkan rasa keagamaan tersebut. Pada segi kehidupannnya serta 

menjadikannya sebagai orang yang berguna bagi agama, masyarakat dan negara. 

Adapun tujuan khusus pesantren adalah: 

a. Mendidik santri/warga masyarakat santri menjadi umat Islam yang bertaqwa kepada Allah 

SWT, berakhlak mulia, berakal budi, berketerampilan serta sehat jasmani dan rohani sebagai 

warga negara yang taat Pancasila. >b. Mendidik santri/santri untuk mentransformasikan umat 

Islam menjadi pejabat ulama dan dakwah yang ikhlas, tabah, tangguh dan giat dalam 

menjalankan sejarah Islam secara komprehensif dan dinamis.< br>c. Mendidik peserta 

didik/santri membentuk karakter dan mempertebal jiwa kebangsaan sehingga mampu 

melahirkan manusia maju dan bertanggung jawab dalam pembangunan bangsa dan negara. 

d. Pelatihan lembaga penyuluhan untuk pengembangan mikro (keluarga) dan regional 

(lingkungan pedesaan/masyarakat). 

e. Mendidik santri/santri menjadi tenaga terampil dalam berbagai bidang pembangunan, 

khususnya pengembangan mental dan spiritual. 

f. Pendidikan siswa/santri berkontribusi terhadap peningkatan kesejahteraan masyarakat 

lingkungan dalam konteks upaya pengembangan masyarakat nasional. 

Semua tujuan tersebut di atas dirumuskan melalui refleksi (hipotesis), wawancara yang 

dilakukan oleh peneliti dan pengambilan keputusan. dibuat sebelumnya dari diskusi/lokakarya 

(SH 2006). 

4. Tipe Pondok Pesantren 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 20  
 

Seiring dengan laju perkembangan sosial, pendidikan di pesantren baik dari segi lokasi, 

bentuk dan isi pun mengalami perubahan yang signifikan. Pesantren tidak lagi sesederhana 

yang digambarkan seseorang, namun pesantren dapat mengalami perubahan tergantung 

tumbuh kembangnya zaman. 

Menurut Yacub, ada beberapa cara mengklasifikasikan pesantren (Khosin 2006), 

khususnya: 

a. Pondok Pesantren Salafi merupakan pesantren yang tetap mengajarkan kelas-kelas dengan 

menggunakan kitab-kitab klasik dan tidak mengajarkan ilmu-ilmu umum. Model pengajaran 

juga umum diterapkan di pesantren Salaf, khususnya metode sorogan dan weton. 

b. Pondok Pesantren Khalafi merupakan pondok pesantren yang menerapkan sistem 

pendidikan klasikal (madrasi) yang memberikan pengetahuan umum dan agama serta pelatihan 

vokasi. 

c. Pesantren Kilat merupakan pesantren yang memberikan pelatihan dengan durasi relatif 

singkat dan biasanya berlangsung pada saat liburan sekolah. Pesantren ini fokus pada ibadah 

dan keterampilan kepemimpinan. Sedangkan santri meliputi santri yang dianggap perlu untuk 

mengikuti kegiatan keagamaan di pesantren. 

d. Pesantren terpadu merupakan pesantren yang lebih menekankan pada pendidikan kejuruan 

atau vokasi, seperti balai pelatihan vokasi Kementerian Ketenagakerjaan yang programnya 

terintegrasi. Sedangkan santrinya mayoritas putus sekolah atau pencari kerja. 

Sedangkan menurut Mas'ud et al., ada beberapa jenis atau model pesantren, yaitu : >a. 

Pondok pesantren menjaga kemurnian jati diri aslinya sebagai wadah pendalaman ilmu agama 

(tafaqquh fiddin) santrinya. Semua materi yang diajarkan di pesantren ini murni bersifat 

keagamaan dan diambil dari kitab-kitab berbahasa Arab (Kitab Kuning) yang ditulis oleh para 

ulama abad pertengahan. Saat ini masih banyak kita jumpai pesantren yang mengikuti model 

tersebut, seperti pesantren Lirboyo di Kediri Jawa Timur, beberapa pesantren di daerah Sarang, 

kabupaten Rembang, Jawa Tengah dan sekolah lainnya. 

b. Pondok pesantren memuat materi pendidikan umum namun memiliki kurikulum yang 

disesuaikan dan tidak mengikuti kurikulum yang ditetapkan oleh pemerintah pusat sehingga 

gelar yang diberikan tidak diakui diakui oleh pemerintah sebagai gelar resmi.  

c. Pondok pesantren menyelenggarakan pendidikan umum dalam bentuk madrasah (sekolah 

negeri yang bersifat Islami di bawah naungan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan) dan 

sekolah (sekolah negeri di bawah naungan Kementerian Pendidikan Nasional) ahli) di berbagai 

tingkatan, bahkan ada yang sejauh universitas, yang mencakup tidak hanya fakultas agama 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 21  
 

tetapi juga fakultas agama. Contohnya adalah Pondok Pesantren Tebu Ireng di Jombang, Jawa 

Timur. 

d. Pesantren adalah asrama umat Islam tempat santrinya belajar di luar sekolah atau universitas. 

Pendidikan agama model pesantren ini diberikan di luar jam sekolah sehingga semua santri 

dapat berpartisipasi. Pondok pesantren jenis ini diperkirakan paling banyak jumlahnya (Mas'ud 

2002). 

5. Kurikulum pondok pesantren 

Kurikulum pesantren meliputi kegiatan kurikuler, kokurikuler dan kokurikuler serta 

kegiatan santri dan kegiatan kiai sebagai pendidik atau guru. Karel mengutip hasil penelitian 

Van Den Berg. A. Steenbrink berpendapat bahwa pada abad ke-19, kurikulum atau materi 

pengajaran pesantren masih kabur namun secara implisit selalu berkisar pada materi fiqh, tata 

bahasa, tafsir dan tasawuf. Dapat dipahami bahwa pada saat itu proses belajar mengajar 

pendidikan agama Islam masih berlangsung di musala, masjid, surau. 

Program pengajiannya masih sederhana, berupa doa-doa Pendidikan agama Islam yang 

meliputi keimanan, Islam, Ikhsan (Azhar 2017). 

Jenis pendidikan di “pondok pesantren” bersifat informal dan hanya mempelajari mata 

pelajaran ilmu agama berdasarkan kitab-kitab klasik. Adapun mata pelajaran sebagian 

pesantren terbatas pada pemberian ilmu yang secara langsung membahas masalah Aqidah, 

Syariah dan Bahasa Arab antara lain: Al-Qur’an dengan tajwid dan tafsirnya; Aqaid dan Ilmu 

Kalam; Fiqih dan Usul Fiqih; Hadist dan Mustahalah Hadist; Bahasa Arab dan ilmu alatnya 

seperti Nahwu, Sharaf, Bayan, Ma’ani, Badi’ dan Araudl tarikh, Manthiq dan Tasawuf. 

Kurikulum dalam jenis pendidikan “pesantren” berdasarkan tingkat kemudahan dan 

kompleksitas ilmu atau masalah yang dibahas dalam kitab jadi ada tingkat awal, tingkat 

menengah, dan tingkat tinggi yang disesuaikan dengan kemampuan santri dengan pedoman 

bahwa sebelum anak belajar lebih lanjut minimal mereka mempelajari kitab-kitab awal 

keagamaan. Di antar kitab kuning populer yang digunakan sebagai bagian kurikulum antara 

lain: 

a. Kitab Dasar 

Yang termasuk kitab dasar adalah Bina’ (sharaf), awamil (nahwu), Aqidat al-Awal (akidah), 

dan Washaya (akhlak). 

b. Kitab Menengah 

Untuk kitab menengah meliputi Amtsilat al-Tasrifiah (sarf/Tsanawiyah), Kailani, Maqshud 

(sarf/Aliyah), Jurumiah, Imriti, Muthamimah (nahwu/ Tsanawiyah), Alfiah Ibn Aqil (nahwu/ 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 22  
 

Aliyah), Taqrib, Safinah, Sulam Taufiq (fiqih/ Tsanawiyah), Bayan (ushul fiqh/Tsanawiyah), 

Fath al-Mu’in, Fath Qarib, Fath al-Fahab, Mahalli Tahrir (fiqih/Aliyah-Khawas); Sanusi Kifyat 

Awam, Jauhar al-Tauhid, al- Husun al-Hamidiyah (Akidah/Tsanawiyah) Dasuki 

(akidah/Aliyah), Tafsir Depag (Tsanawiyah), Jalalain, tafsir Munir, ibn Kasir, al-Itqon (tafsir - 

ulum tafsir/Aliyah-Khawas), Bulugh al-Maram, Shahih Muslim, Arbain Nawai, Baiquniyah, 

(hadits/tsanawiyah), Riyadh al-Shalihin, Darratu an 

Nasihin, Minhaj al-Mughis (Hadist-ulumul hadits/Aliyah),Ta’lim al- Mutaalim, Bidayah al-

Hidayah (akhlak/Tsanawiyah) Ihya Ulumu al-Din, Risalah al-Muawanah(ahlak/Aliyah), 

Khulashah Nur al-Yakin (tarikh). 

c. Kitab Besar 

Kitab yang dipelajari kalangan khawas, antara lain kitab Jamu’ al- Jawami’, al-Nashibah wa 

al-Nadho’ir (ushul figh), Faht al-Majid (akidah), Jami’ al-Bayanli Ahkam al-Qur’an, al Manar 

(tafsir), dan Shahih Bukhari (hadist). 

 

Selain kurikulum Kitab Kuning, pesantren juga sering menyelenggarakan kegiatan 

ekstrakurikuler yang menggambarkan tradisi kehidupan pesantren. Sumber literatur kegiatan 

ini antara lain kitab Manaqib Syaih Abdil Qadir Jailani dan kitab Barzanji yang memuat kisah 

hidup Nabi Muhammad S.A.W. Setiap bidang studi mempunyai tingkat kemudahan dan 

kerumitan pembahasannya masing-masing, oleh karena itu penilaian kemajuan akademik di 

“pondok pesantren” juga berbeda dengan penilaian di madrasah dan sekolah negeri. Jenis 

pendidikan di madrasah dan sekolah negeri bersifat formal dan kurikulumnya mengikuti 

peraturan pemerintah. Madrasah mengikuti peraturan Kementerian Agama yaitu 30% mata 

pelajaran agama dan 70% mata pelajaran umum, namun beberapa pesantren menggunakan 

rasio sebaliknya, dengan bobot perbandingan yang sedikit berbeda satu sama lain: 20% berisi 

mata pelajaran umum, 80% mata pelajaran agama. obyek. mata pelajaran. 

Kurikulum pondok pesantren yang berlaku saat ini mencakup seluruh kegiatan yang 

dilakukan pondok pesantren siang dan malam. Di luar jam sekolah, kegiatan yang bernilai 

edukasi banyak dilakukan di pondok pesantren berupa pembudayaan pola hidup sederhana, 

mengatur kepentingan bersama, mengurus kebutuhan sendiri, melatih bela diri, dan beribadah 

dengan tertib. dan riyadha. Oleh karena itu, kurikulum pesantren yang bertujuan untuk 

menghasilkan manusia yang beriman dan bertakwa, berakhlak mulia, dan lain-lain, diajarkan 

dalam kehidupan pesantren melalui ajaran Islam.Pendidikan formal dan nonformal pesantren, 

insidental program. aktivitas dan nilai keagamaan. dimaknai dalam kehidupan sehari-hari 

pondok pesantren di bawah bimbingan pengasuh (kiai) untuk mencapai tujuan yang diinginkan. 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 23  
 

 

6. Sistem dan Metode pendidikan dalam lingkungan pondok pesantren 

Sistem yang ditampilkan di pesantren adalah: 

a. Menggunakan sistem tradisional, sama sekali tanpa sekolah modern, untuk menjalin 

hubungan dua arah antara kiai dan santri. 

b. Kehidupan di pesantren merupakan contoh semangat demokrasi, karena mereka praktis 

bekerja sama untuk mengatasi permasalahan non-akademik mereka sendiri. 

c. Santri tidak terjangkit penyakit simbolik dalam memperoleh gelar, karena sebagian besar 

pesantren tidak mengeluarkan gelar, sedangkan santri yang ikhlas masuk pesantren tanpa gelar. 

Sesungguhnya tujuan utama mereka adalah mencari keridhaan Allah SWT. 

d. Sistem pesantren mengutamakan kesederhanaan, idealisme, persaudaraan, kesetaraan, 

kepercayaan diri dan keberanian dalam hidup. 

e. Mantan santri pesantren tidak mau menduduki jabatan pemerintahan, sehingga kecil 

kemungkinannya mereka dikendalikan oleh pemerintah (M 1989). 

Metode yang biasa digunakan dalam pengajaran pesantren tempat tinggal umat Islam 

adalah wetonan, sorogan dan memo. Metode wetonan adalah suatu metode pengajaran yang 

peserta didiknya mengikuti pelajaran dengan duduk mengelilingi kiai yang menjelaskan 

pelajaran. Siswa membaca buku terkait dan membuat catatan bila perlu. Metode sorogan 

sedikit berbeda dengan metode weronan, siswa silih berganti menghadap guru dengan 

membawa buku yang telah dipelajarinya. Kiai membaca dan menerjemahkan setiap kalimat, 

kemudian menjelaskan maknanya, atau kiai hanya menunjukkan cara membaca yang benar, 

tergantung materi yang disampaikan dan kemampuan siswa. 

Metode hafalan terjadi ketika siswa menghafal mengingat teks atau kalimat tertentu 

dari ayat tersebut. buku yang sedang mereka pelajari. Materi hafalan sering kali berupa puisi 

atau nazham. Selain hafalan, sangat efektif dalam menjaga daya ingat (mengingat) santri 

terhadap materi yang dipelajari, karena dapat dilakukan baik di dalam maupun di luar kelas 

(Khusnurdilo, 2003). Sementara itu, tingkat pendidikan di pesantren sekolah tidak sebatas pada 

lembaga pendidikan lain yang menggunakan sistem klasikal. Secara umum kemajuan 

kualifikasi peserta didik berdasarkan isi mata pelajaran tertentu ditandai dengan selesainya dan 

perubahan kitab yang dipelajarinya. Apabila seorang santri telah menguasai satu kitab atau 

lebih dan lulus dalam ujian (imtihan) yang diperiksa oleh kiainya, maka ia berpindah ke kitab 

lain yang lebih tinggi derajatnya. Yang jelas, pemeringkatan pendidikan di pesantren tidak 

didasarkan pada usia, melainkan berdasarkan tingkat kemampuan membaca yang ditentukan 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 24  
 

dari terendah hingga tertinggi. Namun seiring dengan perkembangan zaman, banyak pesantren 

yang menggunakan sistem klasikal, dimana ilmu yang dipelajari tidak hanya ilmu agama saja 

tetapi juga ilmu umum. 

7. Kondisi pondok pesantren Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban 

Seiring berjalannya waktu, banyak pesantren yang berusaha beradaptasi dan siap 

menerima perubahan, namun banyak juga pesantren yang bercirikan tertutup terhadap segala 

perubahan dan dampak zaman dan jaman. . Oleh karena itu, untuk mengetahui apakah 

pesantren yang dimaksud mempunyai sikap dinamis atau statis, maka kita akan mencoba 

mempertimbangkan ciri-ciri pesantren yang bersikap dinamis dan dinamis. Dari sudut pandang 

ini, mereka dapat dikatakan sebagai pesantren yang mempunyai sikap dinamis. (Abdul, 2006), 

tidak statis. dalam hal konstruksi bangunan, dll. Agar lebih jelas, berikut hasil penelitian saya, 

mengapa Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah di Sumberagung Tuban harus dinamis, atau 

setidaknya berdiri seiring berjalannya waktu. 

a. Dari segi konstruktif dan struktural cenderung menyimpulkan bahwa pengalaman hidup 

mazhab ini sangat dinamis, terlihat dari keterangan bahwa pada saat pertama kali berdirinya 

pesantren yang memuatnya, terdiri dari hanya satu aula, dari waktu ke waktu. melewati siklus 

pengembangan selesai lagi. Konstruksi telah stabil selama pembangunan rumah kayu dari 

panel Sibiran, sejauh ini telah dibangun kabin bertingkat yang sangat tahan lama dan konstruksi 

masih berlanjut. 

b. Dari segi metode pembelajaran 

Ponpes Hidayatul Islamiyah Sumberagung Tuban dapat dikatakan dinamis karena metode yang 

digunakan mengalami penyempurnaan dari waktu ke waktu, menyesuaikan dengan kondisi 

perkembangan pendidikan dan hasil penilaian dilakukan pada akhir tahun ajaran. setiap bab 

topik.Metode yang diterapkan saat ini meliputi teknik berbicara, tanya jawab, percakapan, 

nasehat, model, cerita dan adaptasi. Setelahnya, siswa juga diberikan pekerjaan rumah kepada 

mamakiah. Sebagai landasan untuk memasuki masyarakat, strategi ini dilaksanakan dengan 

mempertimbangkan kondisi bahwa peserta didik harus memperoleh informasi umum yang asli 

namun sekaligus harus memperluas informasi terkait dengan informasi yang lebih spesifik. 

Dengan teknik ini siswa dapat melihat dengan jelas dan mengenali dirinya dari kenyataan yang 

dilihatnya. Dari situasi ini dapat disimpulkan bahwa sekolah Islam pengalaman hidup mencoba 

untuk melanjutkan studi tentang teknik dan proses yang diterapkan. Oleh karena itu, pesantren 

salaf Hidayatul Islamiyah dapat dikatakan dinamis. 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 25  
 

Dari pembahasan penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa Pondok Pesantren 

Hidayatul Islamiyah terletak di Desa Sumberagung Plumpang Tuban. Pondok Pesantren ini 

pertama kali dibangun pada tanggal 3 (tiga) Desember 1989, dimana Pondok Pesantren ini 

didirikan oleh KH sendiri. Nurhadi di tanahnya sendiri, dan kini setelah KH. Ketika Nurhadi 

meninggal dunia, pengelolaan pesantren tersebut dipercayakan kepada putra ketiganya, KH. 

Abdul Muchid Nurhadi. 

Sekolah Islam inklusif tersebut adalah Salafiyah yang memanfaatkan tuntutan 

Naqsbandiyah. Kerangka kekuasaan dirancang agar sesuai dengan kerangka pemerintahan 

dinasti dalam Islam, yang bisa bersifat khilafah atau khusus turun-temurun. Santri yang 

bersekolah di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah berjumlah sekitar 30 orang. Mahasiswa 

tersebut berasal dari rezim Tuban dan dari luar kota. Usia pelajar di sini berkisar antara 14 

hingga 30 tahun dengan jenjang I, II, III dan IV. Setiap tingkatan tidak ditentukan oleh usia 

siswa. Namun, periksalah kemampuan siswa Anda. Ada kemungkinan bahwa siswa yang lebih 

muda akan mencapai nilai yang lebih tinggi karena kemampuan mereka. Selama siklus 

pendidikan, santri kelas atas diperbolehkan memperkenalkan santri kelas bawah. 

Rencana belajar di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah adalah sebagai berikut: 

Setelah selesai sholat subuh, fokus pada Buku tersebut tetap dalam bentuk orang tua sampai 

sekitar jam 6 pagi, kemudian sekolah formal dilanjutkan. lamaran belajar sampai sore. Seusai 

sholat dzuhur, sekolah dilanjutkan hingga siang hari, memohon waktu Tuhan. Usai istirahat, 

amalan dilanjutkan menyiapkan doa dari petang hingga petang. Lalu, untuk melengkapi 

permintaan Isya, fokuslah pada buku-buku yang masih dibagikan ustadz. Untuk tingkat I, kitab 

Matan Jurumiyah, kitab Bima tingkat II, tingkat III dan IV resensi kitab emas atau kitab 

telanjang, kitab fiqh, kitab kesepakatan, kitab muttsar dan tafsir jalalain. Sekolah berlangsung 

sampai jam 9 malam. Kemudian pada saat itu para siswa istirahat. Latihan yang dilakukan juga 

meliputi dzikir. Untuk mengamalkan silaturahmi Naqsabandiyah. Teknik yang diterapkan di 

pesantren langsung ini adalah strategi kuno, teknik percakapan dan teknik koreksi di pesantren 

langsung. 

Ada dua jenis penilaian yang diterapkan di pesantren, yaitu: 1) Jenis penilaian untuk 

pembelajaran, Penilaian ini dilakukan dengan tujuan untuk mengukur pemahaman siswa 

terhadap materi yang diperkenalkan, dengan menilai apakah hasil yang diperoleh sudah sesuai 

dengan yang diharapkan secara umum? Apabila masih kurang tepat, teknik dan sistem dapat 

diperbaiki untuk mencapai yang terbaik. hasil. Pada evaluasi selanjutnya, semoga hasil yang 

diperoleh dapat sesuai dengan apa yang biasa dilakukan oleh kyai atau kelompok kyai yang 

telah dipersiapkan dan dilatih sesuai dengan peraturan dan prasyarat pondok pesantren. 2) 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 26  
 

Penilaian terhadap pelanggaran jenis ini bertujuan untuk menumbuhkan sikap yang lebih 

positif pada diri siswa yang melakukan pelanggaran hukum. Penilaian ini dilakukan dalam 

bentuk tes persahabatan dengan tujuan membantu siswa mengubah arah dan tidak mengulangi 

kesalahannya. Untuk situasi ini, penilaian secara umum akan lebih luas. Pelanggaran-

pelanggaran yang disertakan merupakan contoh disiplin ilmu yang berlaku di Madrasah 

Hidayatul Islamiyah, yaitu: pencurian, penggunaan narkoba, dan lain-lain. Tindakan disipliner 

tersebut antara lain mencukur rambut, membersihkan kamar mandi, dan dikeluarkan dari 

sekolah. 

 

Karena sebagian besar siswa memilih untuk tinggal di sini, pelanggaran jarang terjadi. 

Dilihat dari kondisi keuangan para mahasiswa, mereka harus pindah, meskipun ada yang 

berasal dari keluarga kelas pekerja sederhana, ada juga yang berkecukupan secara finansial. 

Para wisudawan Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah telah kembali ke negara 

asalnya. Di kampung halamannya, mantan santri Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah 

menjadi abdi masyarakat untuk menyebarkan ajaran Islam. Yang menarik bagi penulis adalah: 

1. Kh. Manyid Nurhadi, Kepala Pondok Pesantren, adalah sosok yang sangat disayangi dan 

dihormati. Karena ilmu mempunyai kedalaman, maka ilmu merupakan wadah bertanya dan 

memperoleh pendapat. Ketika penulis mewawancarainya, tiga kelompok orang menemuinya 

untuk menanyakan keinginannya. Pertama: sering diundang dalam acara-acara tahlinan maut, 

baik itu tahlin biasa, tahlin 40 hari, tahlin 100 hari, dan lain-lain. Kedua: sering terjadi pada 

saat acara walimah-walimah, juga walimatus safar, ursy, tasmiyah, dll. Ketiga: Ia sering 

diundang dalam rapat resmi desa bahkan bupati, sering memimpin upacara haji dan umrah. 

2. Masalah yang berkaitan dengan kegiatan sehari-hari pondok pesantren yang wajib diikuti 

oleh santri yang memenuhi syarat. Penulis merasa risih karena dalam Islam lebih baik tangan 

di atas daripada tangan di bawah. Namun menurut Kh. Kegiatan sehari-hari Pondok Pesantren 

Manyid Nurhadi bertujuan untuk mengembangkan kesehatan mental santri, meskipun sekolah 

tersebut memiliki perekonomian yang moderat. Sebab, ketika santri dalam mengikuti aktivitas 

sehari-hari di pesantren, mereka banyak menjumpai tipe sosial yang berbeda-beda. Ada yang 

memintanya untuk memimpin tahlih, ada juga yang memintanya menyelesaikan kuliah, ada 

yang memintanya menyelesaikan jadwal diniyyah dan tpq, ada juga yang meminta menjadi 

guru mata pelajaran di sekolah setempat. 

 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 27  
 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Berdasarkan definisi dasarnya, sekolah pengalaman hidup Islami adalah “tempat di 

mana siswa dapat belajar,” sedangkan “kabin” berarti “rumah sederhana atau rumah bambu.” 

Selain itu, “pondok” juga bisa berasal dari kata Arab “fanduk” yang berarti “penginapan atau 

tempat tinggal”. Nasir menjelaskan bahwa Islamic Life Experience School adalah lembaga 

ketat yang menyediakan pengajaran dan pendidikan serta penciptaan dan penyebaran informasi 

Islam yang ketat. Persoalan dari mana asal muasal pesantren tidak dapat dipahami sepenuhnya 

karena merupakan sejarah yang sangat kuno sehingga memerlukan informasi yang berasal dari 

abad 17 dan 16 atau sebelumnya.Untuk menjaga keberlangsungan kehidupan pesantren, 

Pemerintah telah memberikan bimbingan dan dukungan sebagai sumber inspirasi untuk terus 

berkarya sesuai dengan kebutuhan dan kebutuhan masyarakat serta kemajuan yang telah 

ditetapkan. Premis valid di atas diambil atau dikutip dari Peraturan Khusus Tunjangan 

Fungsional Sekolah Islam Inklusi, Surat Pemberitahuan Kepala Badan Pengajaran Umum 

Nomor 3408 Tahun 2018. Sesuai dengan pilihan yang muncul karena adanya 

konsultasi/workshop untuk meningkatkan kehidupan umat Islam. -Pembangunan sekolah 

selesai di Jakarta pada tanggal 2-6 Mei 1978. Tujuan keseluruhan sekolah Islam di sana adalah 

untuk mencerdaskan masyarakat. menekankan bahwa seseorang mempunyai karakter muslim 

yang sesuai dengan ajaran Islam dan dijiwai dengan sentimen keagamaan tersebut. Tentang 

kehidupannya dan menjadikannya insan yang berguna bagi agama, masyarakat dan negara. 

Secara umum jenis sekolah Islam komprehensif adalah sekolah pengalaman hidup 

Islam Salafi, sekolah pengalaman hidup Islam Khalafi, sekolah pengalaman hidup Islam Petir. 

sekolah dan sekolah berkoordinasi mengenai pengalaman kehidupan Muslim. Kurikulumnya 

selalu sederhana, terutama mengajarkan agama Islam, termasuk Iman, Islam dan Ikhsan. 

Memang tujuan utama mereka hanyalah mencari keridhaan Allah SWT. Teknik yang biasa 

digunakan dalam pelatihan sekolah pengalaman hidup Islami adalah wetonan, sorogan dan 

rezeki. 

Sekolah pengalaman hidup Islami Hidayatul Islamiyah terletak di kota Sumberagung, 

wilayah Plumpang. Sekolah Islam langsung ini pertama kali didirikan pada tanggal 3 (tiga) 

Desember 1989. Sekolah Islam komprehensif ini bernama Salafiyah, memanfaatkan 

permintaan Naqsbandiyah. Kerangka pemerintahan ini diwujudkan dalam kerangka 

pemerintahan dinasti dalam Islam, baik itu khilafah tertentu maupun pemerintahan turun-



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 28  
 

temurun. Santri yang bersekolah di Pondok Pesantren Hidayatul Islamiyah berjumlah sekitar 

30 orang. Mahasiswanya berasal dari Kabupaten Tuban dan luar kota. Usia pelajar di sini 

berkisar antara 14 hingga 30 tahun dengan jenjang I, II, III dan IV. Kegiatan rutin pondok 

pesantren termasuk kegiatan yang wajib diikuti oleh para santri. Setiap harinya para santri di 

pesantren ini mengikuti berbagai aktivitas sehari-hari, antara lain pengajian, manaqiban, 

diba'an, tahlilan, dan khitobiyyah, dengan tujuan untuk memperbaiki masa depan mereka 

ketika mereka kembali ke rumah. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abdul, Muhammad Sains dan Pendidikan Islam Jakarta: Kencana Penada Media, 2006. 

Adi, Fadli. “Pesantren: sejarah dan kemajuan. » El Hikam, 2012: 31-44. 

Afifah, Nur Siti. 2022. Permasalahan Implementasi Kurikulum Mandiri pada Mata Pelajaran 

Pendidikan Agama Islam di SMP Al-Falah Deltasari Sidoarjo. Diterbitkan. Surayaba: 

UINSA 

Amin Haedari dkk. Nasib akhir sekolah Islam inklusif: menghadapi kesulitan kemajuan dan 

kesulitan kompleksitas global. Jakarta: IRD Pers, 2004. 

Azhar, Rizal. Permata selamanya. 2 Januari 2017, 

Layanan Keagamaan, RI. Sejarah Pendidikan Islam Indonesia. Jakarta: Dinas Keagamaan 

Republik Indonesia, 1986. 

DKK, Oepen Manfred. Unsur pengalaman hidup sekolah Islam. Jakarta: P3M, 1988. 

Harun Nasution, dkk.,. Karya referensi Islam Indonesia. Jakarta: Djangkat, 1992. 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Survei LKIS Islam dan Masyarakat, 

1999. 

Hm. Amin Haedari dkk Tantangan modernitas dan masa depan pesantren di Jakarta: IRD 

PRESS, 2005. 

M. Ishom, HS, Mastuki, El-sha Kehidupan umat Islam mengalami intelektualisme akademis. 

Jakarta: 2006, Diva Pustaka 

Khosin. Tipologi pengalaman hidup di sekolah Islam. Jakarta: Diva Pustaka, 2006. 

Sulthon Mashhud, Khusnurdilo, Pengalaman hidup Muslim pengelola sekolah. Jakarta: 

DivaPustaka, 2003. 

M, Amien Rais. Cakrawala Islam: antara iman dan kenyataan. Bandung: Mizan, 1989. 

Manfred, Oepen. Dinamika Pondok Pesantren di Jakarta: P3M, 1988. 

Mas'ud, dkk. Tipologi pengalaman hidup di sekolah Islam. Jakarta: Putra Kencana, 2002. 

Nasir, M. Ridwan. Mencari model organisasi sekolah yang ideal. Yogyakarta: Perpustakaan 

Mahasiswa, 2005. 



 

Tadris, Volume 16/No.2/Tahun 2022 | 29  
 

Nasution, Harun. Karya referensi Islam Indonesia. Jakarta: 1992 Djangkat. 

Negeri, Alamsyah Ratu Prawira. Proses pelatihan yang ketat. Jakarta: Departemen Agama 

Republik Indonesia 1992. 

Nizar, Samsul. Pendidikan Islam Sebelumnya di Jakarta: Media Gathering Kencana Prenada, 

2007. 

Sugiyono, 2014. Pengertian penelitian kualitatif.Bandung : CV. ALFABET 

 

 

 


