
Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 74  
 

INTERNALISASI NILAI ASWAJA 

DALAM PENDIDIKAN BERPERADABAN DI ERA 4.0  

Jamal Ghofir  

STIT Makhdum Ibrahim Tuban 

Email: jamalghofir@stitmatuban.ac.id 

Muhammad Makhdum 

SMPN 2 Tambakboyo 

Email: mcdoemz@gmail.com 

Abstrak 

Nahdlatul Ulama dengan peran aktifnya berpartisipasi dalam kehidupan intelektual 

bangsa, dari era kolonial hingga saat ini, yang selalu konsisten di garis perjuangan. 

Nahdlatul Ulama sebagai organisasi sosial keagamaan yang dianggap kuno dan picik 

bukan halangan dalam melayani dan mendasarkan hidupnya demi agama dan bangsa. 

Sejarah akan dapat membuktikan bagaimana peran intelektual Nahdlatul Ulama tanpa 

harus membual tentang modernitas. 

Kata kunci: internalisasi nilai, Aswaja, pendidikan berperadaban era 4.0 

 

PENDAHULUAN 

Semua pasti sepakat bahwa pendidikan adalah cara terbaik untuk mengangkat derajat 

manusia menuju kehidupan paling hakiki bagi kelangsungan hidup umat manusia. Kebahagiaan 

dan kemuliaan hidup akan tercapai manakala manusia mampu menguasai dan mengamalkan 

ilmu pengetahuan dengan sebaik-baiknya. Dalam kehidupan masyarakat modern, kita dapat 

mencermati bahwa manusia terdidik akan mampu mengatasi berbagai problem kehidupan, 

menempatkan  dirinya dalam posisi ideal terhadap perubahan zaman, dan membawa pencerahan 

sekaligus perubahan bagi kehidupan manusia di sekitarnya. Sebaliknya, manusia yang 

terbelenggu dalam kebodohan akan selalu kesulitan mengatasi problem kehidupan, gagap dalam 

menghadapi perubahan, menjadi beban masyarakat, serta terasing dalam kehidupan sosialnya. 

Fenomena tersebut merupakan suatu indikasi bahwa pendidikan menjadi sebuah 

pertaruhan bagi maju mundurnya sebuah bangsa. Itu artinya  baik buruknya suatu bangsa juga 

akan ditentukan oleh baik buruknya pendidikan yang dijalani oleh bangsa itu sendiri. Jika 

menginginkan kemakmuran dalam satu tahun, maka taburkanlah benih. Jika menginginkan 

kemakmuran dalam sepuluh tahun, maka tanamlah pohon. Jika menginginkan kemakmuran 

dalam seratus tahun, maka didiklah manusia (Konfusius) 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 75  
 

Berangkat dari realita di atas maka tumbuhlah tuntutan akan adanya pendidikan yang 

terselenggara lebih baik, sistematis, serta berpijak pada nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan. 

Melalui pendidikan, manusia ingin mencapai kondisi ideal di mana ia dapat hidup berdampingan 

dengan sesamanya, merasa nyaman menghuni bumi dan semesta, serta tetap menjaga kemesraan 

hubungan dengan Tuhannya.  

Signifikansi pendidikan terletak pada upaya untuk memanusiakan manusia secara utuh, 

mendidik manusia dalam aspek material (akal pikiran), dan spiritual (hati). Akal adalah muara 

dari pemikiran dan konseptualisasi berbagai obyek pengetahuan. Manusia cendikia akan selalu 

mengembangkan akal pikirannya untuk mempelajari fenomena lingkungan sekitar, menggali 

semua misteri kehidupan, memecahkannya, kemudian melahirkan kembali ilmu pengetahuan 

yang baru. Proses rekonstruksi ilmu pengetahuan yang demikian akan senantiasa berlangsung 

selama manusia mampu mendayagunakan akal pikirannya dengan sebaik-baiknya.  

Dalam aspek spiritual, kecerdasan hati diarahkan pada upaya menghayati secara 

mendalam keagungan Tuhan beserta ciptaan-Nya. Semua itu diharapkan agar manusia taat dalam 

melaksanakan segala perintah-Nya dan menjauhi semua larangan-Nya. Hal tersebut juga tidak 

jauh berbeda dengan pandangan Ki Hajar Dewantara yang menyatakan bahwa pendidikan dan 

pengajaran nasional bersendi kepada agama dan kebudayaan menuju kebahagiaan dan 

keselamatan masyarakat (Buchori, 2006).  

Noor (2010) menjelaskan bahwa pendidikan harus dapat mencapai dua hal. Pertama, 

mendorong manusia untuk mengenal Tuhannya sehingga sadar untuk menyembahnya dengan 

penuh keyakinan, menjalankan ritual yang diwajibkan dan mematuhi syariat serta ketentuan-

ketentuan ilahi. Kedua, mendorong manusia untuk memahami kehendak Tuhan di alam raya ini, 

menyelidiki bumi dan memanfaatkannya untuk melindungi iman dan agamanya. 

ISI DAN PEMBAHASAN 

A. Pendidikan Mencerdaskan dan Memberadabkan 

 Bangunlah jiwanya, bangunlah badannya, untuk Indonesia Raya. Penggalan bait syair 

lagu Indonesia Raya tersebut jika kita tinjau dengan kaca mata pendidikan mengandung refleksi 

yang mendalam terhadap dua hal. Pertama bahwa tujuan dasar negara Indonesia adalah 

membangun spiritual (jiwa) manusia Indonesia. Kedua, pembangunan spiritual harus diikuti 

dengan pembangunan dalam bidang material (raga).  



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 76  
 

Secara konseptual, hal tersebut juga sejalan dengan konsep pendidikan nasional yang 

berdasarkan pada Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 

yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap 

tuntutan perubahan zaman (Buchori, 2006). Itu artinya bahwa pendidikan sejatinya harus 

diarahkan pada keseimbangan antara aspek material dan spiritual.  

Dua prinsip dasar pembanguan jiwa dan raga tersebut kemudian dikenal dengan 

pembanguna manusia Indonesia seutuhnya. Membangun dengan cara pandang spiritual-material. 

Bukan mengagung-agungkan pembangunan fisik seperti halnya kaum kapitalis, dan bukan juga 

mengabaikan materi seperti halnya kaum fatalis.  

 Berpijak pada logika di atas, maka parameter pencapaian pembangunan jika hanya 

dikalkulasi secara material berupa pertumbuhan ekonomi, pendapatan nasional, tingkat 

pengangguran, angka kerja dan sebagainya jelas bertolak belakang dengan prinsip pembangunan 

manusia seutuhnya. Apalah artinya keberhasilan dalam bidang material jika mental sosial dan 

keagamaan masyarakat mengalami degradasi moral secara akut. Keberhasilan yang hanya dinilai 

dari sisi material akan menumbuhkan generasi yang bermental licik dan tidak memiliki 

integritas. 

Oleh karena itu, ukuran keberhasilan pendidikan mestinya tidak hanya terletak pada 

tingkat pemahaman anak didik terhadap mata pelajaran saja, tetapi juga mencakup daya 

kreativitas dan inovasi sekaligus keagungan spiritual dan keluhuran budi pekertinya. 

B. Degradasi Moral dan Etika dalam Pendidikan Sekolah 

Parameter materialistik dalam pendidikan telah melahirkan manusia permisif yang hanya 

berkutat pada orientasi kekayaan. Pendidikan yang berorientasi pada the survival of the fittest 

lewat mekanisme rangking dan angka semata hanya akan melahirkan anak didik yang egois, 

ingin tampil terhebat, dan kadangkala dilakukan dengan segala cara (Mashad, 2004). Hal 

menjadi indikasi bahwa anak didik telah terkontaminasi perilaku machiavelist  yang 

menghalalkan segala cara untuk mencapai tujuannya. Berbagai kasus kecurangan guru dan 

pelajar dalam pelaksanaan ujian nasional, atau perintah menyontek masal adalah contoh nyata 

yang tidak terbantahkan akibat dari pendidikan yang berorientasi pada hasil dan nilai kuantitatif 

saja.  

Pendidikan yang berbasis material juga akan menghasilkan generasi terdidik tetapi tidak 

memiliki kepekaan sosial dan kepedulian terhadap sesama. Fenomena tawuran antar pelajar, 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 77  
 

mahasiswa, bahkan kelompok masyarakat yang terus saja terjadi bahkan semakin meningkat 

adalah akibat pendidikan yang hanya mengutamakan material. Pola tersebut jika tidak bisa 

diatasi lambat laun akan menghasilkan perilaku korup dan kejahatan sosial lainnya dalam 

kehidupan masyarakat. Pada akhirnya, kondisi demikian perlahan tapi pasti akan menyeret 

bangsa ini dalam jurang keterpurukan dan kehancuran. 

C. Pendidikan Berbasis Moral dan Etika 

Dunia pendidikan adalah motor penggerak untuk memfasilitasi pembangunan etika dan 

moral masyarakat, sehingga masyarakat memiliki kesadaran yang tinggi dalam hidup berbangsa 

dan bernegara. Pendidikan adalah wahana paling efektif untuk mendidik manusia agar mampu 

mengembangkan sikap kejujuran, integritas, komitmen, kedisiplinan dan kemandirian. Untuk 

mewujudkan anak didik yang diharapkan memiliki sikap-sikap mulia seperti di atas, maka 

kurikulum pendidikan yang mendukung ke arah tersebut harus digalakkan. Tidak hanya sekedar 

teoretis dalam konsep-konsep literal tetapi harus terwujud dalam keseharian dan kehidupan 

sosial.  

 Dari manakah kita harus memulai menanamkan pengajaran berbasis moral dan etika? 

Dalam hal ini, barangkali kita perlu menengok dan belajar dari kehidupan di dunia kecil yang 

bernama pesantren. Jika kita sedikit peka dengan perjalanan sejarah bangsa ini, peran pesantren 

dalam mendidik dan mencerdaskan masyarakat pribumi tidak dapat dikesampingkan. Di saat 

bangsa Indonesia masih terbelenggu dalam kolonialisme selama lebih dari tiga abad, dan 

pendidikan modern belum lahir, pesantrenlah yang mengambil kendali dalam memberikan 

pencerahan masyarakat yang masih berada dalam gulita kebodohan.  

Sejarah mencatat bahwa pendidikan modern model sekolah seperti yang kita saksikan 

saat ini baru muncul di tanah air sekitar tahun 1901 sebagai wujud politik etis (balas budi) 

pemerintah Belanda terhadap penduduk pribumi. Sedangkan pesantren sudah berkembang di 

penjuru negeri ini beberapa abad sebelumnya seiring dengan masuknya agama Islam ke 

nusantara. Bahkan silabus pengembangan kurikulum pendidikan pesantren sebenarnya sudah 

dirancang sekitar 500 tahun silam oleh Imam Jalaluddin Abdurrahman Al- Suyuti dalam Itmam 

Al Dirayah (Wahid, 2006). Dengan corak dan kultur yang unik pesantren mendidik dan melatih 

masyarakat untuk menjadi manusia cerdas, mandiri, berbudi pekerti dan cinta tanah air. 

Pesantren juga menjelma menjadi salah satu benteng paling tangguh dalam menghadapi 

propaganda bangsa kolonial. 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 78  
 

Wahid (2007) menjelaskan bahwa pesantren merupakan suatu lingkungan pendidikan 

dalam pengertiannya yang menyeluruh (holistik). Pesantren diibaratkan sebagai sebuah akademi 

militer atau biara. Para peserta didik (santri) yang berada di sana mengalami suatu kondisi 

totalitas. Dibandingkan dengan lingkungan pendidikan parsial atau paruh waktu yang ditawarkan 

oleh pendidikan modern, yang menjadi acuan umum pendidikan bangsa, pesantren dengan 

sendirinya melahirkan corak dan kultur yang unik (subkultur).  Dari fakta tersebut sesungguhnya 

konsep sekolah sebagai pusat kegiatan belajar masyarakat (centre of community learning) justru 

lebih menonjol dalam pendidikan pesantren. 

Lebih lanjut dijelaskan bahwa ada tiga elemen pokok yang menjadikan pesantren sebagai 

subkultur, yaitu pola kepemimpinan yang mandiri, kemampuannya menjaga literatur keilmuan 

secara turun-temurun, dan sistem nilai tersendiri yang terpisah dari nilai-nilai yang diikuti 

masyarakat luas. Ketiga elemen tersebut tidak dapat dipisahkan dan saling berkelindan 

membentuk satu kesatuan yang utuh. Berdasarkan ketiga elemen itulah sebuah pesantren 

mengembangkan kurikulum dan membangun lembaga pendidikannya sendiri.  

Bagian ini tidak bermaksud menjelaskan sistem pendidikan pesantren secara utuh dan 

menyeluruh. Tulisan ini juga tidak untuk membandingkan pesantren dengan pendidikan modern 

(sekolah formal) secara mutlak, karena memang kedua lembaga pendidikan tersebut memiliki 

karakter tersendiri sehingga tidak dapat dibandingkan begitu saja tanpa standar tertentu. Penulis 

hanya ingin mengambil sepenggal nilai positif dari pendidikan pesantren dalam masalah moral 

dan etika dengan maksud mengintegrasikannya dalam pendidikan modern.  

D. Integrasi Pendidikan Pesantren dalam Pendidikan Sekolah 

Berangkat dari keprihatinan akan kondisi pendidikan sekolah yang semakin mengalami 

degradasi dalam hal moralitas dan etika, maka upaya integrasi pendidikan pesantren dalam 

pendidikan modern menemukan relevansinya. Terlebih pemerintah sendiri telah mencanangkan 

pendidikan karakter bangsa pada tanggal 2 Mei 2010 bertepatan dengan peringatan Hari 

Pendidikan Nasional.  

Menurut Undang-Undang nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, 

pada pasal (3) disebutkan bahwa “pendidikan nasional berfungsi mengembangkan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 79  
 

yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, 

cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab”.  

Berdasarkan konsep di atas, maka sebenarnya pesantren telah ikut berperan dalam 

menyukseskan tujuan pendidikan nasional. Pendidikan moral dan etika ala pesantren setidak-

tidaknya telah berhasil mengarahkan bangsa ini menuju ketaatan pada Tuhan, keluhuran budi 

pekerti, dan kemandirian. Pesantren yang tersebar di pelosok nusantara turut pula 

menyumbangkan darma baktinya dalam upaya character building bangsa Indonesia. 

E. Internalisasi Nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah  

 Di kalangan pesantren, perwujudan nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah selalu dinisbahkan 

pada sebuah aliran teologis yang diajarkan oleh Imam Abul Hasan Al Asy’ari dan Imam Abu 

Manshur Al Maturidi. Dalam bidang fiqih dan ibadah, yang mencakup hubungan manusia 

kepada Tuhan dan sesamanya merujuk pada madzhab imam empat. Sedangkan dalam bidang 

tasawuf atau sikap mental dan etika di dirujukkan kepada Imam Junaid Al Baghdadi dan Imam 

Al Ghazali. 

Karena keunggulan dan fleksibilitas ajarannya, maka faham tersebut tidak hanya berkutat 

pada permasalahan teologis atau hubungan vertikal ketuhanan saja tetapi berkembang luas secara 

horisontal dalam berbagai bidang kehidupan yang menyangkut aspek hubungan kemanusiaan, 

termasuk di dalamnya adalah bidang pendidikan. Nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah secara 

umum berisi tiga pokok ajaran, yaitu masalah keimanan, hubungan manusia kepada Tuhan dan 

sesamanya, serta masalah moral dan etika.  

Upaya internalisasi nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama'ah dalam pendidikan modern 

tersebut  bertolak dari pemikiran KH. Hasyim Asy’ari. Sebagai seorang pemikir Islam, beliau 

beranggapan bahwa modernisasi tetap harus dibatasi oleh nilai-nilai tradisionalisme dengan 

tujuan agar modernisasi yang terjadi dalam suatu masyarakat tidak sampai menjadikannya 

tercerabut dari akar budaya dan nilai-nilai luhur bangsa. Dalam konteks pendidikan, hal tersebut 

setidak-tidaknya dapat membentengi lingkungan pendidikan dari penyimpangan moral dan 

dampak negatif yang ditimbulkan oleh modernisasi sebagaimana telah diuraikan di atas. Karena 

keberhasilan proses pendidikan sangat dipengaruhi oleh sejauh mana lingkungan tersebut dapat 

menjamin keamanan dari sisi material dan spiritual anak didiknya.   



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 80  
 

Secara lebih jelas, nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama'ah dalam pendidikan dapat 

direfleksikan dalam beberapa aspek, yaitu lingkungan akademik (sekolah), pengelolaan sistem 

pendidikan, kurikulum pendidikan, proses pembelajaran, serta evaluasi pengajaran.  

1. Lingkungan Akademik 

Salah satu sistem yang dapat mendukung terlaksananya proses pendidikan secara 

konsisten dan berkesinambungan adalah adanya lingkungan akademik atau sekolah. 

Keberhasilan pendidikan sedikit banyak ditentukan oleh bagaimana lingkungan tersebut mampu 

menumbuhkan motivasi dan menjadi sumber ispirasi bagi kreativitas anak didiknya. 

Keberhasilan pendidikan sangat tergantung pada banyak faktor. Bagian paling menentukan di 

antara banyak faktor tersebut adalah sumber daya potensial pendidik atau guru dalam proses 

transformasi ilmu pengetahuan. Sumber daya pendidik potensial tersebut tidak hanya 

berhubungan dengan kompetensi guru dalam penguasaan mata pelajaran, tetapi juga nilai moral 

dan etika yang dimiliki oleh seorang guru.  

Keberadaan guru dalam kehidupan seorang pelajar sangat penting, sehingga peran 

sekolah dalam rekrutmen guru harus sedemikian selektif dan matang. Seorang guru dikatakan 

baik apabila memiliki pengetahuan yang luas, berakhlak mulia, penyabar, serta lapang dada. Jika 

para guru memiliki sifat yang demikian, tentunya akan sangat mudah mengantarkan anak 

didiknya kepada tujuan pendidikan yang benar.  

Faktor yang tidak kalah penting dalam mendukung proses belajar mengajar adalah pola 

interaksi antara anak didik dengan guru, serta hubungan antar siswa dengan sesamanya. Hal yang 

perlu dicermati oleh seorang anak didik dalam berinteraksi dengan gurunya adalah masalah 

etika. Seorang anak didik harus menaruh hormat, berbakti dan patuh kepada gurunya, serta tidak 

membelot dari perintah dan anjurannya. Setiap anak didik hendaknya menyadari bahwa setiap 

perintah guru kepadanya, kendati berat adalah demi kebaikan anak didik itu sendiri. Anak didik 

juga harus mengerti hak-hak seorang guru serta tidak melupakan jasa mulia gurunya. Seorang 

anak didik hendaknya bersabar terhadap perilaku guru yang dipandang keras dalam memberikan 

pelajaran dan kurang menyenangkan. Sikap dan perilaku seorang guru yang demikian hendaknya 

tidak mengurangi rasa hormat seorang anak didik terhadap gurunya, lebih-lebih sampai 

memunculkan rasa benci terhadap gurunya.  

Dalam hubungan sesamanya, seorang anak didik hendaknya memilih teman yang jujur, 

tekun, dan peduli terhadap teman. Seorang anak didik harus menghindari teman yang pemalas, 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 81  
 

penganggur, banyak bicara, suka memfitnah dan sering mengacaukan suasana. Kecermatan 

seorang anak didik dalam memilih teman pergaulan akan memberikan andil besar bagi 

keberhasilan belajarnya. 

2. Pengelolaan Sistem Pendidikan 

Sistem pendidikan dikatakan berhasil manakala mampu memotret aspek kognitif 

(pengetahuan), psikomotorik (kinerja), dan afektif (perilaku) secara holistik dan proporsional. 

Secara teoretis, semua pelaku pendidikan pasti akan sepakat dengan pandangan demikian. Akan 

tetapi jika dicermati lebih jauh, kebanyakan sistem pendidikan justru hanya menonjolkan sisi 

kognitif dan psikomotorik saja dan cenderung mengabaikan aspek afektif. Para pakar pendidikan 

sepakat bahwa sistem pendidikan yang baik adalah yang dapat memadukan ketiga aspek tersebut 

dengan cara mentransfer pengetahuan serta mewariskan nilai-nilai bagi peserta didik dan 

generasi selanjutnya.  

Disebutkan oleh Noor (2010), dalam hal ini Ahlussunnah Wal Jama'ah menawarkan 

sistem pendidikan yang komprehensif dengan beberapa muatan nilai antara lain: (1) Nilai 

teosentris, yakni pandangan yang menyatakan bahwa semua kejadian pasti berasal, berproses, 

dan kembali kepada kebenaran Tuhan. Dalam sudut pandang pengetahuan mengandung makna 

bahwa semua yang dipelajari semata-mata demi kepentingan hidup di akhirat. (2)  Nilai sukarela 

dan mengabdi. Nilai ini bersumber dari pandangan bahwa semua kegiatan belajar mengajar 

adalah suatu bentuk ibadah kepada Tuhan. Hal ini membawa implikasi bahwa semua komponen 

yang terlibat dalam pendidikan akan bekerja secara sukarela tanpa paksaan atau tekanan dari 

orang lain. Dalam bahasa yang lebih normatif adalah bekerja dan belajar tanpa diperintah serta 

disiplin tanpa diawasi. (3) Nilai kearifan, yang berwujud pada kesabaran, rendah hati, mencapai 

tujuan tanpa merugikan orang lain, dan mendatangkan manfaat sebesar-besarnya bagi sesama. 

(4) Nilai kesederhanaan, yaitu berpikir dan berperilaku dalam batas-batas kewajaran atau 

proporsional. (5) Nilai kebersamaan, yang dapat ditampilkan dalam hubungan keseharian antara 

pimpinan, guru, pelajar, dan seluruh komponen lembaga pendidikan.  

3. Kurikulum Pendidikan 

Menurut As-Syaibani dalam Tajab (1994), kurikulum pendidikan yang berbasis moral 

dan etika memiliki tujuh prinsip yang harus ditegakkan. Pertama, prinsip pertautan yang 

sempurna terhadap agama, termasuk ajaran dan nilai-nilainya. Kedua, prinsip universalitas pada 

tujuan dan muatan kurikulum yang mencakup tujuan membina keimanan, akal pikiran dan 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 82  
 

jasmani, serta yang berkaitan erat dengan ilmu pengetahuan, lingkungan, teknologi dan 

masyarakat (salingtemas), budaya, sosial, politik, ekonomi dan sebagainya. Ketiga, prinsip 

keseimbangan relatif antara tujuan dan muatan kurikulum itu sendiri.  

Keempat, prinsip keterkaitan antara minat, bakat, dan kemampuan dengan kebutuhan 

belajar dan alam sekitar (kontekstual). Kelima, prinsip pemeliharaan perbedaan individual, tidak 

diskriminatif dan menjunjung tinggi sikap toleransi. Keenam, prinsip menerima perubahan sesuai 

dengan tuntutan dan perkembangan zaman. Ketujuh, prinsip kesesuaian antara berbagai mata 

pelajaran dengan pengalaman, kebutuhan peserta didik, masyarakat, dan lingkungan pendidikan.  

Ketujuh prinsip dasar tersebut sedemikian rupa harus diupayakan dapat terintegrasi 

dengan kurikulum baik secara langsung maupun tidak langsung. Lembaga sekolah harus jeli 

dalam membidik celah  untuk memasukkan nilai-nilai tersebut dalam kegiatan akademik belajar 

mengajar maupun kegiatan non akademik lainnya. Jika hal tersebut telah dilakukan, maka 

lembaga pendidikan akan berjalan sesuai dengan yang diharapkan.  

4. Proses Pembelajaran  

Hal lain yang tidak kalah penting atau bahkan paling penting dalam keberhasilan 

pendidikan adalah proses pembelajaran. Dalam proses tersebut, interaksi antara guru dengan 

anak didik dapat dipotret secara langsung. Keberhasilan pendidikan sangat tergantung bagaimana 

pola interaksi tersebut dibangun.  Menurut J.S. Farrant, setidaknya ada sepuluh hal yang dapat 

menyebabkan seorang guru dapat melaksanakan proses pembelajaran dengan baik, yaitu 

kesehatan mental, ketabahan, tanggungjawab, kreativitas, pengendalian diri, teguh pendirian, 

kejujuran, keramahan, kesetiaan, dan kepemimpinan (Noor, 2010).  

Guru dengan kriteria demikian tentunya sangat sulit sekali ditemukan pada lembaga 

pendidikan zaman sekarang. Akan tetapi, kriteria tersebut bukan mustahil dapat dipenuhi asalkan 

guru yang bersangkutan tidak pernah lelah dalam mengasah potensi spiritualnya dan 

mengembangkan kemampuan lahiriahnya dengan banyak belajar. 

Menurut paradigma pendidikan modern, dominasi guru dalam proses pembelajaran 

sebaiknya dibatasi. Guru hanya berperan sebagai fasilitator pembelajaran dan sebisa mungkin 

menempatkan dirinya sebagai mitra sejajar atau kawan belajar bagi anak didiknya. Guru tidak 

boleh lagi mendominasi pembelajaran dan menganggap anak didiknya sebagai gelas kosong 

yang harus diisi sekehendak gurunya. Kebebasan siswa dalam berekspresi dan mengembangkan 

pola pikirnya harus dihargai dan diberikan peluang seluas-luasnya.  



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 83  
 

Hal demikian bertujuan agar kreativitas dan imajinasi siswa dapat berkembang secara 

optimal dan tidak terbingkai dengan mindset atau pola pikir yang dimiliki guru. Hanya saja, pola 

pembelajaran yang demikian disadari atau tidak telah membawa konsekuensi lunturnya 

penghormatan anak didik terhadap guru. Sehingga, meskipun pembelajaran menitikberatkan 

pada kemandirian siswa (student oriented), dominasi guru dalam proses pembelajaran dalam 

batasan tertentu harus  tetap dipelihara semata-mata demi menyeimbangkan aktivitas anak didik 

itu sendiri yang dimungkinkan kelewat batas.  

5. Evaluasi Pembelajaran 

Untuk mengetahui seberapa jauh keberhasilan proses pembelajaran perlu dilakukan 

evaluasi atau penilaian. Evaluasi sedapat mungkin harus mengukur kemampuan siswa yang 

sesungguhnya (assesment authentic). Dalam hal ini proses evaluasi tidak hanya digunakan untuk 

mengetahui tingkat pengetahuan (kognitif) peserta didik terhadap materi pelajaran yang sudah 

diajarkan, namun harus dapat diketahui pula daya kreativitas dan kinerjanya (psikomotor), serta 

sejauhmana upaya internalisasi nilai-nilai moral dan etika (afektif) dapat diwujudkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu anak didik dituntut untuk berlaku jujur, obyektif, dan 

berkesinambungan (kontinyu) dalam belajar sehingga memperoleh hasil yang maksimal. 

Dalam pendidikan modern, ada kecenderungan bahwa penilaian hanya ditekankan pada 

aspek kognitif dan psikomotor saja serta mengabaikan aspek afektif. Hal tersebut dapat tampak 

dari perilaku anak didik itu sendiri yang lebih cenderung mengedepankan perolehan jumlah nilai 

dibanding dengan kualitas nilai itu sendiri. Anak didik semakin lihai berbuat tidak jujur hanya 

demi mendapatkan angka penilaian yang bagus dari gurunya.  

Di sisi lain, kurikulum sekolah juga cenderung menyetujui penilaian yang demikian. Jika 

kita amati lebih jauh, maka penentuan rangking atau prestasi anak didik lebih ditentukan oleh 

jumlah skor yang berupa angka pada rapor dibanding dengan kemampuan nyata anak didik 

dalam menerapkan hasil pembelajarannya dalam kesehariannya.  

Semestinya, keberhasilan anak didik dalam pembelajaran harus diukur perubahan 

sikapnya terlebih dahulu sebelum menilai aspek lainnya. Hal tersebut sesuai dengan tujuan 

belajar itu sendiri yakni adanya perubahan perilaku yang lebih baik setelah anak didik 

mendapatkan pembelajaran. Evaluasi tersebut dapat dilakukan dengan mengamati kasus demi 

kasus dalam keseharian anak didik yang bersangkutan. Apakah anak didik tersebut mampu 

mengamalkan apa yang dipelajarinya di lingkungan sekolah atau tidak. Sehingga sistem 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 84  
 

penilaian tersebut tidak terjebak pada standarisasi nilai dalam bentuk nominal saja. Apalah 

artinya jika seorang anak didik mampu menguasai pengetahuan dengan baik tetapi perilaku 

kesehariannya justru bertentangan muatan nilai dan norma dari yang dipelajarinya itu sendiri.  

PENUTUP  

Kesimpulan 

Sebagaimana di paparkan di atas, pendidikan kita cenderung tidak menghargai budaya 

dan kearifan lokal yang dimiliki oleh bangsa Indonesia. Hal ini tercermin dari fenomena sekolah 

plus yang menekankan anak usia play-graup sudah bisa berbahasa Inggris dari pada berbahasa 

Daerah. Padahal dalam bahasa Daerah-selain mengajarkan bahasa –juga terselip pendidikan budi 

pekerti, sikap santun dan unggah-ungguh pada yang lebih tua. Akibatnya lambat laun ciri khas 

daerah dari sisi bahasa dan seni budaya di Negara akan hilang. Banyak generasi muda yang tidak 

memahami dan menguasai bahasa daerah apalagi nilai luhur kultur budayanya. Hal ini 

menjadikan keprihatinan yang amat sangat berkenaan dengan pendidikan pelestarian nilai-nilai 

seni budaya Nusantara yang dibilang Bhinneka Tunggal Ika. 

Untuk melakukan perubahan sistem pendidikan di era 4.0 harus ada perubahan kebijakan 

yang radikal, dengan melakukan perubahan secara fundamental proses pendidikan. Dengan 

tujuan agar realitas kehidupan masyarakat dapat dipahami secara utuh dan benar, serta tepat bagi 

peserta didik. Agar bisa memahami realitas dengan baik, maka pross pembelajaran yang kreatif 

dan visioner mutlak dihadirkan. Selain itu, dunia pendidikan tidak boleh terjebak atau terbawa 

arus yang terkait dengan birokrasi yang melelahkan dan kurang mencerdaskan.  

 

DAFTAR RUJUKAN  

Buchori, Muchtar. 2007. Evolusi Pendidikan di Indonesia; Dari Kweekschool Sampai ke IKIP: 

1852-1998. Yogyakarta: Insist Pers. 

 

Mashad, Dhurorudin. 2004. Andai Aku Jadi Presiden; Menuju Format Indonesia Baru. Jakarta: 

Penerbit Khalifa.  

 

Noor, Rohinah M. 2010. KH. Hasyim Asy’ari Memodernisasi NU & Pendidikan Islam. Jakarta: 

Grafindo Khazanah Ilmu. 

 

Tajab. 1994. Perbandingan Pendidikan. Surabaya: Karta Adiatma. 

 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

(Sisdiknas).  

 



Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 85  
 

Wahid, Abdurrahman. 2006. Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute.  

 

Wahid, Abdurrahman. 2007. Islam Kosmopolitan; Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi 

Kebudayaan. Jakarta: The Wahid Institute.  

 

 
 


