INTERNALISASI NILAI ASWAJA

DALAM PENDIDIKAN BERPERADABAN DI ERA 4.0
Jamal Ghofir
STIT Makhdum Ibrahim Tuban
Email: jamalghofir@stitmatuban.ac.id
Muhammad Makhdum
SMPN 2 Tambakboyo
Email: mcdoemz@gmail.com

Abstrak

Nahdlatul Ulama dengan peran aktifnya berpartisipasi dalam kehidupan intelektual
bangsa, dari era kolonial hingga saat ini, yang selalu konsisten di garis perjuangan.
Nahdlatul Ulama sebagai organisasi sosial keagamaan yang dianggap kuno dan picik
bukan halangan dalam melayani dan mendasarkan hidupnya demi agama dan bangsa.
Sejarah akan dapat membuktikan bagaimana peran intelektual Nahdlatul Ulama tanpa
harus membual tentang modernitas.

Kata kunci: internalisasi nilai, Aswaja, pendidikan berperadaban era 4.0

PENDAHULUAN

Semua pasti sepakat bahwa pendidikan adalah cara terbaik untuk mengangkat derajat
manusia menuju kehidupan paling hakiki bagi kelangsungan hidup umat manusia. Kebahagiaan
dan kemuliaan hidup akan tercapai manakala manusia mampu menguasai dan mengamalkan
ilmu pengetahuan dengan sebaik-baiknya. Dalam kehidupan masyarakat modern, kita dapat
mencermati bahwa manusia terdidik akan mampu mengatasi berbagai problem kehidupan,
menempatkan dirinya dalam posisi ideal terhadap perubahan zaman, dan membawa pencerahan
sekaligus perubahan bagi kehidupan manusia di sekitarnya. Sebaliknya, manusia yang
terbelenggu dalam kebodohan akan selalu kesulitan mengatasi problem kehidupan, gagap dalam
menghadapi perubahan, menjadi beban masyarakat, serta terasing dalam kehidupan sosialnya.

Fenomena tersebut merupakan suatu indikasi bahwa pendidikan menjadi sebuah
pertaruhan bagi maju mundurnya sebuah bangsa. Itu artinya baik buruknya suatu bangsa juga
akan ditentukan oleh baik buruknya pendidikan yang dijalani oleh bangsa itu sendiri. Jika
menginginkan kemakmuran dalam satu tahun, maka taburkanlah benih. Jika menginginkan
kemakmuran dalam sepuluh tahun, maka tanamlah pohon. Jika menginginkan kemakmuran

dalam seratus tahun, maka didiklah manusia (Konfusius)

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 74



Berangkat dari realita di atas maka tumbuhlah tuntutan akan adanya pendidikan yang
terselenggara lebih baik, sistematis, serta berpijak pada nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan.
Melalui pendidikan, manusia ingin mencapai kondisi ideal di mana ia dapat hidup berdampingan
dengan sesamanya, merasa nyaman menghuni bumi dan semesta, serta tetap menjaga kemesraan
hubungan dengan Tuhannya.

Signifikansi pendidikan terletak pada upaya untuk memanusiakan manusia secara utuh,
mendidik manusia dalam aspek material (akal pikiran), dan spiritual (hati). Akal adalah muara
dari pemikiran dan konseptualisasi berbagai obyek pengetahuan. Manusia cendikia akan selalu
mengembangkan akal pikirannya untuk mempelajari fenomena lingkungan sekitar, menggali
semua misteri kehidupan, memecahkannya, kemudian melahirkan kembali ilmu pengetahuan
yang baru. Proses rekonstruksi ilmu pengetahuan yang demikian akan senantiasa berlangsung
selama manusia mampu mendayagunakan akal pikirannya dengan sebaik-baiknya.

Dalam aspek spiritual, kecerdasan hati diarahkan pada upaya menghayati secara
mendalam keagungan Tuhan beserta ciptaan-Nya. Semua itu diharapkan agar manusia taat dalam
melaksanakan segala perintah-Nya dan menjauhi semua larangan-Nya. Hal tersebut juga tidak
jauh berbeda dengan pandangan Ki Hajar Dewantara yang menyatakan bahwa pendidikan dan
pengajaran nasional bersendi kepada agama dan kebudayaan menuju kebahagiaan dan
keselamatan masyarakat (Buchori, 2006).

Noor (2010) menjelaskan bahwa pendidikan harus dapat mencapai dua hal. Pertama,
mendorong manusia untuk mengenal Tuhannya sehingga sadar untuk menyembahnya dengan
penuh keyakinan, menjalankan ritual yang diwajibkan dan mematuhi syariat serta ketentuan-
ketentuan ilahi. Kedua, mendorong manusia untuk memahami kehendak Tuhan di alam raya ini,
menyelidiki bumi dan memanfaatkannya untuk melindungi iman dan agamanya.

ISI DAN PEMBAHASAN
A. Pendidikan Mencerdaskan dan Memberadabkan

Bangunlah jiwanya, bangunlah badannya, untuk Indonesia Raya. Penggalan bait syair
lagu Indonesia Raya tersebut jika kita tinjau dengan kaca mata pendidikan mengandung refleksi
yang mendalam terhadap dua hal. Pertama bahwa tujuan dasar negara Indonesia adalah
membangun spiritual (jiwa) manusia Indonesia. Kedua, pembangunan spiritual harus diikuti

dengan pembangunan dalam bidang material (raga).

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 75



Secara konseptual, hal tersebut juga sejalan dengan konsep pendidikan nasional yang
berdasarkan pada Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945
yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap
tuntutan perubahan zaman (Buchori, 2006). Itu artinya bahwa pendidikan sejatinya harus
diarahkan pada keseimbangan antara aspek material dan spiritual.

Dua prinsip dasar pembanguan jiwa dan raga tersebut kemudian dikenal dengan
pembanguna manusia Indonesia seutuhnya. Membangun dengan cara pandang spiritual-material.
Bukan mengagung-agungkan pembangunan fisik seperti halnya kaum kapitalis, dan bukan juga
mengabaikan materi seperti halnya kaum fatalis.

Berpijak pada logika di atas, maka parameter pencapaian pembangunan jika hanya
dikalkulasi secara material berupa pertumbuhan ekonomi, pendapatan nasional, tingkat
pengangguran, angka kerja dan sebagainya jelas bertolak belakang dengan prinsip pembangunan
manusia seutuhnya. Apalah artinya keberhasilan dalam bidang material jika mental sosial dan
keagamaan masyarakat mengalami degradasi moral secara akut. Keberhasilan yang hanya dinilai
dari sisi material akan menumbuhkan generasi yang bermental licik dan tidak memiliki
integritas.

Oleh karena itu, ukuran keberhasilan pendidikan mestinya tidak hanya terletak pada
tingkat pemahaman anak didik terhadap mata pelajaran saja, tetapi juga mencakup daya
kreativitas dan inovasi sekaligus keagungan spiritual dan keluhuran budi pekertinya.

B. Degradasi Moral dan Etika dalam Pendidikan Sekolah

Parameter materialistik dalam pendidikan telah melahirkan manusia permisif yang hanya
berkutat pada orientasi kekayaan. Pendidikan yang berorientasi pada the survival of the fittest
lewat mekanisme rangking dan angka semata hanya akan melahirkan anak didik yang egois,
ingin tampil terhebat, dan kadangkala dilakukan dengan segala cara (Mashad, 2004). Hal
menjadi indikasi bahwa anak didik telah terkontaminasi perilaku machiavelist  yang
menghalalkan segala cara untuk mencapai tujuannya. Berbagai kasus kecurangan guru dan
pelajar dalam pelaksanaan ujian nasional, atau perintah menyontek masal adalah contoh nyata
yang tidak terbantahkan akibat dari pendidikan yang berorientasi pada hasil dan nilai kuantitatif
saja.

Pendidikan yang berbasis material juga akan menghasilkan generasi terdidik tetapi tidak

memiliki kepekaan sosial dan kepedulian terhadap sesama. Fenomena tawuran antar pelajar,

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 76



mahasiswa, bahkan kelompok masyarakat yang terus saja terjadi bahkan semakin meningkat
adalah akibat pendidikan yang hanya mengutamakan material. Pola tersebut jika tidak bisa
diatasi lambat laun akan menghasilkan perilaku korup dan kejahatan sosial lainnya dalam
kehidupan masyarakat. Pada akhirnya, kondisi demikian perlahan tapi pasti akan menyeret
bangsa ini dalam jurang keterpurukan dan kehancuran.

C. Pendidikan Berbasis Moral dan Etika

Dunia pendidikan adalah motor penggerak untuk memfasilitasi pembangunan etika dan
moral masyarakat, sehingga masyarakat memiliki kesadaran yang tinggi dalam hidup berbangsa
dan bernegara. Pendidikan adalah wahana paling efektif untuk mendidik manusia agar mampu
mengembangkan sikap kejujuran, integritas, komitmen, kedisiplinan dan kemandirian. Untuk
mewujudkan anak didik yang diharapkan memiliki sikap-sikap mulia seperti di atas, maka
kurikulum pendidikan yang mendukung ke arah tersebut harus digalakkan. Tidak hanya sekedar
teoretis dalam konsep-konsep literal tetapi harus terwujud dalam keseharian dan kehidupan
sosial.

Dari manakah kita harus memulai menanamkan pengajaran berbasis moral dan etika?
Dalam hal ini, barangkali kita perlu menengok dan belajar dari kehidupan di dunia kecil yang
bernama pesantren. Jika Kita sedikit peka dengan perjalanan sejarah bangsa ini, peran pesantren
dalam mendidik dan mencerdaskan masyarakat pribumi tidak dapat dikesampingkan. Di saat
bangsa Indonesia masih terbelenggu dalam kolonialisme selama lebih dari tiga abad, dan
pendidikan modern belum lahir, pesantrenlah yang mengambil kendali dalam memberikan
pencerahan masyarakat yang masih berada dalam gulita kebodohan.

Sejarah mencatat bahwa pendidikan modern model sekolah seperti yang kita saksikan
saat ini baru muncul di tanah air sekitar tahun 1901 sebagai wujud politik etis (balas budi)
pemerintah Belanda terhadap penduduk pribumi. Sedangkan pesantren sudah berkembang di
penjuru negeri ini beberapa abad sebelumnya seiring dengan masuknya agama Islam ke
nusantara. Bahkan silabus pengembangan kurikulum pendidikan pesantren sebenarnya sudah
dirancang sekitar 500 tahun silam oleh Imam Jalaluddin Abdurrahman Al- Suyuti dalam Itmam
Al Dirayah (Wahid, 2006). Dengan corak dan kultur yang unik pesantren mendidik dan melatih
masyarakat untuk menjadi manusia cerdas, mandiri, berbudi pekerti dan cinta tanah air.
Pesantren juga menjelma menjadi salah satu benteng paling tangguh dalam menghadapi

propaganda bangsa kolonial.

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 77



Wahid (2007) menjelaskan bahwa pesantren merupakan suatu lingkungan pendidikan
dalam pengertiannya yang menyeluruh (holistik). Pesantren diibaratkan sebagai sebuah akademi
militer atau biara. Para peserta didik (santri) yang berada di sana mengalami suatu kondisi
totalitas. Dibandingkan dengan lingkungan pendidikan parsial atau paruh waktu yang ditawarkan
oleh pendidikan modern, yang menjadi acuan umum pendidikan bangsa, pesantren dengan
sendirinya melahirkan corak dan kultur yang unik (subkultur). Dari fakta tersebut sesungguhnya
konsep sekolah sebagai pusat kegiatan belajar masyarakat (centre of community learning) justru
lebih menonjol dalam pendidikan pesantren.

Lebih lanjut dijelaskan bahwa ada tiga elemen pokok yang menjadikan pesantren sebagai
subkultur, yaitu pola kepemimpinan yang mandiri, kemampuannya menjaga literatur keilmuan
secara turun-temurun, dan sistem nilai tersendiri yang terpisah dari nilai-nilai yang diikuti
masyarakat luas. Ketiga elemen tersebut tidak dapat dipisahkan dan saling berkelindan
membentuk satu kesatuan yang utuh. Berdasarkan ketiga elemen itulah sebuah pesantren
mengembangkan kurikulum dan membangun lembaga pendidikannya sendiri.

Bagian ini tidak bermaksud menjelaskan sistem pendidikan pesantren secara utuh dan
menyeluruh. Tulisan ini juga tidak untuk membandingkan pesantren dengan pendidikan modern
(sekolah formal) secara mutlak, karena memang kedua lembaga pendidikan tersebut memiliki
karakter tersendiri sehingga tidak dapat dibandingkan begitu saja tanpa standar tertentu. Penulis
hanya ingin mengambil sepenggal nilai positif dari pendidikan pesantren dalam masalah moral
dan etika dengan maksud mengintegrasikannya dalam pendidikan modern.

D. Integrasi Pendidikan Pesantren dalam Pendidikan Sekolah

Berangkat dari keprihatinan akan kondisi pendidikan sekolah yang semakin mengalami
degradasi dalam hal moralitas dan etika, maka upaya integrasi pendidikan pesantren dalam
pendidikan modern menemukan relevansinya. Terlebih pemerintah sendiri telah mencanangkan
pendidikan karakter bangsa pada tanggal 2 Mei 2010 bertepatan dengan peringatan Hari
Pendidikan Nasional.

Menurut Undang-Undang nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional,
pada pasal (3) disebutkan bahwa “pendidikan nasional berfungsi mengembangkan dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan

kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 78



yang beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab”.

Berdasarkan konsep di atas, maka sebenarnya pesantren telah ikut berperan dalam
menyukseskan tujuan pendidikan nasional. Pendidikan moral dan etika ala pesantren setidak-
tidaknya telah berhasil mengarahkan bangsa ini menuju ketaatan pada Tuhan, keluhuran budi
pekerti, dan kemandirian. Pesantren yang tersebar di pelosok nusantara turut pula
menyumbangkan darma baktinya dalam upaya character building bangsa Indonesia.

E. Internalisasi Nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah

Di kalangan pesantren, perwujudan nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah selalu dinisbahkan
pada sebuah aliran teologis yang diajarkan oleh Imam Abul Hasan Al Asy’ari dan Imam Abu
Manshur Al Maturidi. Dalam bidang figih dan ibadah, yang mencakup hubungan manusia
kepada Tuhan dan sesamanya merujuk pada madzhab imam empat. Sedangkan dalam bidang
tasawuf atau sikap mental dan etika di dirujukkan kepada Imam Junaid Al Baghdadi dan Imam
Al Ghazali.

Karena keunggulan dan fleksibilitas ajarannya, maka faham tersebut tidak hanya berkutat
pada permasalahan teologis atau hubungan vertikal ketuhanan saja tetapi berkembang luas secara
horisontal dalam berbagai bidang kehidupan yang menyangkut aspek hubungan kemanusiaan,
termasuk di dalamnya adalah bidang pendidikan. Nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah secara
umum berisi tiga pokok ajaran, yaitu masalah keimanan, hubungan manusia kepada Tuhan dan
sesamanya, serta masalah moral dan etika.

Upaya internalisasi nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama'ah dalam pendidikan modern
tersebut bertolak dari pemikiran KH. Hasyim Asy’ari. Sebagai seorang pemikir Islam, beliau
beranggapan bahwa modernisasi tetap harus dibatasi oleh nilai-nilai tradisionalisme dengan
tujuan agar modernisasi yang terjadi dalam suatu masyarakat tidak sampai menjadikannya
tercerabut dari akar budaya dan nilai-nilai luhur bangsa. Dalam konteks pendidikan, hal tersebut
setidak-tidaknya dapat membentengi lingkungan pendidikan dari penyimpangan moral dan
dampak negatif yang ditimbulkan oleh modernisasi sebagaimana telah diuraikan di atas. Karena
keberhasilan proses pendidikan sangat dipengaruhi oleh sejauh mana lingkungan tersebut dapat

menjamin keamanan dari sisi material dan spiritual anak didiknya.

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 79



Secara lebih jelas, nilai-nilai Ahlussunnah Wal Jama'ah dalam pendidikan dapat
direfleksikan dalam beberapa aspek, yaitu lingkungan akademik (sekolah), pengelolaan sistem
pendidikan, kurikulum pendidikan, proses pembelajaran, serta evaluasi pengajaran.

1. Lingkungan Akademik

Salah satu sistem yang dapat mendukung terlaksananya proses pendidikan secara
konsisten dan berkesinambungan adalah adanya lingkungan akademik atau sekolah.
Keberhasilan pendidikan sedikit banyak ditentukan oleh bagaimana lingkungan tersebut mampu
menumbuhkan motivasi dan menjadi sumber ispirasi bagi kreativitas anak didiknya.
Keberhasilan pendidikan sangat tergantung pada banyak faktor. Bagian paling menentukan di
antara banyak faktor tersebut adalah sumber daya potensial pendidik atau guru dalam proses
transformasi ilmu pengetahuan. Sumber daya pendidik potensial tersebut tidak hanya
berhubungan dengan kompetensi guru dalam penguasaan mata pelajaran, tetapi juga nilai moral
dan etika yang dimiliki oleh seorang guru.

Keberadaan guru dalam kehidupan seorang pelajar sangat penting, sehingga peran
sekolah dalam rekrutmen guru harus sedemikian selektif dan matang. Seorang guru dikatakan
baik apabila memiliki pengetahuan yang luas, berakhlak mulia, penyabar, serta lapang dada. Jika
para guru memiliki sifat yang demikian, tentunya akan sangat mudah mengantarkan anak
didiknya kepada tujuan pendidikan yang benar.

Faktor yang tidak kalah penting dalam mendukung proses belajar mengajar adalah pola
interaksi antara anak didik dengan guru, serta hubungan antar siswa dengan sesamanya. Hal yang
perlu dicermati oleh seorang anak didik dalam berinteraksi dengan gurunya adalah masalah
etika. Seorang anak didik harus menaruh hormat, berbakti dan patuh kepada gurunya, serta tidak
membelot dari perintah dan anjurannya. Setiap anak didik hendaknya menyadari bahwa setiap
perintah guru kepadanya, kendati berat adalah demi kebaikan anak didik itu sendiri. Anak didik
juga harus mengerti hak-hak seorang guru serta tidak melupakan jasa mulia gurunya. Seorang
anak didik hendaknya bersabar terhadap perilaku guru yang dipandang keras dalam memberikan
pelajaran dan kurang menyenangkan. Sikap dan perilaku seorang guru yang demikian hendaknya
tidak mengurangi rasa hormat seorang anak didik terhadap gurunya, lebih-lebih sampai
memunculkan rasa benci terhadap gurunya.

Dalam hubungan sesamanya, seorang anak didik hendaknya memilih teman yang jujur,

tekun, dan peduli terhadap teman. Seorang anak didik harus menghindari teman yang pemalas,

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 80



penganggur, banyak bicara, suka memfitnah dan sering mengacaukan suasana. Kecermatan
seorang anak didik dalam memilih teman pergaulan akan memberikan andil besar bagi
keberhasilan belajarnya.

2. Pengelolaan Sistem Pendidikan

Sistem pendidikan dikatakan berhasil manakala mampu memotret aspek kognitif
(pengetahuan), psikomotorik (kinerja), dan afektif (perilaku) secara holistik dan proporsional.
Secara teoretis, semua pelaku pendidikan pasti akan sepakat dengan pandangan demikian. Akan
tetapi jika dicermati lebih jauh, kebanyakan sistem pendidikan justru hanya menonjolkan sisi
kognitif dan psikomotorik saja dan cenderung mengabaikan aspek afektif. Para pakar pendidikan
sepakat bahwa sistem pendidikan yang baik adalah yang dapat memadukan ketiga aspek tersebut
dengan cara mentransfer pengetahuan serta mewariskan nilai-nilai bagi peserta didik dan
generasi selanjutnya.

Disebutkan oleh Noor (2010), dalam hal ini Ahlussunnah Wal Jama'ah menawarkan
sistem pendidikan yang komprehensif dengan beberapa muatan nilai antara lain: (1) Nilai
teosentris, yakni pandangan yang menyatakan bahwa semua kejadian pasti berasal, berproses,
dan kembali kepada kebenaran Tuhan. Dalam sudut pandang pengetahuan mengandung makna
bahwa semua yang dipelajari semata-mata demi kepentingan hidup di akhirat. (2) Nilai sukarela
dan mengabdi. Nilai ini bersumber dari pandangan bahwa semua kegiatan belajar mengajar
adalah suatu bentuk ibadah kepada Tuhan. Hal ini membawa implikasi bahwa semua komponen
yang terlibat dalam pendidikan akan bekerja secara sukarela tanpa paksaan atau tekanan dari
orang lain. Dalam bahasa yang lebih normatif adalah bekerja dan belajar tanpa diperintah serta
disiplin tanpa diawasi. (3) Nilai kearifan, yang berwujud pada kesabaran, rendah hati, mencapai
tujuan tanpa merugikan orang lain, dan mendatangkan manfaat sebesar-besarnya bagi sesama.
(4) Nilai kesederhanaan, yaitu berpikir dan berperilaku dalam batas-batas kewajaran atau
proporsional. (5) Nilai kebersamaan, yang dapat ditampilkan dalam hubungan keseharian antara
pimpinan, guru, pelajar, dan seluruh komponen lembaga pendidikan.

3. Kurikulum Pendidikan

Menurut As-Syaibani dalam Tajab (1994), kurikulum pendidikan yang berbasis moral
dan etika memiliki tujuh prinsip yang harus ditegakkan. Pertama, prinsip pertautan yang
sempurna terhadap agama, termasuk ajaran dan nilai-nilainya. Kedua, prinsip universalitas pada

tujuan dan muatan kurikulum yang mencakup tujuan membina keimanan, akal pikiran dan

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 81



jasmani, serta yang berkaitan erat dengan ilmu pengetahuan, lingkungan, teknologi dan
masyarakat (salingtemas), budaya, sosial, politik, ekonomi dan sebagainya. Ketiga, prinsip
keseimbangan relatif antara tujuan dan muatan kurikulum itu sendiri.

Keempat, prinsip keterkaitan antara minat, bakat, dan kemampuan dengan kebutuhan
belajar dan alam sekitar (kontekstual). Kelima, prinsip pemeliharaan perbedaan individual, tidak
diskriminatif dan menjunjung tinggi sikap toleransi. Keenam, prinsip menerima perubahan sesuai
dengan tuntutan dan perkembangan zaman. Ketujuh, prinsip kesesuaian antara berbagai mata
pelajaran dengan pengalaman, kebutuhan peserta didik, masyarakat, dan lingkungan pendidikan.

Ketujuh prinsip dasar tersebut sedemikian rupa harus diupayakan dapat terintegrasi
dengan kurikulum baik secara langsung maupun tidak langsung. Lembaga sekolah harus jeli
dalam membidik celah untuk memasukkan nilai-nilai tersebut dalam kegiatan akademik belajar
mengajar maupun kegiatan non akademik lainnya. Jika hal tersebut telah dilakukan, maka
lembaga pendidikan akan berjalan sesuai dengan yang diharapkan.

4. Proses Pembelajaran

Hal lain yang tidak kalah penting atau bahkan paling penting dalam keberhasilan
pendidikan adalah proses pembelajaran. Dalam proses tersebut, interaksi antara guru dengan
anak didik dapat dipotret secara langsung. Keberhasilan pendidikan sangat tergantung bagaimana
pola interaksi tersebut dibangun. Menurut J.S. Farrant, setidaknya ada sepuluh hal yang dapat
menyebabkan seorang guru dapat melaksanakan proses pembelajaran dengan baik, yaitu
kesehatan mental, ketabahan, tanggungjawab, kreativitas, pengendalian diri, teguh pendirian,
kejujuran, keramahan, kesetiaan, dan kepemimpinan (Noor, 2010).

Guru dengan kriteria demikian tentunya sangat sulit sekali ditemukan pada lembaga
pendidikan zaman sekarang. Akan tetapi, kriteria tersebut bukan mustahil dapat dipenuhi asalkan
guru yang bersangkutan tidak pernah lelah dalam mengasah potensi spiritualnya dan
mengembangkan kemampuan lahiriahnya dengan banyak belajar.

Menurut paradigma pendidikan modern, dominasi guru dalam proses pembelajaran
sebaiknya dibatasi. Guru hanya berperan sebagai fasilitator pembelajaran dan sebisa mungkin
menempatkan dirinya sebagai mitra sejajar atau kawan belajar bagi anak didiknya. Guru tidak
boleh lagi mendominasi pembelajaran dan menganggap anak didiknya sebagai gelas kosong
yang harus diisi sekehendak gurunya. Kebebasan siswa dalam berekspresi dan mengembangkan

pola pikirnya harus dihargai dan diberikan peluang seluas-luasnya.

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 82



Hal demikian bertujuan agar kreativitas dan imajinasi siswa dapat berkembang secara
optimal dan tidak terbingkai dengan mindset atau pola pikir yang dimiliki guru. Hanya saja, pola
pembelajaran yang demikian disadari atau tidak telah membawa konsekuensi lunturnya
penghormatan anak didik terhadap guru. Sehingga, meskipun pembelajaran menitikberatkan
pada kemandirian siswa (student oriented), dominasi guru dalam proses pembelajaran dalam
batasan tertentu harus tetap dipelihara semata-mata demi menyeimbangkan aktivitas anak didik
itu sendiri yang dimungkinkan kelewat batas.

5. Evaluasi Pembelajaran

Untuk mengetahui seberapa jauh keberhasilan proses pembelajaran perlu dilakukan
evaluasi atau penilaian. Evaluasi sedapat mungkin harus mengukur kemampuan siswa yang
sesungguhnya (assesment authentic). Dalam hal ini proses evaluasi tidak hanya digunakan untuk
mengetahui tingkat pengetahuan (kognitif) peserta didik terhadap materi pelajaran yang sudah
diajarkan, namun harus dapat diketahui pula daya kreativitas dan kinerjanya (psikomotor), serta
sejauhmana upaya internalisasi nilai-nilai moral dan etika (afektif) dapat diwujudkan dalam
kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu anak didik dituntut untuk berlaku jujur, obyektif, dan
berkesinambungan (kontinyu) dalam belajar sehingga memperoleh hasil yang maksimal.

Dalam pendidikan modern, ada kecenderungan bahwa penilaian hanya ditekankan pada
aspek kognitif dan psikomotor saja serta mengabaikan aspek afektif. Hal tersebut dapat tampak
dari perilaku anak didik itu sendiri yang lebih cenderung mengedepankan perolehan jumlah nilai
dibanding dengan kualitas nilai itu sendiri. Anak didik semakin lihai berbuat tidak jujur hanya
demi mendapatkan angka penilaian yang bagus dari gurunya.

Di sisi lain, kurikulum sekolah juga cenderung menyetujui penilaian yang demikian. Jika
kita amati lebih jauh, maka penentuan rangking atau prestasi anak didik lebih ditentukan oleh
jumlah skor yang berupa angka pada rapor dibanding dengan kemampuan nyata anak didik
dalam menerapkan hasil pembelajarannya dalam kesehariannya.

Semestinya, keberhasilan anak didik dalam pembelajaran harus diukur perubahan
sikapnya terlebih dahulu sebelum menilai aspek lainnya. Hal tersebut sesuai dengan tujuan
belajar itu sendiri yakni adanya perubahan perilaku yang lebih baik setelah anak didik
mendapatkan pembelajaran. Evaluasi tersebut dapat dilakukan dengan mengamati kasus demi
kasus dalam keseharian anak didik yang bersangkutan. Apakah anak didik tersebut mampu

mengamalkan apa yang dipelajarinya di lingkungan sekolah atau tidak. Sehingga sistem

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 83



penilaian tersebut tidak terjebak pada standarisasi nilai dalam bentuk nominal saja. Apalah
artinya jika seorang anak didik mampu menguasai pengetahuan dengan baik tetapi perilaku
kesehariannya justru bertentangan muatan nilai dan norma dari yang dipelajarinya itu sendiri.
PENUTUP

Kesimpulan

Sebagaimana di paparkan di atas, pendidikan kita cenderung tidak menghargai budaya
dan kearifan lokal yang dimiliki oleh bangsa Indonesia. Hal ini tercermin dari fenomena sekolah
plus yang menekankan anak usia play-graup sudah bisa berbahasa Inggris dari pada berbahasa
Daerah. Padahal dalam bahasa Daerah-selain mengajarkan bahasa —juga terselip pendidikan budi
pekerti, sikap santun dan unggah-ungguh pada yang lebih tua. Akibatnya lambat laun ciri khas
daerah dari sisi bahasa dan seni budaya di Negara akan hilang. Banyak generasi muda yang tidak
memahami dan menguasai bahasa daerah apalagi nilai luhur kultur budayanya. Hal ini
menjadikan keprihatinan yang amat sangat berkenaan dengan pendidikan pelestarian nilai-nilai
seni budaya Nusantara yang dibilang Bhinneka Tunggal Ika.

Untuk melakukan perubahan sistem pendidikan di era 4.0 harus ada perubahan kebijakan
yang radikal, dengan melakukan perubahan secara fundamental proses pendidikan. Dengan
tujuan agar realitas kehidupan masyarakat dapat dipahami secara utuh dan benar, serta tepat bagi
peserta didik. Agar bisa memahami realitas dengan baik, maka pross pembelajaran yang kreatif
dan visioner mutlak dihadirkan. Selain itu, dunia pendidikan tidak boleh terjebak atau terbawa

arus yang terkait dengan birokrasi yang melelahkan dan kurang mencerdaskan.

DAFTAR RUJUKAN

Buchori, Muchtar. 2007. Evolusi Pendidikan di Indonesia; Dari Kweekschool Sampai ke IKIP:
1852-1998. Yogyakarta: Insist Pers.

Mashad, Dhurorudin. 2004. Andai Aku Jadi Presiden; Menuju Format Indonesia Baru. Jakarta:
Penerbit Khalifa.

Noor, Rohinah M. 2010. KH. Hasyim Asy ari Memodernisasi NU & Pendidikan Islam. Jakarta:
Grafindo Khazanah limu.

Tajab. 1994. Perbandingan Pendidikan. Surabaya: Karta Adiatma.
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional
(Sisdiknas).

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 84



Wahid, Abdurrahman. 2006. Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute.

Wahid, Abdurrahman. 2007. Islam Kosmopolitan; Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid Institute.

Tadris, Volume 13/ No. 2/ Tahun 2019 | 85



