PESANTREN DALAM HIMPITAN ARUS GLOBALISASI DAN

RADIKALISME AGAMA
Jamal Ghofir
STIT Makhdum Ibrahim

Abstract

Pesantren is a stronghold of Indonesian morality. Pesantren never teach intolerance,
coercion of religion, judge fellow human beings and even fellow Muslims and, pesantren
never teach radical values in every learning to students. He was present as part of the
formation of Indonesian civilization. Therefore, the existence of pesantren becomes very
important in the continued development of the values of Islamic teachings which are
rahmatan lil alamin and the stronghold of the strength of Indonesian morality. But lately,
the existence of pesantren is confronted by various challenges of the times. The current
position of globalization and the openness of democracy are part of the struggle for the
challenges of the times and the seeds of religious radicalism develop behind the openness
of democracy. Therefore, strengthening the existence and position of Islamic boarding
schools must and always be strengthened both in the realm of the learning system and in its
development. Thus, the existence of Pesantren will continue to exist as a stronghold of the
strength of the morality of the Indonesian nation, which spread friendly and friendly
without having to be burdened with the current of globalization and the progress of the
times.

Kata Kunci: pesantren, globalization flow, religious radicalism

A. Pesantren Khazanah Peradaban Nusantara

Kata pesantren yang terdiri dari kata asal “santri” yang diberi awalan “pe” dan akhiran “an”
berarti menunjukkan tempat-dalam hal ini dapat diartikan sebagai tempat para santri. Santri adalah
manusia baik dan suka menolong. la identik dengan anggota penduduk Jawa yang menganut Islam
dengan sungguh-sungguh (Irawan, 2018 : 201). Selanjutnya Agus Sunyoto memberikan pengertian
bahwasanya pesantren bisa juga berasal dari kata “dukuhpuntren” (tempat pertapaan). Dengan
demikian seorang santri adalah seorang pertapa (Sunyoto, 2008 :23). Istilah santri biasanya merujuk
pada cara hidup seorang penuntut ilmu yang menjalani kehidupan sederhana dalam pencarian
keilmuannya, senantiasa taat menjalani apa yang diperintahkan oleh gurunya (kyai), berkarakter
jujur, senantiasa rendah hati dan bersikap santun.

Pesantren, sebagaimana disinggung di atas, merupakan lembaga pendidikan Islam yang
ditemui di Pulau Jawa. Suatu tempat dapat dinamakan pesantren, jika didalamnya memiliki
beberapa unsur, yaitu pondok, masjid, kitab-kitab yang diajarkan, murid (santri), dan pengajar
(kyai). Keempat unsur tersebut menjadi sarat mutlak bagi terwujudnya pesantren. Pondok adalah
tempat untuk belajar dan menginap bagi santri, sedangkan masjid tempat sholat berjama’ah lima

waktu dan tempat belajar santri. Adapun keberadaan santri adalah pengghuni pesantren setelah kyai.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 78



Ringkasnya pesantren merupakan model “desa kecil” yang di dalamnya ada seperangkat aturan
yang harus dipatuhi oleh segenap penghuninya. Aturan-aturan tersebut telah mengakar, terkadang
tidak tertulis, namun menjadi “hukum hidup” (living law), yang tidak boleh dilanggar sama sekali.
Sang pemimpin (kyai), biasanya memimpin pesantren dengan segenap kemampuannya dan menetap
di dalam “desa kecil” itu (Ahmad, 2007 :125).

Selanjutnya dijelaskan Azyumardi Azra, bahwasanya pesantren cenderung berhati-hati
dalam dalam menjawab perubahan disekelilingnya. Pesantren tidak tergesa-gesa bertransformasi
menjadi lembaga pendidikan Islam modern, tetapi menerimanya dalam skala yang sangat terbatas,
sebatas melakukan penyesuaian dengan hal-hal yang dianggap bakal mendukung kontinuitas
pesantren (Azra, 1997 : xxi). Hal ini menunjukkan bahwasanya keberadaan pesantren tidak
menutup diri dari sebuah perubahan. Namun dalam menghadapi dan menjawab perkembangan
zaman pesantren lebih mengedepankan kehati-hatian dalam perubahan.

Pesantren merupakan khazanah peradaban Nusantara yang telah ada sejak zaman kapitayan,
sebelum hadirnya agama-agama besar seperti Hindu, Budha, dan Islam. Pertemuan dengan agama
tersebut Pesantren mengalami perubahan bentuk dan isi sesuai dengan karakter masing-masing
agama, tetapi misi dan risalahnya tidak pernah berubah, yaitu memberikan muatan nilai spiritual
dan moral pada setiap prilaku masyarakat sehari-hari, baik dalam kegiatan sosial, ekonomi maupun
kenegaraan (Siroj, 2014 :3).

Pesantren dibalik eksistensinya yang mampu bertahan selama berabad-abad dengan
karakternya yang khas, ternyata punya elemen-elemen yang terkait dengn sejarah panjang jatuh
bangunya kerajaan di Nusantara-serta sepenggal kisah tentang bagaimana bangsa ini berdiri. Oleh
karena itu patut kita simpulkan-setidaknya Kita siratkan- sebuah keyakinan bahwa apa yang
terkandung dalam dalam “perut’ pesantren juga tersirat dalam keislaman Indonesia, keduanya
senantiasa dalam proses relasi. Keduanya saling menjaga, juga memberi (Irawan, 2018 : 7).

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua dan berakar cukup kuat di
tengah-tengah masyarakat. Selain itu, pesantren mempunyai keunikan tersendiri yang berbeda dari
lembaga pendidikan lain di tanah air. Salah satunya ialah sistem nilai yang dikembangkan sejak
berpuluh-puluh tahun lamanya dan tetap eksis hingga sekarang (Yasid, 2018 : 13). Keberadaan
Pondok Pesantren hadir bersamaan dengan penyebaran ajaran Islam yabg disebarkan oleh Wali
Songo, khususnya penyebaran Islam di Tanah Jawa. Tidak dapat dinafigkan, bahwasanya
keberadaan Islam mulai berkembang di Bumi Nusantara ini, berkat jerih payah para Wali Songo
yang mengemban amanah suci dalam mensyiarkan ajaran Islam. Sebagaimana Sunan Ampel dalam

mendirikan Pesantren di Ampel Denta dan mampu menghasilkan santri-santri yang memiliki

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 79



intelektualitas pemahaman keagamaan yang kuat dan luas, sebagai penerus perjuangan membawa
misi ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

Dalam konteks sejarah peradaban Islam. Islam sebagai agama yang dibawa oleh Kanjeng
Nabi Muhammad, menyempurnakan, memperjelas, dan menyarikan agama-agama yang diturunkan
Allah sebelumnya. Islam yang dibawa oleh Kanjeng Nabi Muhammad, diperoleh lewat wahyu,
mujahadah bertapa di Gua Hiro, dan jalan pembersihan qalb-ruh-sirr-sirrul asrar sampai siap
menerima cahaya dari Yang Tunggal. Tujuannya untuk menjadi pelopor membawa umat ke jalan
rahmatan lil ‘alamin yang sadar akan kehidupan dunia dan pertanggungjawabannya di akherat,
jalan keselamatan di dunia dan akherat. Islam demikian adalah Islam yang datang membawa
perbaikan, membawa kasih sayang, memanusiawikan, merekonsiliasi tradisi yang ada, dan
menyelaraskan nilai-nilai yang ada dengan nilai-nilai Islam. Perwujudanya tidak hendak menghapus
apa yang telah ada di masyarakat, tetapi hendak menyempurnakan, yang bisa hadir di dalam relung
para pertapa, pedagang, petani, dan profesi lain, tanpa kehilangan jati diri dan akar sejarah
masyarakat (JNM, 2015: 21-22). Hal ini menunjukkan bahwasanya kehadiran Islam penuh dengan
cinta dan kasih sayang bukan kekerasan. Warisan nilai-nilai yang termaktub di atas selanjutnya
diteruskan penerusnya sampai pada wilayah Nusantara. Selanjutnya dikembangkan oleh para Wali
dan Ulama (Kyai) yang keberadaanya ada pada pesantren.

Hal ini terlihat pada fase sebelum abad ke-16, Islam datang ke Nusantara diinisiasi oleh para
pendakwah dari kalangan sufi, bersama-sama bergandengan dengan para pedagang di daerah-
daerah pesisir. Di Jawa mereka dikenal dengan istilah Wali Songo dari mulai generasi pertama
hingga genersi terakhir (awal berdirinya Kerajaan Mataram Islam). Dengan cara demikian para da’i
dan muballigh berhasil mentransformasikan Nusantara yang awalnya merupakan daerah yang
berbasis Kapitayan dan Hindu-Budha menjadi kawasan yang mayoritas penduduknya memeluk
agama Islam terbesar dunia. Buah keberhasilan metodologi kebudayaan tersebut berimplikasi pada
hadirnya wajah sosiologis dan antropologis Islam yang begitu ramah dan transformatife di
Nusantara (JNM, 2015: 49).

Keberhasilan Wali Songgo dalam mengambil hati masyarakat dan sukses menyebarkan
Islam masuk dalam relung budaya dan hati manusia. Orang Jawa dapat merasakan bahwa Islam itu
indah, nikmat, dan nyaman tidak mencabut akar kebudayaan mereka. Bahkan masyarakat
merasakan harga dirinya diangkat oleh Islam, menaikan martabatnya yang dulu terikat dalam sistem
kasta menjadi setara di hadapan Allah sebagai seorang hamba. Selanjutnya perkembangan Islam
dilanjutkan oleh para penerusnya yang dikenal dengan sebutan kyai, meneruskan syiar Islam yang
rahmatan lil alamin dan bertempat di pesantren sebagai pusat peradaban dalam mengawal ajaran-

ajaran Islam yang penuh dengan kedamaian.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 80



B. Kyai dan Pesantren dalam Bingkai Kebudayaan

Penting untuk dicatat, kemegahan peradaban di kepulauan Hindia Timur (Nusantara)
tidaklah dimulai dari kerajaan Majapahit. Bukti-bukti arkeologis serta catatan sejarah lainya
menunjukkan sistem sosio-kultural yang kompleks juga telah berkembang di Nusantara sejak abad
ketiga masehi. Dan jauh sebelumnya relasi ekonomi serta budaya juga terbentuk antara penduduk
Nusantara dengan masyarakat manca, khususnya India dan Cina. Buktinya telah ditemukan banyak
sekali koin emas dari masa Romawi Kuno di Nusantara, sebagai tanda perdagangan yang begitu
marak saat itu (Sahal dan Azis (ed), 2015 ;192-193).

Selanjutnya Staquf menjelaskan bahwasanya, karena heterogenitas etnik, bahasa, dan kultur
dalam wilayah ini, serta dinamika interaksi antara pelbagai kelompok yang berbeda, masyarakat
Nusantara secara alami mengembangkan pandangan dunia pluralistik. Pengaruh budaya dan agama
dari wilayah mancanegara secara cepat diserap oleh budaya Nusantara yang memang sangat adaptif
dan “ramah”. Karenanya pengamatan Empu Tantular menyangkut asas Bhinneka Tunggal lka
tidaklah berasal dari ruang hampa. Asas ini menggambrkan kearifan kolektif Nusantara, yang telah
berkembang selama berabad-abad dan telah mengakar dalam kultur wilayah geografis yang
mengalami silangbudaya dari berbagai peradaban kuno di dunia. Oleh karena itu, dengan masuknya
Islam ke Nusantara tidak mengalami kesulitan pada wilayah penyebarannya. Di samping Islam
sebagai ajaran yang sarat akan nilai keramahan dan perdamaian, ia tidak kaku dalam wilayah tradisi
dan budaya masyarakat yang ada. Bahkan penyebaran Islam yang mudah diterima oleh masyarakat
Nusantara melalui jalur tradisi dan budaya. Selanjutnya dikembangkan oleh para ulama dan kyai
ada di Pesantren yang senantiasa berpegang pada tata cara penguatan penyebaran ajaran Islam ala
Wali Songo.

Pesantren dan kyai adalah dunia yang tidak habis-habisnya untuk dipelajari dan digali.
Sebagian orang mengatakan bahwa ia bagaikan mata air yang terus memancarkan kesegaran,
mengalir, dan mengalir. Seakan tidak mengenal musim. Sebagian yang lain mengatakan, ia laksana
bintang-bintang yang jauh tak tergapai, tapi enak dipandang. Karenanya suatu bangsa patut
bersyukur, jika di dalamnya masih terdapat bintang-bintang, apalagi yang kejora (Thoha. 2003 :
171).

Dalam hal ini tidak bermaksud mengkultuskan atau melebih-lebihkan sosok kyai, sebab kita
fahami bersama bahwasanya keberadaan kyai tidak memerlukan pembelaan apalagi pujian. Namun,
akhir-akhir ini banyak sekali orang yang tidak memahami kultur tradisi dan budaya kyai dalam
pesantren dengan mudahnya menghina keberadaan kyai yang notabne memiliki ketulusan dalam

pengawalan nilai-nilai tradisi dan budaya yang telah diwariskan oleh para leluhur yaitu Wali Songo.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 81



Kyai dan pesantren sebuah entitas yang tidak dapat terpisahkan dalam pembentukan karakter
bangsa. Keberadaan kyai senantiasa istiqgomah dalam menjaga nilai-nilai tradisi dan budaya yang
ada. Mereka merupakan benteng kekuatan penjaga moralitas dan nasib bangsa ini.

Kyai merupakan elemen penting paling esensial dari suatu pesantren. Penjagaan eksistensi
kebudayaan yang dilakukkan oleh kyai tiada lain adalah menjaga ruhnya. Sebagaimana yang
dijelaskan Zainal Arifin Thoha dalam bukunya yang berjudul Runtuhnya Singgasana Kyai. la
menjelaskan bahwasanya ruh dari kebudayaan adalah nilai-nilai kemanusiaan, yang bertalian
dengan etika dan agama; misalnya bagaimana hubungan antara manusia dengan Tuhannya, manusia
dengan sesamanya, hubungan manusia dengan alam lingkungannya, dan hubungan antara manusia
dengan ruang, waktu, dan masanya. Ada satu prinsip yang fundamental, berkenaan dengan
hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yakni nilai-nilai yang dikembangkan kyai dalam
pesantren dan kepada masyarakatnya yang berupa : prinsip “Laa maujuuda illalah” (tidak ada
Tuhan selain Allah). Nilai-nilai spiritual-trasendental ini menjadi landasan sikap sosial dunia
pesantren terhadap setiap manusia, terhadap lingkungan alamnya, dan terhadap ruang, waktu, serta
masanya (Thoha. 2003 : 173).

Dalam ranah kebangsaan, semangat mempertahankan nilai ke-Islaman dan semangat untuk
mempertahankan bangsa dan negara dari penindasan penjajah tetap membara di dada kyai dan
masyarakat Islam. Semangat itu tumbuh bukan karena kepentingan harkat dan martabat para kyai
itu sendiri, bila bangsa dan negara jatuh ketangan para penjajah (Hayat.2016 : 17).
Memperjuangkan kemerdekan juga sama halnya memperjuangkan nilai-nilai kemanusian yang
memiliki hak untuk merdeka, berserikat, dan berkumpul. Term ini sama dengan relasi hubungan
manusia dengan sesamanya (tauhid).

Dunia pesantren dalam hal ini lebih memberikan porsi dengan apresiasi yang besar. Sebab ia
berkaitan dengan keutuhan tauhid. Persaksian seorang muslim, bahwa tidak ada Tuhan selain Allah,
tidk akan sempurna jika tidak digandengkan dengan persaksian bahwasanya Muhammad adalah
utusan Allah. Persaksian terakhir inilah yang menyatakan konsekuensi logis-teologis, bahwa setiap
Muslim mengemban misi kekhalifahan dan kerasulan “Kullu Muslimin Rasuulun”. Dalam term
Tauhid hablun minallah tidak dapat dipisahkan dengan hablun minannas. Rasulullah menegaskan
bahwasanya “Tidak sempurna iman seseorang sebelum ia dapat menyayangi Sesamanya
sebagaimana ia menyayangi diri sendiri” (Thoha. 2003 : 174). Sikap tresno (mahabbah), legowo
(samahah), sadermo (qora’ah) dan sebagainya menjadi pondasi dan pegangan di tengah
kemajemukan manusia dengan berbagai macam karakter, kecendrungan, dan keyaginan, serta
memberi kesadaran relativisme-internal yang tidak mudah terjebak pada klaim kebenaran (truth

claim).

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 82



C. Pesantren dalam Himpitan Arus Globalisasi

Pondok Pesantren merupakan lembaga dan wahana pendidikan agama sekaligus sebagai
komunitas santri yang ngaji ilmu agama Islam. Pondok pesantren sebagai lembaga tidak hanya
identik dengan makna keislaman, tetapi juga mengandung makna keaslian (indigeneous) Indonesia
(Madjid, 1997 : 3), sebab keberadaanya mulai dikenal di bumi Nusantara pada periode abad ke 13-
17 M, dan di Jawa pada abad ke 16-16 M (Mastuhu, 1994 : 6).

Pondok pesantren tradisional bukanlah lembaga yang ekslusif yang tidak peka terhadap
perubahan yang terjadi diluar dirinya. Inklusivitas pondok pesantren tradisional terletak pada
kuatnya sumber inspirasi dan ilmu keislaman dari kitab kuning. Selanjutnya, perubahan sistem yang
terjadi di pondok pesantren menunjukkan inklusivitas dan keluwesan pondok pesantren dalam
dalam menyikapi arus globalisasi dan perubahan dari luar. Fenomena ini menunjukkan bahwasanya
pondok pesantren tradisional mampu menjadi katalisator dalam merespon tantangan dan perubahan
yang terjadi disekitarnya, terutama ketika harus berhadapan dengan arus globalisasi saat ini
(Muhtarom, 2005 : 9).

Menurut Malcolm Waters globalisasi adalah Asocial proses in which the constraints of
geography on social and cultural arragements recede and in which people are becoming
increasingly aware that they are receding (Waters, 1994 : 258). Globalisasi sebagai proses sosial
yang di dalamnya terdapat desakan geografis atas penataan sosial dan budaya mulai menyusut dan
masyarakat menjadi semakin sadar bahwa mereka akan mengalami penyusutan.

Dijelaskan oleh Kupper bahwasanya globalisasi sebagai akibat kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi telah menimbulkan adanya sistem satelit informasi dunia, konsomsi global, gaya
hidup kosmopolitan, mundurnya kedaulatan suatu negara kesatuan dan tumbuhnya kesadaran global
bahwa dunia adalah sebuah lingkungan yang terbentuk secara berkesinambungan (Kuper, 2000 :
415) dan muncul kebudayaan global yang membawa pengaruh terhadap perkembangan sosial dan
budaya yang beraneka raga.

Istilah globalisasi diambil dari kata “global”. Kata ini melibatkan kesadaran baru bahwa
dunia adalah sebuah kontinuitas lingkungan yang terkonstruksi sebagai kesatuan utuh. Dunia
menjadi sangat transparan sehingga seolah tanpa batas administrasi suatu negara. Batas-batas
geografis suatu negara menjadi kabur. Globalisasi membawa dunia menjadi transparan akibat
perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi serta adanya sistem informasi satelit. Arus
globalisasi lambat laun semakin meningkatkan dan menyentuh hampir setiap aspek kehidupan

sehari-hari sampai pada ruang lingkup privasi.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 83



Globalisasi melahirkan dunia yang terbuka untuk saling berhubungan, terutama dengan
ditopang teknologi informasi yang sedemikian canggih. Topangan teknologi informasi ini pada
gilirannya dapat mengubah segi-segi kehidupan, baik kehidupan material maupun kehidupan
spiritual. Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi ini di satu sisi dapat menimbulkan
berbagai perubahan, diantaranya pergeseran nilai (Muhtarom, 2005 : 45).

Globalisasi saat ini tidak dapat dihindari sama sekali sebagai sebuah realitas dunia modern.
Kita tidak akan mampu menhadapi arus kemajuan globalisasi, sebab ia hadir menembus batas sekat
yang tidak mampu kita gapai. Namun yang perlu kita perkuat adalah dalam menghadapi arus
globalisasi adalah meneguhkan nilai-nilai agama dan tradisi budaya di sekitar kita. Dengan
demikian, gempuran arus globalisasi bila dihadapkan dengan pondasi nilai agama dan tradisi ia
akan mengalami pergeseran yang kuat.

Memang kita sadari bahwasnya kehidupan beragama di era globalisasi dihadapkan dengan
berbagai tantangan, diantaranya muncul gagasan-gagasan kosmopolitan sebagaimana yang
disampaikan oleh Mas’ud dalam bukunya Reproduksi Ulama di Era Globalisasi. Elemen-elemen
masyarakat beragama dituntut untuk merespons fenomena secara selektif. Mereka dituntut untuk
menyelaraskan nilai-nilai tradisional yang mungkin terancam globalisasi dengan fenomena
globalisasi yang ada, mempertahankan nilai-nilai agama dan nilai-nilai khas yang dimiliki oleh
masyarakat (Kuper, 2000 : 41). Diantara ide-ide kospomolitan yang mengememuka diera
globalisasi ini adalah pluralisme. Pluralisme adalah kebutuhan bagi masyarakat yang majemuk
sebagaiana Indonesia, yang terdiri atas individu-individu dengan keyakinan dan kepercayaan yang
berbeda, suku, ras, golongan yang hidup berdampingan ditengah-tengah kemajemukan tersebut.
Islam dapat menerima kemajemukan tersebut, sebab keberadaan pluralisme dalam konteks
berbangsa dan bernegara sudah pernah dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW di kota Madinah
al-Munawaroh.

Globalisasi dalam perspektif Islam adalah sunnatullah, karena Islam merupakan agama yang
bersifat universal yang diturunkan oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW sebagai rahmat
bagi seluruh umat. Dan Nabi Muhammad SAW telah mengimplementasikannya dalam kehidupan
terutapa di masyarakat Madinah dengan hasil konstitusi yang sudah disepakati bersama oleh seluruh
masyarakat, yang kemudian kita kenal dengan Piagam Madinah.

Namun di sisi lain, keberadaan globalisasi juga menjadi tantangan bagi pesantren.
Konsistensi pesantren yang ingin mengawal dan mempertahan nilai-nilai salaf mengalami tantangan
yang luar biasa. Namun, ada juga pesantren yang mengkolaborasikan nilai-nilai pendidikan salaf
dan modern sebagai bagian dari respon terhadap kemajuan zaman. Transendensi agama di era

globalisasi dihadapkan pada ketegangan-ketegangan dialektis, antara implikasi-implikasi globalisasi

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 84



dengan keharusan agama untuk tetap mempertahankan aspek transendental. Inilah yang dihadapi
oleh pesantren, sehingga keberadaan pesantren dalam himpitan arus globalisasi menjadi sebuah
keniscayaan. Walaupun pesantren-pesantren sudah banyak yang mengadakan perubahan-perubahan
mendasar sebagai jawaban positif atas perkembangan ini, namun perubahan tersbut masih sangat
terbatas (Dhofier, 2011 :72).

Globalisasi dan kaitanya dengan agama telah menjadi salah satu tema penting dalam
sosiologi agama pada tahun-tahun belakangan ini. Globalisasi pada dasarnya adalah fenomena yang
diakibatkan oleh perkembangan yang cepat dalam teknologi komunikasi dan peningkatan yang
cepat dalam transmisi pengetahuan dan informasi. Pengaruh globalisasi terhadap kehidupan
manusia sangat beragam dan kompleks. Globalisasi dalam kasus tertentu dapat meruntuhkan nilai
dan identitas budaya, dan dalam kasus lainya dapat membangkitkan nilai dan identitas keagamaan
yang diwarisinya. Kadang berdasarkan kondisi tertentu agama dapat memainkan perandalam
menolak dominasi sistem global (Aslan, 2004 : 147-148).

Arus globalisasi menimbulkan perubahan-perubahan dan problem-problem kontemporer
yang berpengaruh terhadap kehidupan pemeluk agama. Akan tetapi agama akan tetap eksis dan
dinamis berperan dalam berbagai bidang kehidupan (Gellner, 1994 : 16). Sebagaimana arus
globalisasi pada dimensi informasi dan komunikasi. Kebebasan media yang ada menjadikan
tantangan yang kuat menimbulkan berbagai ekses diantaranya mudahnya manusia mengakses
pengetahuan melalui media tanpa memahami sanat keilmuan dan menfilter ajaran-ajaran yang ada
di dalamnya. Sehingga pemahaman keagamaan menjadi tumpul dan tidak menyeluruh. Fenomena
ini menjadi pemikiran bersama dalam menanggulanginya. Sehingga banyak orang yang memahami
agama sepotong-sepotong dan bahkan menjadikan ajaran dalam media tersebut sebagai patokan
dalam berjihad. Doktrinasi ajaran yang diambil melalui kebebasan informasi dan komunikasi
menyebabkan keberadaan nilai ajaran agama menjadi dangkal, mudah mengkafirkan orang bahkan
sesama umat beragama. Lebih dari itu, idiologi yang dipelajari tanpa adanya filter yang memadahi,
menjadikan pemahaman nilai ajaran keagamaan memperbolehkan berjihad dengan bom bunuh diri
menjadi sesuatu yang diperbolehkan (Radikalisme). Inilah yang menjadi tantangan pesantren guna
menangkal doktrin dan pemikiran agama yang disebkan oleh arus globalisasi tersebut.

D. Pesantren dan Radikalisme Agama

Mengingat situasi kehidupan pasca reformasi yang diwarnai dengan globalisasi dan
liberalisasi melanda seluruh sektor kehidupan, tidak ada cara lain untuk menyelamatkan kehidupan
masyarakat guna kembali ke pesantren. Kembali kepesantren dalam arti tata nilai pesantren yang

selalu menekankan pada nilai kejujuran, kesederhanaan, kebersamaan dan pengabdian yang

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 85



mendalam tanpa batas. Dari nilai-nilai tersebut tumbuh etos, rasa sling percaya, budaya gotong
royong, kecintaan pada ilmu dan profesi tanpa batas, sebagai bentuk pengabdian kepada Allah yang
ditasarufkan sebesar-besarnya kepada kemaslahtan umat manusia. Disinilah pentingnya kembali ke
pesantren untuk kembali menegakkan moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh para wali dan
ulama sepanjang sejarah Nusantara. Ajaran dan hikmah yang diamalkan para ulama terdahulu itu
sangat penting justru dalam situasi globalisasi yang serba tidak menentu saat ini (Siraj, 2014 :9-10).

Sejarah pondok pesantren merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari sejarah
pertumbuhan masyarakat Indonesia. Hal ini terbukti sejak kurun kerajaan Islam pertama di Aceh,
pada abad-abad pertama Hijriyah. Kemudian, pda kurun Wali Songo sampai permulan abad 20,
banyak para wali dan ulama yang membabat suatu tempat dan menjadi cikal-bakal desa baru.
Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Pendidikan ini telah
berkembang, khususnya di Jawa, selama berabad-abad. Maulana Malik Ibrahim (meninggal 1419 di
Gresik Jawa Timur), seorang spiritual father Wali Songo, dalam masyarakat santri Jawa dipandang
sebagai gurunya guru tradisi pesantren di Jawa (Yasid, 2018 :170).

Bersamaan dengan derasnya glombang globalisasi yang membawa arus liberalisme, telah
melonggarkan seluruh ikatan keluarga, ikatan sosial bahkan ikatan agama. Padahal tanpa ikatan
agama, ikatan keluarga dan ikatan sosial, maka norma dan moralitas sulit dijalankan. Karena pada
dasarnya agama, lingkungan keluarga dan lingkungan masyarakat merupakan persemaian berbagai
norma dan etika. Kembali ke pesantren diartikan sebagai kembali pada norma keluarga, dan norma
sosial, karena dalam lingkungan itulah norma agama ditumbuhkan dan diinternalisasi menjadi
prilaku dalam kehidupan (Siraj, 2014 :12).

Belakangan ini wacana agama banyak diwarnai dengan kekhawatiran menguatnya
ekslusivisme legal-tekstual bersama masuknya paham Islam transnasional yang sayangnya
cenderung bermusuhan dengan budaya dan produk-produknya. Masih belum hilang ingatan kita
kepada Talibanisme yang menghancurkan patung Budha di Bamiyan, Afganistan, sekarang kita
dihadpkan dengan gejala ISIS atau NI (Negara Islam di Irak dan Syam) yang jauh lebih radikal,
puritan dan brutal, bahkan dibanding al-Qaidah yang merupakan akar awalnya. Bukan saja
memusuhi dan membantai semua kelompok yang berbeda dengannya, tak peduli Muslim atau
bukan (Sahal, Azis (ed), 2015 :175). Bahkan gerakan-gerakan radikal ekstrem tersebut sudah
merambah dan mendapatkan penerimaan di Indonesia.

Kelompok-kelompok garis keras berusaha merebut simpati umat Islam dengan jargon
memperjuangkan dan membela Islam, dengan dalil tarbiyah dan dakwah amar ma’ruf nahi
mungkar. Jargon ini sering memperdaya banyak orang, bahkan mereka yang berpendidikan tinggi

sekalipun, semata-mata tidak terbiasa berpikiran tentang spiritualitas dan esensi ajaran Islam.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 86



Mereka mudah terpancing, terpesona dan tertarik dengan simbol-simbol keagamaan. Sementara
kelompok-kelompok garis keras sendiri memahami Islam tanpa mengerti subtansi ajaran Islam
sebagaimana dipahami oleh para wali, ulama, dan pendiri bangsa. Pemahaman mereka tentang
Islam yang telah dibingkai oleh batasan-batasan idiologis dan platform politiknya tidak mampu
melihat, apalagi memahami kebenaran yang tidak sesuai dengan batasan-batasan idiologis, tafsir
harfiah, atau platform politik mereka. Karena terbatasnya kemampuan memahami inilah maka
mereka mudah menuduh kelompok lain yang berbeda dari mereka atau tidak mendukung agenda
mereka sebagai kafir atau murtad ((Wahid, 2009 :20-21).

Kelompok-kelompok garis keras mengukur kebenaran pemahaman agama secara idiologis
politis, mereka mewarisi kebiasaan ekstrem khawarij yang gemar mengkafirkan dan memurtadkan
siapa pun yang berbeda dari mereka. Kebiasaan buruk yang dipelihara oleh Wahabi dan teman-
temanya. Wahabisme merupakan faham dan gerakan yang didirikan oleh Muhammad bin Abdul
Wahab pada Abad ke-18. Faham tersebut mengembangkan puritanisme di satu sisi dan ekstremisme
di sisi lain. Menurut pandangan kalangan wahabi, telah banyak terjadi penyimpangan dari ajaran
Islam yang murni dan lurus, sehingga diperlukan upaya dan gerakan untuk kembali kepada al-
Qur’an dan as Sunnah (Hendropriyono, 2012 :X).

Dalam pandangan Wahabi sebenarnya tidak ada yang salah. Akan tetapi yang menjadi
permasalahan adalah slogan tersebut dimodifikasi sedemikian rupa untuk membentuk sebuah nalar
keagamaan yang bersifat puritanistik-absolut. Artinya, hanya pandangan Wahabi saja yang
dianggap benar, sedangkan pandangan di luar Wahabi dianggap salah bahkan kafir. Tidak hanya
untuk orang-orang barat akan tetapi juga berlaku pada ulama-ulana Muslim. Pergerakan idiologi
inilah menjadi pemikiran para ulama’ pesantren, pemikiran-pemikiran tersebut sudah memberangus
nilai-nilai ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Mendengar kebringasan Wahabi di Thaif, Jeddah,
Makkah, dan lain-lain tempatnya, yang tanpa ampun menganggap mereka yang tidak setuju dengan
ajaran-ajaranya sebagai bid’ah, musyrik, dan kaafir. Berita keganasan dan pembunuhan di Thaif
sangat mengkhawatirkan umat muslim non Wahabi di Seluruh dunia (Ridwan, 2009 : 168).
Perlawanan tersebut dilakukan oleh KH. Wahab Chasbullah Penggerak dan Pendiri NU. Sosok Kyai
Pesantren yang memiliki pandangan yang luas dalam memahami nilai-nilai ajaran agama. Dalam
konteks kebangsaan dan keindonesiaan, fenomena keragaman etnik, kebudayaan, bahasa, adat,
politik, dan sipil, merupakan fakta yang tidak bisa di nafikan. Sejarah kebangsaan Indonesia, juga
merupakan sejarah di mana keragaman ini terus menerut mencari bentuk kompromi dan kontestasi,
baik dengan konstruksi negara sendiri atau antara sesama kelompok. Wahabi di Indonesia tentu saja
akan dengan sendirinya berhadapan dengan keragaman ini. Terlepas apapun konstruksi Wahabi

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 87



tentang keragaman ini, Indonesia bagaimanapun juga tetaplah sebagai bangsa yang beraga
(Ridwan, 2009 : 208).

Dari sinilah, dapat kita fahami bersama dalam konteks kesejarahan dan kekinian. Peranan
kyai dan pesantren tidak dapat dielakan lagi dalam membentengi ajaran-ajaran Islam, jangan sampai
tersusupi oleh faham-faham yang memberangus nilai-nilai ajaran yang senantiasa mengedepankan
bilai-nilai keramahan, keharmonisan dan toleransi. Dan juga membentengi Indonesia dari gerakan-
gerakan radikal yang akan mengaburkan bahkan menghilangkan nilai-nilai tradisi dan budaya
Nusantara dari peradaban dunia.

E. Penutup

Dari uraian di atas dapat kita fahami, bahwasanya relasi Pesantren dalam konteks
keberagamaan dan keragamaan bangsa Indonesia tidak dapat dinafikkan. Kyai dan Santri dalam
wadah Pesantren merupakan penjaga moralitas agama, tradisi budaya, dan bangsa Indonesia.
Dengan adanya arus globalisasi posisi pesantren senantiasa dengan keistigomahannya merawat
nilai-nilai Islam yang rahmatan lil alamin, merawat dan menjaga tradisi budaya leluhur bangsa.
Walau dalam posisi terhimpit dalam pertarungan globalisasi dan radikalisme agama.

Globalisasi memiliki dampak yang beragam baik pada wilayah kajian dalam pesantren
maupun perkembangan pesantren. Hal ini dituntut kejelian dalam menghadapi gempuran arus
globalisasi tersebut. Pesantren sebagai khazanah kebudayaan dan pendidikan tertua di Nusantara
memiliki tanggungjawab yang besar yaitu menjaga khazanah peradaban, tradisi dan budaya
Nusantara, serta mencoba mencari titik temu guna membentengi nilai-nilai ajaran yang sudah lama
mengakar di bumi Nusantara.

Selanjutnya pesantren juga memiliki tanggungjawab yang besar, yaitu mengawal nilai-nilai
ajaran Islam yang ramah dan toleran. Dengan masuknya arus globalisasi, keterbukaan sampai pada
ruang privasi. Hal ini menjadikan para kyai turut serta berfikir, guna merespon fenomena kekerasan
atas nama agama yang masuk pada ranah keterbukan informasi dan komunikasi. Pemahaman
keagamaan yang dangkal atas doktrin yang ada di dunia maya, menjadikan keterputusan
pemahaman keislaman yang senantiasa mengedepankan nilai-nilai tasamuh dalam keberagamaan.
Keterputusan pemahaman tersebut menjadikan seseorang bersifat keras, kaku, selalu menyalahkan
pemahaman orang lain, bahkan mengkafirkan dan memurtadkan saudara sendiri. Fenomena tersebut
menandakan pemikiran Khawarij sudah berkembang dengan bentuk yang lain. Pemahaman
tektualis, puritan, yang dibawa Wahabi menjadi tantantang bagi seluruh elemen anak bangsa.
Begitu juga pesantren, oleh karena itu dalam konteks sejarah para Kyai pesantren sudah lama

melakukan perlawanan terhadap hegomoni pemikirian yang di bawa oleh Wahabi, dengan

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 88



meneguhkan nilai-nilai tradisi dan budaya, serta nilai-nilai agama yang mencadi ciri khas di bumi

Nusantara.

DAFTAR RUJUKAN

Ahmad, Bustaman, Kamaruzzaman. 2017. Islam Historis Dinamika Studi Islam di Indonesia.
Yogyakarta : Jogja Bangkit Publisher.

Aslan, Adnan. 2004. Menyingkap Kebenaran, Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kresten
Seyyed Hossein Nasr, John Hick. Bandung : Penerbit Alifya

Azis, Munawir dan Sahal, Akhmad. 2015. Islam Nusantara dari Ushul Figh hingga Paham
Kebangsaan. Bandng : Mizan Pustaka.

Azra, Zumardi. 1997. Pesantren Kontinuitas dan Perubahan sebuah pengantar dalam Nurcholis
Madjid, Bilil-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta : Paramadina.

Dhofier, Zamakhsyari. 2011. Tradisi Pesantren, Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta : LP3ES.

Gellner, Ernes. 1994. Menolak Posmodernisme. Bandung : Penerbit Mizan.
Hayat, Sholeh. 2016. Kyai dan Santri dalam Perang Kemerdekaan. Surabaya : PW LTN NU.
Hendropriyono, A.M. 2009.Terorisme Fundamentalis Kristen, Yahudi, Islam. Jakarta : Kompas.

Irawan, Aguk. 2018. Akar Sejarah Etika Pesantren di Nusantara, Dari Era Sriwijaya sampai
Pesantren Tebu Ireng dan Ploso. Tanggerang : Pustaka liman.

JNM. 2015. Gerakan Kultural Islam Nusantara. Yogyakarta : Jama’ah Nahdliyah Mataram.

Kuper, Jesica dan Kuper, Adam. 2000. Ensiklopedi lImu-Ilmu Sosial. Terj. Haris Munandar, et.al.
Jakarta : Raja Grafindo Persada.

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta : Paramadina.
Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta : INIS.
Muhtarom. 2005. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi. Yogyakarta : Pustaka Pelajar.

Ridwan, Khalik, Nur. 2009. Perselingkuhan Wahabi dalam Agama, Bisnis, dan Kekuasaan.
Yogyakarta : tanah air

, 2009. Membedah ldiologi Kekerasan Wahabi. Yogyakarta : tanah air

Siroj, Aqgil, Said. 2014. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju Masyarakat
Mutamadun. Jakarta : LTN NU.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 89



Sunyoto, Agus. 2008. Pengembangan Nilai Keislaman Melalui Budaya Nusantara”, dalam Jurnal
Kalimah, Jalinan Kreatif Agama dan Budaya, Vol 1. Yogyakarta : Lesbmi NU-DIY.

Thoha, Arifin, Zainal. 2003. Runtuhnya Singgasana Kiai. Yogyakarta : Kutub.

Wahid, Abdurrahman (edt). 2009. Ilusi Negara Islam Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di
Indonesia. Jakarta : Gerakan Bhinneka Tunggal Ika, the Wahid Institute, dan Maarif Institute.

Waters, Malcolm. Globalization , dalam Gordon Marshall (ed) Oxford Dictionary of Sociology.
New York — Oxford University Press.

Yasid, Abu. 2018. Paradigma Baru Pesantren Menuju Pendidikan Islam Transformatif. Yogyakarta
: IRCiSoD.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 90



