
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    78  

 

PESANTREN DALAM HIMPITAN ARUS GLOBALISASI DAN 

RADIKALISME AGAMA 
Jamal Ghofir 

STIT Makhdum Ibrahim 

Abstract 

Pesantren is a stronghold of Indonesian morality. Pesantren never teach intolerance, 

coercion of religion, judge fellow human beings and even fellow Muslims and, pesantren 

never teach radical values in every learning to students. He was present as part of the 

formation of Indonesian civilization. Therefore, the existence of pesantren becomes very 

important in the continued development of the values of Islamic teachings which are 

rahmatan lil alamin and the stronghold of the strength of Indonesian morality. But lately, 

the existence of pesantren is confronted by various challenges of the times. The current 

position of globalization and the openness of democracy are part of the struggle for the 

challenges of the times and the seeds of religious radicalism develop behind the openness 

of democracy. Therefore, strengthening the existence and position of Islamic boarding 

schools must and always be strengthened both in the realm of the learning system and in its 

development. Thus, the existence of Pesantren will continue to exist as a stronghold of the 

strength of the morality of the Indonesian nation, which spread friendly and friendly 

without having to be burdened with the current of globalization and the progress of the 

times. 

 

Kata Kunci: pesantren, globalization flow, religious radicalism 

 

A. Pesantren Khazanah Peradaban Nusantara 

  Kata pesantren yang terdiri dari kata asal “santri” yang diberi awalan “pe” dan akhiran “an” 

berarti menunjukkan tempat-dalam hal ini dapat diartikan sebagai tempat para santri. Santri adalah 

manusia baik dan suka menolong. Ia identik dengan anggota penduduk Jawa yang menganut Islam 

dengan sungguh-sungguh (Irawan, 2018 : 201). Selanjutnya Agus Sunyoto memberikan pengertian 

bahwasanya pesantren bisa juga berasal dari kata “dukuhpuntren” (tempat pertapaan). Dengan 

demikian seorang santri adalah seorang pertapa (Sunyoto, 2008 :23). Istilah santri biasanya merujuk 

pada cara hidup seorang penuntut ilmu yang menjalani kehidupan sederhana dalam pencarian 

keilmuannya, senantiasa taat menjalani apa yang diperintahkan oleh gurunya (kyai), berkarakter 

jujur, senantiasa rendah hati dan bersikap santun. 

  Pesantren, sebagaimana disinggung di atas, merupakan lembaga pendidikan Islam yang 

ditemui di Pulau Jawa. Suatu tempat dapat dinamakan pesantren, jika didalamnya memiliki 

beberapa unsur, yaitu pondok, masjid, kitab-kitab yang diajarkan, murid (santri), dan pengajar 

(kyai). Keempat unsur tersebut menjadi sarat mutlak bagi terwujudnya pesantren. Pondok adalah 

tempat untuk belajar dan menginap bagi santri, sedangkan masjid tempat sholat berjama’ah lima 

waktu dan tempat belajar santri. Adapun keberadaan santri adalah pengghuni pesantren setelah kyai. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    79  

 

Ringkasnya pesantren merupakan model “desa kecil” yang di dalamnya ada seperangkat aturan 

yang harus dipatuhi oleh segenap penghuninya. Aturan-aturan tersebut telah mengakar, terkadang 

tidak tertulis, namun menjadi “hukum hidup” (living law), yang tidak boleh dilanggar sama sekali. 

Sang pemimpin (kyai), biasanya memimpin pesantren dengan segenap kemampuannya dan menetap 

di dalam “desa kecil” itu (Ahmad, 2007 :125).  

  Selanjutnya dijelaskan Azyumardi Azra, bahwasanya pesantren cenderung berhati-hati 

dalam dalam menjawab perubahan disekelilingnya. Pesantren tidak tergesa-gesa bertransformasi 

menjadi lembaga pendidikan Islam modern, tetapi menerimanya dalam skala yang sangat terbatas, 

sebatas melakukan penyesuaian dengan hal-hal yang dianggap bakal mendukung kontinuitas 

pesantren (Azra, 1997 : xxi). Hal ini menunjukkan bahwasanya keberadaan pesantren tidak 

menutup diri dari sebuah perubahan. Namun dalam menghadapi dan menjawab perkembangan 

zaman pesantren lebih mengedepankan kehati-hatian dalam perubahan.  

  Pesantren merupakan khazanah peradaban Nusantara yang telah ada sejak zaman kapitayan, 

sebelum hadirnya agama-agama besar seperti Hindu, Budha, dan Islam. Pertemuan dengan agama 

tersebut Pesantren mengalami perubahan bentuk dan isi sesuai dengan karakter masing-masing 

agama, tetapi misi dan risalahnya tidak pernah berubah, yaitu memberikan muatan nilai spiritual 

dan moral pada setiap prilaku masyarakat sehari-hari, baik dalam kegiatan sosial, ekonomi maupun 

kenegaraan (Siroj, 2014 :3). 

  Pesantren dibalik eksistensinya yang mampu bertahan selama berabad-abad dengan 

karakternya yang khas, ternyata punya elemen-elemen yang terkait dengn sejarah panjang jatuh 

bangunya kerajaan di Nusantara-serta sepenggal kisah tentang bagaimana bangsa ini berdiri. Oleh 

karena itu patut kita simpulkan-setidaknya kita siratkan- sebuah keyakinan bahwa apa yang 

terkandung dalam dalam “perut’ pesantren juga tersirat dalam keislaman Indonesia, keduanya 

senantiasa dalam proses relasi. Keduanya saling menjaga, juga memberi (Irawan, 2018 : 7). 

  Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua dan berakar cukup kuat di 

tengah-tengah masyarakat. Selain itu, pesantren mempunyai keunikan tersendiri yang berbeda dari 

lembaga pendidikan lain di tanah air. Salah satunya ialah sistem nilai yang dikembangkan sejak 

berpuluh-puluh tahun lamanya dan tetap eksis hingga sekarang (Yasid, 2018 : 13). Keberadaan 

Pondok Pesantren hadir bersamaan dengan penyebaran ajaran Islam yabg disebarkan oleh Wali 

Songo, khususnya penyebaran Islam di Tanah Jawa. Tidak dapat dinafiqkan, bahwasanya 

keberadaan Islam mulai berkembang di Bumi Nusantara ini, berkat jerih payah para Wali Songo 

yang mengemban amanah suci dalam mensyiarkan ajaran Islam. Sebagaimana Sunan Ampel dalam 

mendirikan Pesantren di Ampel Denta dan mampu menghasilkan santri-santri yang memiliki 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    80  

 

intelektualitas pemahaman keagamaan yang kuat dan luas, sebagai penerus perjuangan membawa 

misi ajaran Islam yang rahmatan lil „alamin. 

  Dalam konteks sejarah peradaban Islam. Islam sebagai agama yang dibawa oleh Kanjeng 

Nabi Muhammad, menyempurnakan, memperjelas, dan menyarikan agama-agama yang diturunkan 

Allah sebelumnya. Islam yang dibawa oleh Kanjeng Nabi Muhammad, diperoleh lewat wahyu, 

mujahadah bertapa di Gua Hiro, dan jalan pembersihan qalb-ruh-sirr-sirrul asrar sampai siap 

menerima cahaya dari Yang Tunggal. Tujuannya untuk menjadi pelopor membawa umat ke jalan 

rahmatan lil „alamin yang sadar akan kehidupan dunia dan pertanggungjawabannya di akherat, 

jalan keselamatan di dunia dan akherat. Islam demikian adalah Islam yang datang membawa 

perbaikan, membawa kasih sayang, memanusiawikan, merekonsiliasi tradisi yang ada, dan 

menyelaraskan nilai-nilai yang ada dengan nilai-nilai Islam. Perwujudanya tidak hendak menghapus 

apa yang telah ada di masyarakat, tetapi hendak menyempurnakan, yang bisa hadir di dalam relung 

para pertapa, pedagang, petani, dan profesi lain, tanpa kehilangan jati diri dan akar sejarah 

masyarakat (JNM, 2015: 21-22). Hal ini menunjukkan bahwasanya kehadiran Islam penuh dengan 

cinta dan kasih sayang bukan kekerasan. Warisan nilai-nilai yang termaktub di atas selanjutnya 

diteruskan penerusnya sampai pada wilayah Nusantara. Selanjutnya dikembangkan oleh para Wali 

dan Ulama (Kyai) yang keberadaanya ada pada pesantren. 

  Hal ini terlihat pada fase sebelum abad ke-16, Islam datang ke Nusantara diinisiasi oleh para 

pendakwah dari kalangan sufi, bersama-sama bergandengan dengan para pedagang di daerah-

daerah pesisir. Di Jawa mereka dikenal dengan istilah Wali Songo dari mulai generasi pertama 

hingga genersi terakhir (awal berdirinya Kerajaan Mataram Islam). Dengan cara demikian para da’i 

dan muballigh berhasil mentransformasikan Nusantara yang awalnya merupakan daerah yang 

berbasis Kapitayan dan Hindu-Budha menjadi kawasan yang mayoritas penduduknya memeluk 

agama Islam terbesar dunia. Buah keberhasilan metodologi kebudayaan tersebut berimplikasi pada 

hadirnya wajah sosiologis dan antropologis Islam yang begitu ramah dan transformatife di 

Nusantara (JNM, 2015: 49). 

  Keberhasilan Wali Songgo dalam mengambil hati masyarakat dan sukses menyebarkan 

Islam masuk dalam relung budaya dan hati manusia. Orang Jawa dapat merasakan bahwa Islam itu 

indah, nikmat, dan nyaman tidak mencabut akar kebudayaan mereka. Bahkan masyarakat 

merasakan harga dirinya diangkat oleh Islam, menaikan martabatnya yang dulu terikat dalam sistem 

kasta menjadi setara di hadapan Allah sebagai seorang hamba. Selanjutnya perkembangan Islam 

dilanjutkan oleh para penerusnya yang dikenal dengan sebutan kyai, meneruskan syiar Islam yang 

rahmatan lil alamin dan bertempat di pesantren sebagai pusat peradaban dalam mengawal ajaran-

ajaran Islam yang penuh dengan kedamaian. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    81  

 

B. Kyai dan Pesantren dalam Bingkai Kebudayaan 

  Penting untuk dicatat, kemegahan peradaban di kepulauan Hindia Timur (Nusantara) 

tidaklah dimulai dari kerajaan Majapahit. Bukti-bukti arkeologis serta catatan sejarah lainya 

menunjukkan sistem sosio-kultural yang kompleks juga telah berkembang di Nusantara sejak abad 

ketiga masehi. Dan jauh sebelumnya relasi ekonomi serta budaya juga terbentuk antara penduduk 

Nusantara dengan masyarakat manca, khususnya India dan Cina. Buktinya telah ditemukan banyak 

sekali koin emas dari masa Romawi Kuno di Nusantara, sebagai tanda perdagangan yang begitu 

marak saat itu  (Sahal dan Azis (ed), 2015 ;192-193). 

  Selanjutnya Staquf menjelaskan bahwasanya, karena heterogenitas etnik, bahasa, dan kultur 

dalam wilayah ini, serta dinamika interaksi antara pelbagai kelompok yang berbeda, masyarakat 

Nusantara secara alami mengembangkan pandangan dunia pluralistik. Pengaruh budaya dan agama 

dari wilayah mancanegara secara cepat diserap oleh budaya Nusantara yang memang sangat adaptif 

dan “ramah”. Karenanya pengamatan Empu Tantular menyangkut asas Bhinneka Tunggal Ika 

tidaklah berasal dari ruang hampa. Asas ini menggambrkan kearifan kolektif Nusantara, yang telah 

berkembang selama berabad-abad dan telah mengakar dalam kultur wilayah geografis yang 

mengalami silangbudaya dari berbagai peradaban kuno di dunia. Oleh karena itu, dengan masuknya 

Islam ke Nusantara tidak mengalami kesulitan pada wilayah penyebarannya. Di samping Islam 

sebagai ajaran yang sarat akan nilai keramahan dan perdamaian, ia tidak kaku dalam wilayah tradisi 

dan budaya masyarakat yang ada. Bahkan penyebaran Islam yang mudah diterima oleh masyarakat 

Nusantara melalui jalur tradisi dan budaya. Selanjutnya dikembangkan oleh para ulama dan kyai 

ada di Pesantren yang senantiasa berpegang pada tata cara penguatan penyebaran ajaran Islam ala  

Wali Songo. 

  Pesantren dan kyai adalah dunia yang tidak habis-habisnya untuk dipelajari dan digali. 

Sebagian orang mengatakan bahwa ia bagaikan mata air yang terus memancarkan kesegaran, 

mengalir, dan mengalir. Seakan tidak mengenal musim. Sebagian yang lain mengatakan, ia laksana 

bintang-bintang yang jauh tak tergapai, tapi enak dipandang. Karenanya suatu bangsa patut 

bersyukur, jika di dalamnya masih terdapat bintang-bintang, apalagi yang kejora (Thoha. 2003 : 

171).  

  Dalam hal ini tidak bermaksud mengkultuskan atau melebih-lebihkan sosok kyai, sebab kita 

fahami bersama bahwasanya keberadaan kyai tidak memerlukan pembelaan apalagi pujian. Namun, 

akhir-akhir ini banyak sekali orang yang tidak memahami kultur tradisi dan budaya kyai dalam 

pesantren dengan mudahnya menghina keberadaan kyai yang notabne memiliki ketulusan dalam 

pengawalan nilai-nilai tradisi dan budaya yang telah diwariskan oleh para leluhur yaitu Wali Songo. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    82  

 

Kyai dan pesantren sebuah entitas yang tidak dapat terpisahkan dalam pembentukan karakter 

bangsa. Keberadaan kyai senantiasa istiqomah dalam menjaga nilai-nilai tradisi dan budaya yang 

ada. Mereka merupakan benteng kekuatan penjaga moralitas dan nasib bangsa ini. 

  Kyai merupakan elemen penting paling esensial dari suatu pesantren. Penjagaan eksistensi 

kebudayaan yang dilakukkan oleh kyai tiada lain adalah menjaga ruhnya. Sebagaimana yang 

dijelaskan Zainal Arifin Thoha dalam bukunya yang berjudul Runtuhnya Singgasana Kyai. Ia 

menjelaskan bahwasanya ruh dari kebudayaan adalah nilai-nilai kemanusiaan, yang bertalian 

dengan etika dan agama; misalnya bagaimana hubungan antara manusia dengan Tuhannya, manusia 

dengan sesamanya, hubungan manusia dengan alam lingkungannya, dan hubungan antara manusia 

dengan ruang, waktu, dan masanya. Ada satu prinsip yang fundamental, berkenaan dengan 

hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yakni nilai-nilai yang dikembangkan kyai dalam 

pesantren dan kepada masyarakatnya yang berupa : prinsip “Laa maujuuda illalah” (tidak ada 

Tuhan selain Allah). Nilai-nilai spiritual-trasendental ini menjadi landasan sikap sosial dunia 

pesantren terhadap setiap manusia, terhadap lingkungan alamnya, dan terhadap ruang, waktu, serta 

masanya (Thoha. 2003 : 173).  

  Dalam ranah kebangsaan, semangat mempertahankan nilai ke-Islaman dan semangat untuk 

mempertahankan bangsa dan negara dari penindasan penjajah tetap membara di dada kyai dan 

masyarakat Islam. Semangat itu tumbuh bukan karena kepentingan harkat dan martabat para kyai 

itu sendiri, bila bangsa dan negara jatuh ketangan para penjajah (Hayat.2016 : 17). 

Memperjuangkan kemerdekan juga sama halnya memperjuangkan nilai-nilai kemanusian yang 

memiliki hak untuk merdeka, berserikat, dan berkumpul. Term ini sama dengan relasi hubungan 

manusia dengan sesamanya (tauhid).  

  Dunia pesantren dalam hal ini lebih memberikan porsi dengan apresiasi yang besar. Sebab ia 

berkaitan dengan keutuhan tauhid. Persaksian seorang muslim, bahwa tidak ada Tuhan selain Allah, 

tidk akan sempurna jika tidak digandengkan dengan persaksian bahwasanya Muhammad adalah 

utusan Allah. Persaksian terakhir inilah yang menyatakan konsekuensi logis-teologis, bahwa setiap 

Muslim mengemban misi kekhalifahan dan kerasulan “Kullu Muslimin Rasuulun”. Dalam term 

Tauhid hablun minallah tidak dapat dipisahkan dengan hablun minannas. Rasulullah menegaskan 

bahwasanya “Tidak sempurna iman seseorang sebelum ia dapat menyayangi sesamanya 

sebagaimana ia menyayangi diri sendiri” (Thoha. 2003 : 174). Sikap tresno (mahabbah), legowo 

(samahah), sadermo (qona‟ah) dan sebagainya menjadi pondasi dan pegangan di tengah 

kemajemukan manusia dengan berbagai macam karakter, kecendrungan, dan keyaqinan, serta 

memberi kesadaran relativisme-internal yang tidak mudah terjebak pada klaim kebenaran (truth 

claim). 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    83  

 

C. Pesantren dalam Himpitan Arus Globalisasi 

  Pondok Pesantren merupakan lembaga dan wahana pendidikan agama sekaligus sebagai 

komunitas santri yang ngaji ilmu agama Islam. Pondok pesantren sebagai lembaga tidak hanya 

identik dengan makna keislaman, tetapi juga mengandung makna keaslian (indigeneous) Indonesia 

(Madjid, 1997 : 3), sebab keberadaanya mulai dikenal di bumi Nusantara pada periode abad ke 13-

17 M, dan di Jawa pada abad ke 16-16 M (Mastuhu, 1994 : 6). 

  Pondok pesantren tradisional bukanlah lembaga yang ekslusif yang tidak peka terhadap 

perubahan yang terjadi diluar dirinya. Inklusivitas pondok pesantren tradisional terletak pada 

kuatnya sumber inspirasi dan ilmu keislaman dari kitab kuning. Selanjutnya, perubahan sistem yang 

terjadi di pondok pesantren menunjukkan inklusivitas dan keluwesan pondok pesantren dalam 

dalam menyikapi arus globalisasi dan perubahan dari luar. Fenomena ini menunjukkan bahwasanya 

pondok pesantren tradisional mampu menjadi katalisator dalam merespon tantangan dan perubahan 

yang terjadi disekitarnya, terutama ketika harus berhadapan dengan arus globalisasi saat ini 

(Muhtarom, 2005 : 9). 

  Menurut Malcolm Waters globalisasi adalah Asocial proses in which the constraints of 

geography on social and cultural arragements recede and in which people are becoming 

increasingly aware that they are receding (Waters, 1994 : 258). Globalisasi sebagai proses sosial 

yang di dalamnya terdapat desakan geografis atas penataan sosial dan budaya mulai menyusut dan 

masyarakat menjadi semakin sadar bahwa mereka akan mengalami penyusutan. 

  Dijelaskan oleh Kupper bahwasanya globalisasi sebagai akibat kemajuan ilmu pengetahuan 

dan teknologi telah menimbulkan adanya sistem satelit informasi dunia, konsomsi global, gaya 

hidup kosmopolitan, mundurnya kedaulatan suatu negara kesatuan dan tumbuhnya kesadaran global 

bahwa dunia adalah sebuah lingkungan yang terbentuk secara berkesinambungan (Kuper, 2000 : 

415) dan muncul kebudayaan global yang membawa pengaruh terhadap perkembangan sosial dan 

budaya yang beraneka raga. 

  Istilah globalisasi diambil dari kata “global”. Kata ini melibatkan kesadaran baru bahwa 

dunia adalah sebuah kontinuitas lingkungan yang terkonstruksi sebagai kesatuan utuh. Dunia 

menjadi sangat transparan sehingga seolah tanpa batas administrasi suatu negara. Batas-batas 

geografis suatu negara menjadi kabur. Globalisasi membawa dunia menjadi transparan akibat 

perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi serta adanya sistem informasi satelit. Arus 

globalisasi lambat laun semakin meningkatkan dan menyentuh hampir setiap aspek kehidupan 

sehari-hari sampai pada ruang lingkup privasi. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    84  

 

  Globalisasi melahirkan dunia yang terbuka untuk saling berhubungan, terutama dengan 

ditopang teknologi informasi yang sedemikian canggih. Topangan teknologi informasi ini pada 

gilirannya dapat mengubah segi-segi kehidupan, baik kehidupan material maupun kehidupan 

spiritual. Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi ini di satu sisi dapat menimbulkan 

berbagai perubahan, diantaranya pergeseran nilai (Muhtarom, 2005 : 45). 

  Globalisasi saat ini tidak dapat dihindari sama sekali sebagai sebuah realitas dunia modern. 

Kita tidak akan mampu menhadapi arus kemajuan globalisasi, sebab ia hadir menembus batas sekat 

yang tidak mampu kita gapai. Namun yang perlu kita perkuat adalah dalam menghadapi arus 

globalisasi adalah meneguhkan nilai-nilai agama dan tradisi budaya di sekitar kita. Dengan 

demikian, gempuran arus globalisasi bila dihadapkan dengan pondasi nilai agama dan tradisi ia 

akan mengalami pergeseran yang kuat. 

  Memang kita sadari bahwasnya kehidupan beragama di era globalisasi dihadapkan dengan 

berbagai tantangan, diantaranya muncul gagasan-gagasan kosmopolitan sebagaimana yang 

disampaikan oleh Mas’ud dalam bukunya Reproduksi Ulama di Era Globalisasi. Elemen-elemen 

masyarakat beragama dituntut untuk merespons fenomena secara selektif. Mereka dituntut untuk 

menyelaraskan nilai-nilai tradisional yang mungkin terancam globalisasi dengan fenomena 

globalisasi yang ada, mempertahankan nilai-nilai agama dan nilai-nilai khas yang dimiliki oleh 

masyarakat (Kuper, 2000 : 41). Diantara ide-ide kospomolitan yang mengememuka diera 

globalisasi ini adalah pluralisme. Pluralisme adalah kebutuhan bagi masyarakat yang majemuk 

sebagaiana Indonesia, yang terdiri atas individu-individu dengan keyakinan dan kepercayaan yang 

berbeda, suku, ras, golongan yang hidup berdampingan ditengah-tengah kemajemukan tersebut. 

Islam dapat menerima kemajemukan tersebut, sebab keberadaan pluralisme dalam konteks 

berbangsa dan bernegara sudah pernah dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW di kota Madinah 

al-Munawaroh.  

  Globalisasi dalam perspektif Islam adalah sunnatullah, karena Islam merupakan agama yang 

bersifat universal yang diturunkan oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW sebagai rahmat 

bagi seluruh umat. Dan Nabi Muhammad SAW telah mengimplementasikannya dalam kehidupan 

terutapa di masyarakat Madinah dengan hasil konstitusi yang sudah disepakati bersama oleh seluruh 

masyarakat, yang kemudian kita kenal dengan Piagam Madinah. 

  Namun di sisi lain, keberadaan globalisasi juga menjadi tantangan bagi pesantren. 

Konsistensi pesantren yang ingin mengawal dan mempertahan nilai-nilai salaf mengalami tantangan 

yang luar biasa. Namun, ada juga pesantren yang mengkolaborasikan nilai-nilai pendidikan salaf 

dan modern sebagai bagian dari respon terhadap kemajuan zaman. Transendensi agama di era 

globalisasi dihadapkan pada ketegangan-ketegangan dialektis, antara implikasi-implikasi globalisasi 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    85  

 

dengan keharusan agama untuk tetap mempertahankan aspek transendental. Inilah yang dihadapi 

oleh pesantren, sehingga keberadaan pesantren dalam himpitan arus globalisasi menjadi sebuah 

keniscayaan. Walaupun pesantren-pesantren sudah banyak yang mengadakan perubahan-perubahan 

mendasar sebagai jawaban positif atas perkembangan ini, namun perubahan tersbut masih sangat 

terbatas (Dhofier, 2011 :72).  

  Globalisasi dan kaitanya dengan agama telah menjadi salah satu tema penting dalam 

sosiologi agama pada tahun-tahun belakangan ini. Globalisasi pada dasarnya adalah fenomena yang 

diakibatkan oleh perkembangan yang cepat dalam teknologi komunikasi dan peningkatan yang 

cepat dalam transmisi pengetahuan dan informasi. Pengaruh globalisasi terhadap kehidupan 

manusia sangat beragam dan kompleks. Globalisasi dalam kasus tertentu dapat meruntuhkan nilai 

dan identitas budaya, dan dalam kasus lainya dapat membangkitkan nilai dan identitas keagamaan 

yang diwarisinya. Kadang berdasarkan kondisi tertentu agama dapat memainkan perandalam 

menolak dominasi sistem global (Aslan, 2004 : 147-148). 

  Arus globalisasi menimbulkan perubahan-perubahan dan problem-problem kontemporer 

yang berpengaruh  terhadap kehidupan pemeluk agama. Akan tetapi agama akan tetap eksis dan 

dinamis berperan dalam berbagai bidang kehidupan (Gellner, 1994 : 16). Sebagaimana arus 

globalisasi pada dimensi informasi dan komunikasi. Kebebasan media yang ada menjadikan 

tantangan yang kuat menimbulkan berbagai ekses diantaranya mudahnya manusia mengakses 

pengetahuan melalui media tanpa memahami sanat keilmuan dan menfilter ajaran-ajaran yang ada 

di dalamnya. Sehingga pemahaman keagamaan menjadi tumpul dan tidak menyeluruh. Fenomena 

ini menjadi pemikiran bersama dalam menanggulanginya. Sehingga banyak orang yang memahami 

agama sepotong-sepotong dan bahkan menjadikan ajaran dalam media tersebut sebagai patokan 

dalam berjihad. Doktrinasi ajaran yang diambil melalui kebebasan informasi dan komunikasi 

menyebabkan keberadaan nilai ajaran agama menjadi dangkal, mudah mengkafirkan orang bahkan 

sesama umat beragama. Lebih dari itu, idiologi yang dipelajari tanpa adanya filter yang memadahi, 

menjadikan pemahaman nilai ajaran keagamaan memperbolehkan berjihad dengan bom bunuh diri 

menjadi sesuatu yang diperbolehkan (Radikalisme). Inilah yang menjadi tantangan pesantren guna 

menangkal doktrin dan pemikiran agama yang disebkan oleh arus globalisasi tersebut.    

D. Pesantren dan Radikalisme Agama 

  Mengingat situasi kehidupan pasca reformasi yang diwarnai dengan globalisasi dan 

liberalisasi melanda seluruh sektor kehidupan, tidak ada cara lain untuk menyelamatkan kehidupan 

masyarakat guna kembali ke pesantren. Kembali kepesantren dalam arti tata nilai pesantren yang 

selalu menekankan pada nilai kejujuran, kesederhanaan, kebersamaan dan pengabdian yang 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    86  

 

mendalam tanpa batas. Dari nilai-nilai tersebut tumbuh etos, rasa sling percaya, budaya gotong 

royong, kecintaan pada ilmu dan profesi tanpa batas, sebagai bentuk pengabdian kepada Allah yang 

ditasarufkan sebesar-besarnya kepada kemaslahtan umat manusia. Disinilah pentingnya kembali ke 

pesantren untuk kembali menegakkan moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh para wali dan 

ulama sepanjang sejarah Nusantara. Ajaran dan hikmah yang diamalkan para ulama terdahulu itu 

sangat penting justru dalam situasi globalisasi yang serba tidak menentu saat ini (Siraj, 2014 :9-10). 

  Sejarah pondok pesantren merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari sejarah 

pertumbuhan masyarakat Indonesia. Hal ini terbukti sejak kurun kerajaan Islam pertama di Aceh, 

pada abad-abad pertama Hijriyah. Kemudian, pda kurun Wali Songo sampai permulan abad 20, 

banyak para wali dan ulama yang membabat suatu tempat dan menjadi cikal-bakal desa baru. 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Pendidikan ini telah 

berkembang, khususnya di Jawa, selama berabad-abad. Maulana Malik Ibrahim (meninggal 1419 di 

Gresik Jawa Timur), seorang spiritual father Wali Songo, dalam masyarakat santri Jawa dipandang 

sebagai gurunya guru tradisi pesantren di Jawa (Yasid, 2018 :170).  

  Bersamaan dengan derasnya glombang globalisasi yang membawa arus liberalisme, telah 

melonggarkan seluruh ikatan keluarga, ikatan sosial bahkan ikatan agama. Padahal tanpa ikatan 

agama, ikatan keluarga dan ikatan sosial, maka norma dan moralitas sulit dijalankan. Karena pada 

dasarnya agama, lingkungan keluarga dan lingkungan masyarakat merupakan persemaian berbagai 

norma dan etika. Kembali ke pesantren diartikan sebagai kembali pada norma keluarga, dan norma 

sosial, karena dalam lingkungan itulah norma agama ditumbuhkan dan diinternalisasi menjadi 

prilaku dalam kehidupan (Siraj, 2014 :12). 

  Belakangan ini wacana agama banyak diwarnai dengan kekhawatiran menguatnya 

ekslusivisme legal-tekstual bersama masuknya paham Islam transnasional yang sayangnya 

cenderung bermusuhan dengan budaya dan produk-produknya. Masih belum hilang ingatan kita 

kepada Talibanisme yang menghancurkan patung Budha di Bamiyan, Afganistan, sekarang kita 

dihadpkan dengan gejala ISIS atau NI (Negara Islam di Irak dan Syam) yang jauh lebih radikal, 

puritan dan brutal, bahkan dibanding al-Qaidah yang merupakan akar awalnya. Bukan saja 

memusuhi dan membantai semua kelompok yang berbeda dengannya, tak peduli Muslim atau 

bukan (Sahal, Azis (ed), 2015 :175). Bahkan gerakan-gerakan radikal ekstrem tersebut sudah 

merambah dan mendapatkan penerimaan di Indonesia. 

  Kelompok-kelompok garis keras berusaha merebut simpati umat Islam dengan jargon 

memperjuangkan dan membela Islam, dengan dalil tarbiyah dan dakwah amar ma‟ruf nahi 

mungkar. Jargon ini sering memperdaya banyak orang, bahkan mereka yang berpendidikan tinggi 

sekalipun, semata-mata tidak terbiasa berpikiran tentang spiritualitas dan esensi ajaran Islam. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    87  

 

Mereka mudah terpancing, terpesona dan tertarik dengan simbol-simbol keagamaan. Sementara 

kelompok-kelompok garis keras sendiri memahami Islam tanpa mengerti subtansi ajaran Islam 

sebagaimana dipahami oleh para wali, ulama, dan pendiri bangsa. Pemahaman mereka tentang 

Islam yang telah dibingkai oleh batasan-batasan idiologis dan platform politiknya tidak mampu 

melihat, apalagi memahami kebenaran yang tidak sesuai dengan batasan-batasan idiologis, tafsir 

harfiah, atau platform politik mereka. Karena terbatasnya kemampuan memahami inilah maka 

mereka mudah menuduh kelompok lain yang berbeda dari mereka atau tidak mendukung agenda 

mereka sebagai kafir atau murtad ((Wahid, 2009 :20-21). 

  Kelompok-kelompok garis keras mengukur kebenaran pemahaman agama secara idiologis 

politis, mereka mewarisi kebiasaan ekstrem khawarij yang gemar mengkafirkan dan memurtadkan 

siapa pun yang berbeda dari mereka. Kebiasaan buruk yang dipelihara oleh Wahabi dan teman-

temanya. Wahabisme merupakan faham dan gerakan yang didirikan oleh Muhammad bin Abdul 

Wahab pada Abad ke-18. Faham tersebut mengembangkan puritanisme di satu sisi dan ekstremisme 

di sisi lain. Menurut pandangan kalangan wahabi, telah banyak terjadi penyimpangan dari ajaran 

Islam yang murni dan lurus, sehingga diperlukan upaya dan gerakan untuk kembali kepada al-

Qur’an dan as Sunnah (Hendropriyono, 2012 :X). 

  Dalam pandangan Wahabi sebenarnya tidak ada yang salah. Akan tetapi yang menjadi 

permasalahan adalah slogan tersebut dimodifikasi sedemikian rupa untuk membentuk sebuah nalar 

keagamaan yang bersifat puritanistik-absolut. Artinya, hanya pandangan Wahabi saja yang 

dianggap benar, sedangkan pandangan di luar Wahabi dianggap salah bahkan kafir. Tidak hanya 

untuk orang-orang barat akan tetapi juga berlaku pada ulama-ulana Muslim. Pergerakan idiologi 

inilah menjadi pemikiran para ulama’ pesantren, pemikiran-pemikiran tersebut sudah memberangus 

nilai-nilai ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Mendengar kebringasan Wahabi di Thaif, Jeddah, 

Makkah, dan lain-lain tempatnya, yang tanpa ampun menganggap mereka yang tidak setuju dengan 

ajaran-ajaranya sebagai bid’ah, musyrik, dan kaafir. Berita keganasan dan pembunuhan di Thaif 

sangat mengkhawatirkan umat muslim non Wahabi di Seluruh dunia (Ridwan, 2009 : 168). 

Perlawanan tersebut dilakukan oleh KH. Wahab Chasbullah Penggerak dan Pendiri NU. Sosok Kyai 

Pesantren yang memiliki pandangan yang luas dalam memahami nilai-nilai ajaran agama. Dalam 

konteks kebangsaan dan keindonesiaan, fenomena keragaman etnik, kebudayaan, bahasa, adat, 

politik, dan sipil, merupakan fakta yang tidak bisa di nafikan. Sejarah kebangsaan Indonesia, juga 

merupakan sejarah di mana keragaman ini terus menerut mencari bentuk kompromi dan kontestasi, 

baik dengan konstruksi negara sendiri atau antara sesama kelompok. Wahabi di Indonesia tentu saja 

akan dengan sendirinya berhadapan dengan keragaman ini. Terlepas apapun konstruksi Wahabi 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    88  

 

tentang keragaman ini, Indonesia bagaimanapun juga tetaplah sebagai  bangsa yang beraga 

(Ridwan, 2009 : 208). 

  Dari sinilah, dapat kita fahami bersama dalam konteks kesejarahan dan kekinian. Peranan 

kyai dan pesantren tidak dapat dielakan lagi dalam membentengi ajaran-ajaran Islam, jangan sampai 

tersusupi oleh faham-faham yang memberangus nilai-nilai ajaran yang senantiasa mengedepankan 

bilai-nilai keramahan, keharmonisan dan toleransi. Dan juga membentengi Indonesia dari gerakan-

gerakan radikal yang akan mengaburkan bahkan menghilangkan nilai-nilai tradisi dan budaya 

Nusantara dari peradaban dunia. 

E. Penutup  

  Dari uraian di atas dapat kita fahami, bahwasanya relasi Pesantren dalam konteks 

keberagamaan dan keragamaan bangsa Indonesia tidak dapat dinafikkan. Kyai dan Santri dalam 

wadah Pesantren merupakan penjaga moralitas agama, tradisi budaya, dan bangsa Indonesia. 

Dengan adanya arus globalisasi posisi pesantren senantiasa dengan keistiqomahannya merawat 

nilai-nilai Islam yang rahmatan lil alamin, merawat dan menjaga tradisi budaya leluhur bangsa. 

Walau dalam posisi terhimpit dalam pertarungan globalisasi dan radikalisme agama. 

  Globalisasi memiliki dampak yang beragam baik pada wilayah kajian dalam pesantren 

maupun perkembangan pesantren. Hal ini dituntut kejelian dalam menghadapi gempuran arus 

globalisasi tersebut. Pesantren sebagai khazanah kebudayaan dan pendidikan tertua di Nusantara  

memiliki tanggungjawab yang besar yaitu menjaga khazanah peradaban, tradisi dan budaya 

Nusantara, serta mencoba mencari titik temu guna membentengi nilai-nilai ajaran yang sudah lama 

mengakar di bumi Nusantara. 

  Selanjutnya pesantren juga memiliki tanggungjawab yang besar, yaitu mengawal nilai-nilai 

ajaran Islam yang ramah dan toleran. Dengan masuknya arus globalisasi, keterbukaan sampai pada 

ruang privasi. Hal ini menjadikan para kyai turut serta berfikir, guna merespon fenomena kekerasan 

atas nama agama yang masuk pada ranah keterbukan informasi dan komunikasi. Pemahaman 

keagamaan yang dangkal atas doktrin yang ada di dunia maya, menjadikan keterputusan 

pemahaman keislaman yang senantiasa mengedepankan nilai-nilai tasamuh dalam keberagamaan. 

Keterputusan pemahaman tersebut menjadikan seseorang bersifat keras, kaku, selalu menyalahkan 

pemahaman orang lain, bahkan mengkafirkan dan memurtadkan saudara sendiri. Fenomena tersebut 

menandakan pemikiran Khawarij sudah berkembang dengan bentuk yang lain. Pemahaman 

tektualis, puritan, yang dibawa Wahabi menjadi tantantang bagi seluruh elemen anak bangsa. 

Begitu juga pesantren, oleh karena itu dalam konteks sejarah para Kyai pesantren sudah lama 

melakukan perlawanan terhadap hegomoni pemikirian yang di bawa oleh Wahabi, dengan 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    89  

 

meneguhkan nilai-nilai tradisi dan budaya, serta nilai-nilai agama yang mencadi ciri khas di bumi 

Nusantara. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Ahmad, Bustaman, Kamaruzzaman. 2017. Islam Historis Dinamika Studi Islam di Indonesia. 

Yogyakarta : Jogja Bangkit Publisher. 

 

Aslan, Adnan. 2004. Menyingkap Kebenaran, Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kresten 

Seyyed Hossein Nasr, John Hick. Bandung : Penerbit Alifya 

 

Azis, Munawir dan Sahal, Akhmad. 2015. Islam Nusantara dari Ushul Fiqh hingga Paham 

Kebangsaan. Bandng : Mizan Pustaka. 

 

Azra, Zumardi. 1997. Pesantren Kontinuitas dan Perubahan sebuah pengantar dalam Nurcholis 

Madjid, Bilil-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta : Paramadina. 

 

Dhofier, Zamakhsyari. 2011. Tradisi Pesantren, Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta : LP3ES. 

 

Gellner, Ernes. 1994. Menolak Posmodernisme. Bandung : Penerbit Mizan. 

 

Hayat, Sholeh. 2016. Kyai dan Santri dalam Perang Kemerdekaan. Surabaya : PW LTN NU. 

Hendropriyono, A.M. 2009.Terorisme Fundamentalis Kristen, Yahudi, Islam. Jakarta : Kompas. 

Irawan, Aguk. 2018. Akar Sejarah Etika Pesantren di Nusantara, Dari Era Sriwijaya sampai 

Pesantren Tebu Ireng dan Ploso. Tanggerang : Pustaka Iiman. 

 

JNM. 2015. Gerakan Kultural Islam Nusantara. Yogyakarta : Jama’ah Nahdliyah Mataram. 

Kuper, Jesica dan Kuper, Adam. 2000. Ensiklopedi Ilmu-Ilmu Sosial. Terj. Haris Munandar, et.al. 

Jakarta : Raja Grafindo Persada. 

 

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta : Paramadina. 

 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta : INIS. 

 

Muhtarom. 2005. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi. Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

Ridwan, Khalik, Nur. 2009. Perselingkuhan Wahabi dalam Agama, Bisnis, dan Kekuasaan. 

Yogyakarta : tanah air 

 

____________, 2009. Membedah Idiologi Kekerasan Wahabi. Yogyakarta : tanah air 

Siroj, Aqil, Said. 2014. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju Masyarakat 

Mutamadun. Jakarta : LTN NU.  

 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019    |    90  

 

Sunyoto, Agus. 2008. Pengembangan Nilai Keislaman Melalui Budaya Nusantara”, dalam Jurnal 

Kalimah, Jalinan Kreatif Agama dan Budaya, Vol 1. Yogyakarta : Lesbmi NU-DIY. 

 

Thoha, Arifin, Zainal. 2003. Runtuhnya Singgasana Kiai. Yogyakarta : Kutub. 

Wahid, Abdurrahman (edt). 2009. Ilusi Negara Islam Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di 

Indonesia. Jakarta : Gerakan Bhinneka Tunggal Ika, the Wahid Institute, dan Maarif Institute. 

 

Waters, Malcolm. Globalization , dalam Gordon Marshall (ed) Oxford Dictionary of Sociology. 

New York – Oxford University Press. 

 

Yasid, Abu. 2018. Paradigma Baru Pesantren Menuju Pendidikan Islam Transformatif. Yogyakarta 

: IRCiSoD. 

 

  

 


