ASPEK RITUAL DAN SOSIAL DALAM TIPOLOGI PERILAKU
KEBERAGAMAAN MASYARAKAT

Yudi Ariyanto
STIT Makhdum Ibrahim Tuban

yudiarianto@stitmatuban.ac.id

Rinwanto
STIT Makhdum Ibrahim Tuban

Abstrak

Agama Islam merupakan agama yang kaffah, tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Tuhannya (vertical), amalan amalan yang berhubugan dengan ibadah atau
aspek ritual, tetapi juga mengatur pola hubungan antar sesama manusia (Horizontal),
atau dikenal dengan istilah muamalah (aspek social) yang menekankan sikap toleran
terhadap sesama makhluk, terpenuhinya aspek mu’amalah sangat penting bukan hanya
sebagai pelengkap unsur ubudiyah, akan tetapi sebagai manifestasi dari kebenaraan
ritual ubudiyyah. Realitas perjalan kehidupan masyarakat, dalam tataran
perjalanannya sering terjadi ketidak seimbangan antara aspek ritual dan sosial, ritual
ubudiyyah bagus akan tetapi aspek sosial (mu’amalah)nya kurang bagus ataupun
sebaliknya, yang akan berimplikasi pada kesenjangan hidup, kesenjangan antara aspek
lahir dan batin.

Problem ini yang menjadi objek kajian penulis yaitu: apa pengertian ibadah dan
mu’amalah?, bagaimana hubungan ibadah dan mu’amalah?, bagaimana perbedaan
aspek ibadah dan mu’amalah?, bagaimana purifikasi dalam ibadah dan modernisasi
dalam sosial berdasarkan prinsip aspek ibadah dan mu’amalah?, dan bagaimana
peranan nalar dalam bidang ibadah dan bidang sosial.

Berdasarkan hasil kajian, penulis menyimpulkan, ibadah mengatur hubungan manusia
dengan Tuhannya sedang muamalah adalah transaksi pola hubungan antar sesama
manusia. Hubungan ibadah dan muamalah adalah akomodatif, aspek ibadah
mengutamakan kepentingan individu dalam ibadah kepada Tuhannya. Adapun aspek
muamalah mengutamakan kepentingan sosial, modernisasi dalam mu’amalah
diizinkan oleh shari’ah Islam, selama tidak bertentangan dengan prinsip dan jiwa
shari’ah Islam itu sendiri. Peran nalar dalam bidang ibadah tidak bisa ikut andil
berperan karena dalam ibadah terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-
ma 'nairasional, sedangkan bidang sosial (mu’amalah) bersifat ta ‘aquly/ ma qulati al-
ma 'na rasional.

Kedua aspek antara aspek ritual dan sosial tersebut, agama Islam sangat memerhatikan
kesejahteraan manusia di dunia maupun di akhirat. Islam mengandung tuntunan untuk
menjalani kehidupan secara proporsional, yang apabila manusia mematuhi rambu
rambu yang diperintah dan dilarang oleh syara’ maka akan memperoleh kehidupan
yang layak di dunia dan di akhirat.

Kata Kunci: Ritual (Ubudiyah), Sosial (Mu’amalah)

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 39



PENDAHULUAN

Agama Islam merupakan agama yang kaffah, tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Tuhannya (vertical) akan tetapi juga mengatur pola hubungan antar sesama manusia
(Horizontal), dari kedua aspek tersebut agama Islam sangat memperhatikan kesejahteraan
manusia di dunia maupun di akhirat kelak. Islam mengandung tuntunan untuk menjalani
kehidupan secara proporsional yang apabila manusia mematuhi rambu rambu yang di perintah
dan dilarang oleh syara’ maka akan memperoleh kehidupan yang layak di dunia dan di akhirat.

Apabila kita renungkan, ada dua pemilahan pokok dalam kajian keislaman, pertama, aspek
ibadah. Dan kedua, aspek mu’amalah. Aspek ibadah bertendensi pada aturan-aturan ilahiyah
yang mengatur hubungan antara hamba dengan Tuhannya. Sedang aspek mu’amalah
menitikbratkan pada tatanan hidup antar sesama manusia, dimana jika kedua aspek ini terpenuhi
akan terbentuk keseimbangan dalam hidup seseorang.

Aspek ibadah lebih bersifat stagnan, sehingga terkesan jumud dan kaku, berangkat dari sini
banyak kita jumpai bentuk-bentuk ibadah yang kadangkala tidak dapat dinalar tentang hikmah
yang terkandung di dalamya. Sedang dalam aspek mu’amalah lebih bersifat dinamis dan
fleksibel, dapat mengikuti dan mengiringi perubahan budaya dan zaman yang semakin maju.
Oleh karna itu dalam artikel/makalah ini, penulis akan mencoba menguraikan hal-hal yang
berkenaan dengan aspek ibadah dan mu’amalah.

PEMBAHASAN
1. Pengertian hukum Islam: Ibadah dan Mu’amalah

Ibadah secara bahasa (etimologi) berarti merendahkan diri serta tunduk. (Pusat Lembaga
Kajian Penelitian, 1966 : 110) Sedangkan menurut syara’ (terminologi), ibadah mempunyai
banyak definisi, tetapi makna yang paling jelas adalah, sebutan yang mencakup seluruh apa yang
dicintai dan diridhai Allah Azza wa Jalla, baik berupa ucapan atau perbuatan, yang zhahir
maupun yang bathin. (Pusat Lembaga Kajian Penelitian, 1966 : 110)

Ibadah inilah yang menjadi tujuan penciptaan manusia. sebagaimana ditegaskan
dalam Q.S. Al- Dzaariyaat: 56-58 bahwa Allah SWT memberitahukan hikmah penciptaan jin
dan manusia adalah agar mereka melaksanakan ibadah kepada Allah SWT. Allah Maha Kaya,
tidak membutuhkan ibadah mereka, akan tetapi mereka yang membutukan-Nya. Karena
ketergantungan mereka kepada Allah SWT. maka mereka menyembah-Nya sesuai aturan

syari’at-Nya. Maka siapa yang menolak ibadah kepada Allah SWT. ia adalah sombong. Siapa
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 40



yang menyembah-Nya tetapi dengan selain apa yang disyari’atkan maka ia adalah mubtadi
(pelaku bid’ah). Dan siapa yang hanya menyembah-Nya dan dengan syari’at-Nya, maka dia
adalah mukmin muwahhid (yang mengesakan Allah).

Ibadah itu terbagi menjadi ibadah hati, lisan dan anggota badan. Rasa khauf (takut), raja’
(mengharap), mahabbah (cinta), tawakkal (ketergantungan), raghbah (senang), dan rahbah
(takut) adalah galbiyah (yang berkaitan dengan hati). Sedangkan shalat, zakat, haji dan jihad
adalah ibadah badaniyah qgalbiyah (fisik dan hati).

Adapun Mu’amalah Secara Etiomologi adalah mengikuti polailel& yang bermakna 'JJals
bergaul/saling beramal. Menurut Al-kasani, (1982:185), “Secara Terminologi Mu’amalah adalah
ungkapan dari suatu akad atas perbuatan dengan sebagian pengeluaran disertai syarat jawaz”.
Atau, sebuah istilah yang digunakan untuk permasalahan selain ibadah. Dengan definisi tersebut
Mu’amalah mencakup pengertian yang lebih umum tidak hanya dalam transaksi jual beli, sewa
menyewa ataupun bentuk transaksi lainnya, melainkan segala bentuk hubungan antar manusia
juga merupakan aspek mu’amalah, inilah yang dikehendaki dari aspek mu’amalah dalam
pengertian luasnya.

2. Hubungan Ibadah dan Mu’amalah.

Ibadah dan mu’amalah merupakan dua aspek yang saling berkaitan, yang tidak mungkin
dipisahkan antara satu sama lain, jika boleh diandaikan, kedudukan ibadah seperti halnya wujud
ruh dalam jasad, sedang posisi mu’amalah layaknya jasad pada diri manusia, baik aspek ibadah
maupun mu’amalah keduanya merupakan satu kesatuan yang mempunyai andil besar dalam
membentuk keseimbangan hidup manusia.

Ibadah merupakan kebutuhan rohani seseorang, jika kebutuhannya tidak terpenuhi akan
menyebabkan ketidak seimbangan dalam kehidupan, kebutuhan rohani seperti shalat, puasa,
zakat dan amalan-amalan ‘ubudiyah yang lain, secara tidak langsung akan mendatangkan
ketenangan dan kedamaian dalam jiwa, tentu setiap manusia selalu butuh akan rasa damai dan
tentram, jika hal ini tidak tercapai tentu akan berimplikasi pada kesenjangan hidup, kesanjangan
antara aspek lahir dan batin yang selanjutnya akan menggiring pada tataran apatis terhadap sikap
bermasyarakat.

Tidak cukup hanya terpenuhinya ritme ibadah dalam diri manusia, melainkan juga
dituntut pada terpenuhinya aspek sosial, aspek sosial yang menekankan sikap toleran terhadap

sesama makhluk, dalam arti aspek mu’amalah mengatur bagaimana pentingnya berbuat baik dan
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 41



menempatkan diri pada posisi semestinya dalam berinteraksi dengan sesama. Terpenuhinya
aspek mu’amalah menjadi sangat penting bukan hanya sebagai pelengkap unsur ubudiyah, akan
tetapi karena ia merupakan manifestasi dari kebenaraan ritual ubudiyyah, nilai-nilai yang
terserap dari ritual ibadah selanjutnya akan bertransformasi dan bersinergi dengan aktifitas
mu’amalah seseorang, yang tercermin dalam sikap yang luhur serta budi pekerti yang baik.

Berbicara mengenai ubudiyyah bukan semata-mata berbicara tentang keyakinan, prinsip
hidup dan kebutuhan spiritual, berbicara ‘ubudiyah berarti membahas lebih jauh ke depan
mengenai kepercayaan setelah mati, tentang surga, neraka dan kehidupan yang kekal, dengan
begitu aspek yang dibicarakan oleh ubudiyyah selalu terkait erat dengan aspek mu’amalah,
perilaku yang menyimpang dalam kegiatan mu’amalah selalu diperingatkan dengan ancaman-
ancaman dosa yang akan didapat kelak. Ancaman-ancaman tersebut selalu berkaitan dengan
Iman/keyakinan yang dapat dijumpai dalam aspek ubudiyah.

3. Perbedaan asas antara aspek ibadah dan aspek mu’amalah

Gambaran tentang shari’ah Islam dalam menjawab segala persoalan modern dapat
diketahui dengan mengemukakan beberapa prinsip shari’ah Islam mengenai tatanan hidup secara
vertical (antara manusia dengan Tuhannya) dan secara horizontal (antara sesama manusia).
Kebanyakan ahli figh menetapkan kaidah bahwa hukum asal segala sesuatu dalam bidang
material dan hubungan antara sesama manusia (mu’amalah) adalah boleh, kecuali apabila ada
dalil yang menunjukkan bahwa sesuatu itu dilarang. (Djamil, 1997:40)

Kaidah di atas berlawanan dengan kaidah hukum dalam bidang ibadah. Dalam bidang
ibadah, shari’ah Islam menetapkan sendiri garis-garisnya. Di sini dikemukakan nash-nash yang
tidak dapat ditafsirkan lain, sehingga terjaga dari kesimpangsiuran.(Ash-Shiddieqy, 1982:23)
Dalam bidang yang disebut terakhir ini, terdapat kaidah bahwa ibadah tidak dapat dilakukan
kecuali apabila ada dalil yang menunjukkan bahwa sesuatu itu telah diperintahkan oleh Allah
dan atau dicontohkan oleh Rasul.

Al-Shatibi mencoba mengembangkan lebih lanjut prinsip-prinsip di atas, beliau
sebagaimana ahli figh lainnya membedakan materi hukum Islam menjadi dua bagian. Bagian
prtama materi hukum Islam yang menyangkut ibadah dan kedua, materi hukum Islam yang
menyangkut mu’amalah (‘adat). Ia secara filosofis telah merumusan kaidah sebagai berikut:
(Djamil, 1997:41)

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 42



slle M dialy Sdeedl G i3 W g a 23 JSal L wa N2l idad
P PO T R R T

Prinsip dalam persoalan ibadat bagi mukalaf adalah ta’abbud tanpa perlu melihat kepada
nilai atau hikmah, sedangkan prinsip dalam persoalan adat (Mu’amalah) adalah melihat kepada
nilai atau hikmah.

Perlu segera ditambahkan bahwa al-Shatibi sendiri mengakui adanya beberapa bentuk
Mu’amalah yang mempunyai nilai ta’abbudi. Kelihatannya yang dimaksud ta’abbudi di sini
adalah hukum yang diterapkan berdasarkan dalil-dalil yang terperinci.(Al-Shatibi 1341:211)
Adapun Maksud dari bidang ibadah dan mu’amalah adalah sebagai berikut:

1. Mengutamakan Kepentingan Individu Dalam Bidang Ibadah

Shalat yang kita lakukan, bukanlah hanya merupakan gerak olah raga yang kita lakukan 5
kali sehari semalam. Tapi maksud shalat yang lebih esensial adalah untuk memperbarui
kepercayaan dan keimanan kepada Allah dan menghidupkan prinsip-prinsip Islam yaitu bersifat
amanah berlaku benar, menepati janji dan mengutamakan orang lain. Esensi puasa bukan hanya
menahan diri dari haus dan lapar, tetapi lebih dari itu puasa menunjukkan kemuliaan perangai,
mendidik jiwa, membiasakan manusia menagalahkan hawa nafsu dan menegendalikan
kecenderungan-kecenderungannya, supaya sanggup mengatasi dorongan hati kepada perbuatan
salah, dan melatih kesabaran.(As-Sidqy : 408) Begitu pula ibadah-ibadah dalam Islam lainnya
mempunyai hikmah dan makna tersendiri dan mempunyai pengaruh terhadap rohani yang
nantinya akan mempengaruhi fisiknya juga.

Dari penjelasan diatas dapat kita pahami bahwa manfaat ibadah kembalinya ke individu
muslim itu sendiri bukan kepada orang lain. Maka dari itu, perintah ibadah ditujukan kepada
masing-masing individu manusia bukan kolektif. Adapun ibadah yang dilakukan secara kolektif
tidak diperintahkan sebagai hal yang wajib melainkan sunnah dan mempunyai nilai plus dalam
ibadah itu sendiri. Maka dapat dikatakan disini bahwa ibadah adalah tanggung jawab setiap
individu manusia. salah satu kaidah figh menyatakan “mengutamakan orang lain dalam hal
ibadah hukumnya makruh” (/\JJ&), gnaro adapek hadabi nakhapmilem anerak (e S« 330 = ) &
lain merupakan tindakan yang kurang adab/kurang sopan kepada Allah.

Makna ibadah itu sendiri, yang masuk dalam bidang irasional yang tidak dibuka pintu
jitihad di dalamnya. Sehingga manusia sebagai hambaNya diharuskan tunduk (khudhu”) dalam

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 43



melaksanakan perintahNya. Dan karena hakikat penciptaan manusia adalah untuk beribadah
kepada Nya, sebagaimana firman Allah dalam surah al-Dzariyat 56
2. Mengutamakan Kepentingan Sosial Dalam Bidang Mu’amalah

Segala ibadah dalam hukum Islam merupakan washilah, bukan ghayah. Karena itu Islam
bukanlah agama rabbanah, bukan pula agama yang melebih-lebihkan dalam masalah
mengerjakan ibadah. Bahkan Rasulullah mencontohkan ketika mengerjakan ibadah manusia juga
tidak boleh melupakan kebutuhan fisiknya. Sabda Rasulullah: ( Al-Humaidi)
3Bl Jaals b dlsapal S8 14l sy daSls AY 3 A WIRS RS 5 ala
Eeond 8 e e e delud Mgl

Kamukah yang mengatakan begini, dan begitu, ketahuilah demi Allah, aku adalah orang
yang paling takut diantara kamu kepada Allah dan paling taqwa kepadaNya, namun demikian
aku berpuasa, aku berbuka, aku shalat malam, aku tidur dan mengawini wanita. Karena itu orang
yang membenci sunnahku, maka ia bukanlah dari golonganku.

Selain manusia memerlukan ibadah untuk memenuhi kebutuhan rohaninya, manusia juga
memerlukan masyarakat untuk memenuhi kebutuhan sosialnya. Manusia tidak dapat hidup
sendiri, dia butuh hidup bermasyarakat. Hukum Islam mengakui hal tersebut, sehingga tidak
hanya mengatur tentang ibadah yang merupakan hubungan vertikalnya dengan tuhan, hukum
Islam juga mengatur tentang ibadah horisontal yang mengatur hubungannya antar sesama
manusia. dalam hal ini Islam bahkan mengajak manusia untuk membangun lingkungan dengan
sebaik-baiknya. (As-Sidqy:409)

Kembali kepada karakteristik hukum Islam yang menjadikan manusia sebagai tujuan
akhirnya, banyak ayat-ayat al-qur’an dan hadist yang menunjukkan dan menerangkan kepada
kita bahwa tujuan Islam dari mendirikan ibadat adalah bukan semata-mata hanya untuk ibadah
kepada Tuhan saja. Tapi itu semua sebenarnya hanya jalan (washilah) saja untuk mencapai
maksud Allah yang menautkan segala macam ibadah dengan kebutuhan manusia. Bahkan hukum
Islam menetapkan apabila nilai-nilai perbuatan manusia tidak kembali kepada kemanfaatan dan
kebaikan atau tidak berfaedah bagi masayarakat, maka tidak ada kebaikan dalam ibadah-ibadah
yang sudah dilaksanakannya. (As-Sidqy:408) Misalnya, jika seseorang hanya rajin beribadah, dia
selalu mengerjakan shalat-sunnah, puasa-puasa sunnah, dan ibadah-ibadah yang lainnya, tetapi

tidak pernah berbuat baik dalam bidang sosial kemasyarakatan, maka sebenarnya ibadahnya

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 44



tidak berarti. Dalam hal ini dapat kita pahami bahwa Allah selalu mengaitkan segala sesuatu
terhadap perbuatan manusia. Karena memang tujuan hukum Islam sendiri adalah untuk menjaga
manusia.

Jika dalam kaidah figh mengutamakan orang lain dalam hal ibadah makruh, maka dalam
bidang muamalat hal ini disenangi (32 b 855558 5l 3 J&YIGS5). Sehingga, tidak jadi
masalah jika mendahulukan orang lain dalam hal duniawi atau masalah sosial di masyarakat.
Dari kaidah ini dapat kita pahami bahwa manusia, selain menjadi ’'Thadullah disatu sisi, di sisi
lain ia juga merupakan khalifatullah fil ardhi, sehingga selain menjalankan kewajibannya
terhadap penciptaNya dia juga harus menjalankan kewajibannya terhadap sesama manusia, yaitu
menjadi mahluk sosial dalam hal mu amalah.

Dari segi bidang hukum Islam, mu’amalah adalah ibadah rasional yang dibukakan pintu
ijtihad didalamnya, dan diangkat derajat akal untuk berpikir demi kemaslahatan manusia sendiri.
Sehingga dalam hal mu’amalah hendaknya manusia dapat berkreasi dan mengembangkan
dirinya untuk kepentingan sosial dan kemajuan manusia. Selalu mengutamakan kepentingan
individual dalam hal ibadah dan mengutamakan kepentingan sosial dalam bidang muamalah,
bukan hal yang bertentangan satu sama lainnya, melainkan dua hal yang saling melengkapi untuk
mencapai suatu keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat dalam hukum Islam.
Sehingga untuk mencapai kemuliaan sebagai individu dan, masyarakat yang baik dihadapan
Allah, seseorang harus bisa melaksankan dua hal ini dengan baik.

4. Purifikasi dalam ibadah dan modernisasi dalam sosial

Berdasarkan prinsip-prinsip atau asas di atas dapat dipahami bahwa modernisasi, dalam
arti meliputi segala macam bentuk mu’amalah diizinkan oleh shari’ah Islam, selama tidak
bertentangan dengan prinsip dan jiwa shari’ah Islam itu sendiri, menyadari bahwa kehidupan dan
kebutuhan manusia itu selalu berkembang dan berubah, shari’ah Islam dalam bidang mu ‘amalah,
pada umumnya hanya mengatur dan menetapkan dasar-dasar hukum secara Umum, sedangkan
perinciannya diserahkan kepada umat Islam, di mana pun mereka berada. Tentu perincian itu
tidak menyimpang apalagi bertentangan dengan prinsip dan jiwa shari’ah Islam.

Dapat dikatakan bahwa jiwa dan prinsip hukum Islam bersifat konstan, permanen, dan
stabil, tidak berubah sepanjang masa, betapapun kemajuan peradaban manusia. Sementara itu,
peristiva hukum, teknis, dan cabang-cabangnya mengalami perubahan, berkembang sesuai

dengan perkembangan zaman. Dengan tetap teguhnya dan prinsip hukum, dibarengi oleh terbuka
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 45



lebarnya perubahan dan perkembangan cabang-cabangnya, terjaminlah modernisasi dan
kemajuan ilmu pengetahuan secara leluasa, dengan tetap dilandasi oleh norma hukum yang ketat
dan kuat, dengan adanya perubahan dan perkembangan masyarakat. Cabang-cabang hukum
Islam dibidang mu’amalah semakin bertambah materi hukumnya, semakin banyak
perbendaharaanya dan semakin sempurna pembahasannya. (Djamil, 1997:42)

Berbeda dengan bidang mu ’amalah, hukum Islam dalam bidang ibadah mahdah tidak
terbuka kemungkinan adanya modernisasi, melainkan materinya harus berorientasi kepada nash
al-qur’an dan hadis yang telah mengatur secara jelas tentang tata cara pelaksanaan ibadah
tersebut, namun demikian, modernisasi dalam bidang sarana dan prasarana ibadah mungkin
untuk dilakukan. (Djamil, 1997:42)

Dalam hal ini, Dr. Kaelany juga menjelaskan adanya dua prinsip yang perlu kita

perhatikan, yaitu: Pertama: Manusia dilarang “menciptakan agama, termasuk system ibadah dan
tata caranya, karena masalah agama dan ibadah adalah hak mutlak Allah dan para Rasul-Nya
yang ditugasi menyampaikan agama itu kepada masyarakat. Maka menciptakan agama dan
ibadah adalah bid’ah. Sedang setiap bid’ah adalah sesat.
Kedua: Adanya kebebasan dasar dalam menempuh hidup ini, yaitu hal-hal yang berkaitan
dengan masalah mu’amalah, seperti pergaulan hidup dan kehidupan dalam masyarakat dan
lingkungan, yang dikaruniakan Allah kepada umat manusia (Bani Adam) dengan batasan atau
larangan tertentu yang harus dijaga. Sebaliknya melarang sesuatu yang tidak dilarang oleh Allah
dan Rasul-Nya adalah bid’ah. (Kaelany, 2009:71)

Dalam menjalankan keseharian, penting bagi kita untuk mengingat dua prinsip di atas.
Ibadah tidak dapat dilakukan dengan sekehendak hati kita karena semua ketentuan dan aturan
telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta contoh dan tatacaranya telah diajarkan oleh
Rasulullah SAW semasa hidupnya. Melakukan sesuatu dalam ibadah, yang tidak ada disebutkan
dalam Al-Qur’an dan Sunnah berarti melakukan sesuatu yang tidak diperintahkan oleh Allah
SWT, dan ini sungguh merupakan perbuatan yang sesat.

Namun dalam beberapa hal, tentu ada hal yang harus diperhatikan sesuai dengan
perkembangan zaman. Di sini lah implikasi dari mu’amaah itu sendiri. Selama tidak ada larangan
secara tegas di dalam Al-Qur’an dan Sunnah, hal yang dipertimbangkan itu boleh dilakukan. Hal
ini telah diterangkan oleh Rasul dalam sabdanya yang sudah ditulis di atas. Sebagai contoh

adalah dalam kehidupan sehari-hari, pada zaman hidupnya Rasulullah, masyarakat yang
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 46



mengadakan perjalanan dari satu tempat ke tempat lain menggunakan binatang Unta sebagai
kendaraan. Akan tetapi hal itu tidak mungkin sama dalam kehidupan zaman modern ini. Dan
karenanya, menggunakan kendaraan bermotor diperbolehkan karena tidak ada larangan dari
Allah dan Rasul-Nya (tidak tertera larangan yang tegas dalam Al-Qur’an dan Sunnah).

5. Peranan Nalar dalam Bidang Ibadah dan Bidang Sosial

Pada dasrnya ajaran Islam dapat dibedakan menjadi dua kelompok. Pertama, ajaran
Islam yang bersifat absolut, universal, dan permanen, tidak berubah dan tidak dapat berubah.
Termasuk kelompok ini adaah ajaran Islam yang tercantum dalam al-qur’an dan hadis mutawatir
yang penunjukannya telah jelas (gat’i al-dilalah), kedua, ajaran Islam yang bersifat relatif, tidak
universal dan tidak permanen, melainkan dapat berubah dan diubah. Termasuk kelompok kedua
ini adalah ajaran Islam yang dihasilkan melalui proses ijtihad. (Qardlawi, 1985:205) Kerangka
berfikir ini sering muncul dikalangan ahli usul fikih dan pakar pembaharuan dalam Islam.
Dikalangan ahli usul fikih dikenal dikotomi antara dalil gath’i dan dalil dzhanni, baik
eksistensinya (wurud) maupun penunjukannya (dalalah). (Al-Zuhaili, 1969:605)

Para ahli hukum Islam sepakat mengenai penggunaan al-Qur’an sebagai sumber hukum
yang utama dalam menentukan dan mengambil kesimpulan hukum. Mereka tidak meragukan
eksistensi (wurud) al-qur’an dari ayat yang pertama sampai ayat yang terakhir diturunkan. Akan
tetapi, ayat al-qur’an yang langsung menunjuk pada materi hukum sangat terbatas jumlahnya.
Menurut Abdul Wahab Khallaf, bahwaayat-ayat hukum dalam bidang mu ‘amalah berkisar antara
230-250 ayat saja. (Khallaf, 1972:22) Sedangkan jumlah ayat al-qur’an seluruhnya lebih dari
6000 ayat. Jadi jumlah ayat hukum dalam al-qur’an sekitar 3-4 persen saja dari seluruh ayat al-
qur’an. Bahkan menurut Prof. Dr. H. Rasjidi, ayat-ayat al-qur’an yang mengandung hukum
kurang lebih 200 ayat. Yakni sekitar 3 persen dari jumlah seluruhnya. (Rasjidi, 1980:22)

Dari jumlah ayat hukum yang sedikit itu pun para ahli hukum Islam berbeda pandanagn
terhadap beberapa ayat yang penujukannya tidak tegas (dzhanni al-dilalah). Ayat-ayat seperti ini
jumlahnya lebih banyak bila dibandingkan dengan ayat-ayat yang sudah tegas penunjukannya
(qath’i al-dilalah). Melalui ayat-ayat dalam bentuk pertama, mereka mencoba membuat
kesimpulan hukum atau penafsiran sesuai dengan pengetahuan kondisi dimana mereka hidup.
Selama tidak keluar dari arti lafal. Sementara itu, kecenderungan mereka terhadap penggunaan
hadis, sebagai sumber kedua hukum Islam, ternyata berbeda. Di antara mereka ada yang

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 47



berpegang kepada teks hadis dan adapula yang lebih banyak menggunakan nalar ketimbang
merujuk kepada hadis yang dianggapnya kurang kuat. Dalam sejarah hukum Islam kelompok
pertama dikenaldengan ahlu al-hadis sedangkan kelompok yang kedua dikenal dengan sebutan
ahlu al-ra’yi. (Ash-Shiddieqy, 1975:94) Oleh karena itu tidak heran kalau hasil ijtihad mereka
berbeda.

Berbeda dengan al-Qur’an, keberadaan hadis seringkali dipermasalahkan. Hanya hadis
yang sampaipada tingkat mutawatir sajalah yang eksistensinya sama dengan al-qur’an, karena itu
tidak dipermasalahkan lagi. Sedangkan hadis yang di bawah peringkat mutawatir termasuk
zhanni al-wurud, yang masih dapat dipertanyakan keberadaannya. Jumlah hadis yang termasuk
kelompok terakhir ini jauh lebih banyak bila dibandingkan dengan hadis yang masuk kelompok
pertama. Mengenai penunjukannya, keadaan hadis pun sama dengan al-qur’an. Adakalanya tegas
penunjukannya dan adakalanya tidak tegas penujukannya.

Melalui celah-celah dari dalil yang zhanni baikwurud maupun dalalah-nya, para ahli
hukum Islam berupaya untuk menemukan kesimpulan hukum. Oleh karena bersumber dari dalil
zhanni, sudah dapat diduga bahwa kesimpulan hukumnya akan bersifa zhanni, dengan demikian,
hasil ijtihad seseorang atau sekelompok orang lebih banyak yang bersifat relatif, tidak mutlak
benar. Tidak ada alasan bagi umat Islam untuk menjadikan hasil ijtihad seseorang atau
sekelompok orang sebagai kebenaran mutlak. Perbedaan pendapat dikalangan mereka justru
mencerminkan kerelatifan pendapat tersebut, sejauh berupa hasil pemahaman ahli fikih, bisa jadi
satu pendapat berbeda sama sekali dengan pendapat ahli fikih lainnya. (Djamil, 1997:45)

Ajaran Islam yang termasuk kelompok yang kedua, yang dzhanni al-dilalah yang relatif
dan temporer itu telah memenuhi khazanah intelektual muslim dalam berbagai bidang, mulai dari
bidang tafsir dan hadis sampai bidang filsafat, teologi dan hukum Islam. Dalam hubungan ini
Harun Nasution secara ilustratif menyatakan, kelompok ajaran Islam itu kecil di zaman nabi,
lebih besar di khulafaur rasyidin, lebih banyak di zaman bani umayyah, lebih banyak lagi di
zaman bani abbas, lebih banyak lagi di zaman bani utsman, begitulah selanjutnya berkembang.
Akan tatapi al-qur’annya itu-itu juga” (Nasution dalam Yusuf, 1985:17). Pernyataan ini
menunjukkan bahwa kemungkinan mengadakan perubahan dan pembaharuan ajaran Islam yang
bersifat relatif, termasuk dalam bidang hukumnya, sangat besar. Atas dasar itu pula dapat
dikatakan bahwa Islam sudah siap menghadapi persoalan modern.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 48



Ada anggapan bahwa fikih Islam sebagai hasil ijtihad dari mujtahid terdahulu harus
diterima sebagai kebenaran yang mutlak. Mempertahankan fikih Islam berarti sama dengan
mempertahankan agama Islam secara keseluruhan. (Hosen, 1981:10) Padahal, sesuai dengan
pengertian fikih itu sendiri, ilmu fikih bukanlah kebenaran yang mutlak, tidak semutlak ajaran
transendental yang murni (wahyu). Belum lagi kalau persoalan yang dikaji merupakan persoalan
yang sama sekali baru. Dalam hal ini kita tidak dapat bertumpu sepenuhnya pada pendapat ahli
fikih terdahulu, tetapi harus mencoba menyelesaikannya sesuai dengan keadaan kita sekarang
dengan tetap merujuk pada al-qur’an dan hadist.

Dalam bidang ibadah terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-ma’na
irasional. Artinya manusia tidak boleh beribadah kecuali dengan apa yang dishari’ahkan. Dalam
bidang ini tidak ada pintu ijtithad bagi manusia. Sedangkan bidang mu’amalah bersifat ta aquly/
ma’qulati al-ma’na rasional. Artinya, umat Islam dituntut untuk berijtihad guna membumikan
ketentuan-ketentuan syari’ah tersebut.

Mencium Hajar Aswad ketika thawaf mengelilingi ka’bah merupakan ibadah yang
irrasional, sampai Umar bin Khatab sendiri mengatakan, “kamu adalah batu biasa, kalaulah
Rasul tidak menciummu, maka aku juga tidak akan mencimummu.” Meski ada usaha untuk
merasionalisasikannya, namun usaha tersebut sifatnya temporer, karena ia merupakan ijtihad
manusia yang akan selalu berubah dengan perubahan masa. Aspek irrasional dalam bidang
ibadah ini sebagian dari tujuannya adalah menunjukkan keterbatasan manusia. (Djamil,
1997:52).

PENUTUP

Berdasarkan hasil pembahasan makalah/artikel ini dapat disimpulkan dalam lima poin sebagai
berikut: Pertama, Pengertian Ibadah dan Mu’amalah, ibadah berarti merendahkan diri serta
tunduk, dalam istilah lain ibadah mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya (vertical)
sedang muamalah adalah transaksi pola hubungan atar sesama manusia (Horizontal).

Kedua, hubungan ibadah dan muamalah adalah akomodatif Ibadah merupakan kebutuhan rohani
seseorang, akan mendatangkan ketenangan dan kedamaian dalam jiwa, sedangkan muamalah
menekankan sikap toleran terhadap sesama makhluk, mengatur bagaimana pentingnya berbuat
baik dan menempatkan diri pada posisi semestinya dalam berinteraksi dengan sesama.

Terpenuhinya aspek mu’amalah menjadi sangat penting bukan hanya sebagai pelengkap unsur

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 49



ubudiyah, akan tetapi karena ia merupakan manifestasi dari kebenaraan ritual ubudiyyah, nilai-
nilai yang terserap dari ritual ibadah selanjutnya akan bertransformasi dan bersinergi dengan
aktifitas mu’amalah seseorang, yang tercermin dalam sikap yang luhur serta budi pekerti yang
baik.
Ketiga, perbedaan aspek ibadah dan muamalah adalah aspek ibadah mengutamakan kepentingan
individu dalam bidang ibadah kepada Tuhannya, sedangkan aspek muamalah mengutamakan
kepentingan sosial dalam bidang mu’amalah.
Keempat, purifikasi dalam ibadah dan modernisasi dalam sosial berdasarkan prinsip-prinsip atau
asas aspek ibadah dan muamalah dapat dipahami bahwa modernisasi, dalam arti meliputi segala
macam bentuk mu’amalah diizinkan oleh syari’ah Islam, selama tidak bertentangan dengan
prinsip dan jiwa syari’ah Islam itu sendiri.
Kelima, peran nalar dalam bidang ibadah tidak bisa ikut andil berperan karna dalam ibadah
terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-ma’na irasional. Artinya manusia tidak
boleh beribadah kecuali dengan apa yang disyari’ahkan dalam bidang ini tidak ada pintu ijtihad
bagi manusia. Sedangkan bidang sosial (mu’amalah) bersifat ta’aquly/ ma’qulati al-ma’na
rasional. Artinya, umat Islam dituntut untuk berijtihad guna membumikan ketentuan-ketentuan
syari’ah tersebut sehingga dalam hal ini membuka peluang peran nalar sebagai pintu ijtihad.
DAFTAR RUJUKAN

Djamil, Fathurrahman. 1997. Filsafat Hukum Islam, Jakarta: Logos wacana ilmu

Ibrahim, Hosen. 1981. Ukhuwah Islamiyah jangan menjadi retak dikarenakan masalah
khilafiyah, makalah, Jakarta: perpustakaan IAIN syarif hidayatullah,

Kaelany HD.2009. Islam Agama Universal. Jakarta: Midada Rahma Press

Kasani, ‘Alaudin (al). 1982. Bada’l al-sana’l Fi tartibi syara’i’, Beirut: Dar al-kutub al-arabi

Khallaf, Abdul Wahab. 1972. ‘Ilm al-Ushul al-Figh, Jakarta: al-Majlis al a’la al-Indunisi li al-
Da’wabh al-Islamiyah

Majallat al buhuts al Islamiyyah, Pusat lembaga kajian penelitian, keilmuan, fatwa, dakwah ,
Figh ‘am, Maktabah Syamela Vol 76

Qardlawi, yusuf. 1985. al-ljtihad fi al-shari’at al-Islamiyat ma’a nadzaratin tahliliyat fi al-
ljtihad al-Mu 'ashir, Kuwait: Dar al-Qalam.

Rasjidi, M. 1980. keutamaan hukum Islam, Cet-2, Jakarta: Bulan bintang.

Shatibi (Al). 1341 H. al-Muwafaqgat fi Ushul al-ahkam, Beirut: Dar al-Fikr.

Shiddieqy, Hasbie (al). Falsafah hukum Islam, Jakarta: Bulan Bintang, t. Th.
Pengantar Hukum Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1975.
Fakta keagungan syari’at Islam, cet. 2, Jakarta: Tinta mas, 1982.

Yusuf, M. Yunan, et, al. (Ed). 1985. Cita dan citra Muhammadiyah, Jakarta: Pustaka panji mas.

Zuhaili, Wahbah (al).1969. al-Washith fi Ushul al-Figh, Dimsyaqi: al-Muthba’at al-*lImiyyat.

Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019 | 50



