
Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  39  

 

ASPEK RITUAL DAN SOSIAL DALAM TIPOLOGI PERILAKU 

KEBERAGAMAAN MASYARAKAT 

Yudi Ariyanto 

STIT Makhdum Ibrahim Tuban  

yudiarianto@stitmatuban.ac.id 

Rinwanto 

STIT Makhdum Ibrahim Tuban 

Abstrak  

Agama Islam merupakan agama yang kāffah, tidak hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhannya (vertical), amalan amalan yang berhubugan dengan ibadah atau 

aspek ritual, tetapi juga mengatur pola hubungan antar sesama manusia (Horizontal), 

atau dikenal dengan istilah muamalah (aspek social) yang menekankan sikap toleran 

terhadap sesama makhluk, terpenuhinya aspek mu‟amalah sangat penting bukan hanya 

sebagai pelengkap unsur ubudiyah, akan tetapi sebagai manifestasi dari kebenaraan 

ritual ubudiyyah. Realitas perjalan kehidupan  masyarakat, dalam tataran 

perjalanannya sering terjadi ketidak seimbangan antara aspek ritual dan sosial, ritual 

ubudiyyah bagus akan tetapi aspek sosial (mu‟amalah)nya kurang bagus ataupun 

sebaliknya, yang akan berimplikasi pada kesenjangan hidup, kesenjangan antara aspek 

lahir dan batin. 

Problem ini yang menjadi objek kajian penulis yaitu: apa pengertian ibadah dan 

mu‟amalah?, bagaimana hubungan ibadah dan mu‟amalah?, bagaimana perbedaan 

aspek ibadah dan mu‟amalah?, bagaimana purifikasi dalam ibadah dan modernisasi 

dalam sosial berdasarkan prinsip aspek ibadah dan mu‟amalah?, dan bagaimana 

peranan nalar dalam bidang ibadah dan bidang sosial. 

Berdasarkan hasil kajian, penulis menyimpulkan, ibadah mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhannya sedang muamalah adalah transaksi pola hubungan antar sesama 

manusia. Hubungan ibadah dan muamalah adalah akomodatif, aspek ibadah 

mengutamakan kepentingan individu dalam ibadah kepada Tuhannya. Adapun aspek 

muamalah mengutamakan kepentingan sosial, modernisasi dalam mu‟amalah 

diizinkan oleh shari‟ah Islam, selama tidak bertentangan dengan prinsip dan jiwa 

shari‟ah Islam itu sendiri. Peran nalar dalam bidang ibadah tidak bisa ikut andil 

berperan karena dalam ibadah terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-

ma’nairasional, sedangkan bidang sosial  (mu‟amalah) bersifat ta’aquly/ ma’qulati al-

ma’na rasional. 

Kedua aspek antara aspek ritual dan sosial tersebut, agama Islam sangat memerhatikan 

kesejahteraan manusia di dunia maupun di akhirat. Islam  mengandung tuntunan untuk 

menjalani kehidupan secara proporsional, yang apabila manusia mematuhi rambu 

rambu yang diperintah dan dilarang oleh syara‟ maka akan memperoleh kehidupan 

yang layak di dunia dan di akhirat. 

Kata Kunci: Ritual (Ubudiyah), Sosial (Mu‟amalah) 

 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  40  

 

PENDAHULUAN    

Agama Islam merupakan agama yang kāffah, tidak hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhannya (vertical) akan tetapi juga mengatur pola hubungan antar sesama manusia 

(Horizontal), dari kedua aspek tersebut agama Islam sangat memperhatikan kesejahteraan 

manusia di dunia maupun di akhirat kelak. Islam mengandung tuntunan untuk menjalani 

kehidupan secara proporsional yang apabila manusia mematuhi rambu rambu yang di perintah 

dan dilarang oleh syara‟ maka akan memperoleh kehidupan yang layak di dunia dan di akhirat. 

Apabila kita renungkan, ada dua pemilahan pokok dalam kajian keislaman, pertama, aspek 

ibadah. Dan kedua, aspek mu‟amalah. Aspek ibadah bertendensi pada aturan-aturan ilahiyah 

yang mengatur hubungan antara hamba dengan Tuhannya. Sedang aspek mu‟amalah 

menitikbratkan pada tatanan hidup antar sesama manusia, dimana jika kedua aspek ini terpenuhi 

akan terbentuk keseimbangan dalam hidup seseorang. 

Aspek ibadah lebih bersifat stagnan, sehingga terkesan jumud dan kaku, berangkat dari sini 

banyak kita jumpai bentuk-bentuk ibadah yang kadangkala tidak dapat dinalar tentang hikmah 

yang terkandung di dalamya. Sedang dalam aspek mu‟amalah lebih bersifat dinamis dan 

fleksibel, dapat mengikuti dan mengiringi perubahan budaya dan zaman yang semakin maju. 

Oleh karna itu dalam artikel/makalah ini, penulis akan mencoba menguraikan hal-hal yang 

berkenaan dengan aspek ibadah dan mu‟amalah. 

PEMBAHASAN 

1. Pengertian hukum Islam: Ibadah dan Mu’amalah 

Ibadah secara bahasa (etimologi) berarti merendahkan diri serta tunduk. (Pusat Lembaga 

Kajian Penelitian, 1966 : 110) Sedangkan menurut syara‟ (terminologi), ibadah mempunyai 

banyak definisi, tetapi makna yang paling jelas adalah, sebutan yang mencakup seluruh apa yang 

dicintai dan diridhai Allah Azza wa Jalla, baik berupa ucapan atau perbuatan, yang zhahir 

maupun yang bathin. (Pusat Lembaga Kajian Penelitian, 1966 : 110) 

Ibadah inilah yang menjadi tujuan penciptaan manusia. sebagaimana ditegaskan 

dalam Q.S. Al- Dzaariyaat: 56-58 bahwa Allah SWT  memberitahukan hikmah penciptaan jin 

dan manusia adalah agar mereka melaksanakan ibadah kepada Allah SWT. Allah Maha Kaya, 

tidak membutuhkan ibadah mereka, akan tetapi mereka yang membutukan-Nya. Karena 

ketergantungan mereka kepada Allah SWT. maka mereka menyembah-Nya sesuai aturan 

syari‟at-Nya. Maka siapa yang menolak ibadah kepada Allah SWT. ia adalah sombong. Siapa 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  41  

 

yang menyembah-Nya tetapi dengan selain apa yang disyari‟atkan maka ia adalah mubtadi 

(pelaku bid‟ah). Dan siapa yang hanya menyembah-Nya dan dengan syari‟at-Nya, maka dia 

adalah mukmin muwahhid (yang mengesakan Allah). 

Ibadah itu terbagi menjadi ibadah hati, lisan dan anggota badan. Rasa khauf (takut), raja’ 

(mengharap), mahabbah (cinta), tawakkal (ketergantungan), raghbah (senang), dan rahbah 

(takut) adalah qalbiyah (yang berkaitan dengan hati). Sedangkan shalat, zakat, haji dan jihad 

adalah ibadah badaniyah qalbiyah (fisik dan hati). 

Adapun Mu‟amalah Secara Etiomologi adalah mengikuti polaي      ه ت yang bermakna ي ملا      

bergaul/saling beramal. Menurut Al-kasani, (1982:185), “Secara Terminologi Mu‟amalah adalah 

ungkapan dari suatu akad atas perbuatan dengan sebagian pengeluaran disertai syarat jawaz”. 

Atau, sebuah istilah yang digunakan untuk permasalahan selain ibadah. Dengan definisi tersebut 

Mu‟amalah mencakup pengertian yang lebih umum tidak hanya dalam transaksi jual beli, sewa 

menyewa ataupun bentuk transaksi lainnya, melainkan segala bentuk hubungan antar manusia 

juga merupakan aspek mu‟amalah, inilah yang dikehendaki dari aspek mu‟amalah dalam 

pengertian luasnya. 

2. Hubungan Ibadah dan Mu’amalah. 

Ibadah dan mu‟amalah merupakan dua aspek yang saling berkaitan, yang tidak mungkin 

dipisahkan antara satu sama lain, jika boleh diandaikan, kedudukan ibadah seperti halnya wujud 

ruh dalam jasad, sedang posisi mu‟amalah layaknya jasad pada diri manusia, baik aspek ibadah 

maupun mu‟amalah keduanya merupakan satu kesatuan yang mempunyai andil besar dalam 

membentuk keseimbangan hidup manusia. 

Ibadah merupakan kebutuhan rohani seseorang, jika kebutuhannya tidak terpenuhi akan 

menyebabkan ketidak seimbangan dalam kehidupan, kebutuhan rohani seperti shalat, puasa, 

zakat dan amalan-amalan ‘ubudiyah yang lain, secara tidak langsung akan mendatangkan 

ketenangan dan kedamaian dalam jiwa, tentu setiap manusia selalu butuh akan rasa damai dan 

tentram, jika hal ini tidak tercapai tentu akan berimplikasi pada kesenjangan hidup, kesanjangan 

antara aspek lahir dan batin yang selanjutnya akan menggiring pada tataran apatis terhadap sikap 

bermasyarakat. 

Tidak cukup hanya terpenuhinya ritme ibadah dalam diri manusia, melainkan juga 

dituntut pada terpenuhinya aspek sosial, aspek sosial yang menekankan sikap toleran terhadap 

sesama makhluk, dalam arti aspek mu‟amalah mengatur bagaimana pentingnya berbuat baik dan 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  42  

 

menempatkan diri pada posisi semestinya dalam berinteraksi dengan sesama. Terpenuhinya 

aspek mu‟amalah menjadi sangat penting bukan hanya sebagai pelengkap unsur ubudiyah, akan 

tetapi karena ia merupakan manifestasi dari kebenaraan ritual ubudiyyah, nilai-nilai yang 

terserap dari ritual ibadah selanjutnya akan bertransformasi dan bersinergi dengan aktifitas 

mu‟amalah seseorang, yang tercermin dalam sikap yang luhur serta budi pekerti yang baik. 

Berbicara mengenai ubudiyyah bukan semata-mata berbicara tentang keyakinan, prinsip 

hidup dan kebutuhan spiritual, berbicara „ubudiyah berarti membahas lebih jauh ke depan 

mengenai kepercayaan setelah mati, tentang surga, neraka dan kehidupan yang kekal, dengan 

begitu aspek yang dibicarakan oleh ubudiyyah selalu terkait erat dengan aspek mu‟amalah, 

perilaku yang menyimpang dalam kegiatan mu‟amalah selalu diperingatkan dengan ancaman-

ancaman dosa yang akan didapat kelak. Ancaman-ancaman tersebut selalu berkaitan dengan 

Iman/keyakinan yang dapat dijumpai dalam aspek ubudiyah. 

3. Perbedaan asas antara aspek ibadah dan aspek mu’amalah 

Gambaran tentang shari‟ah Islam dalam menjawab segala persoalan modern dapat 

diketahui dengan mengemukakan beberapa prinsip shari‟ah Islam mengenai tatanan hidup secara 

vertical (antara manusia dengan Tuhannya) dan secara horizontal (antara sesama manusia). 

Kebanyakan ahli fiqh menetapkan kaidah bahwa hukum asal segala sesuatu dalam bidang 

material dan hubungan antara sesama manusia (mu‟amalah) adalah boleh, kecuali apabila ada 

dalil yang menunjukkan bahwa sesuatu itu dilarang. (Djamil, 1997:40)  

Kaidah di atas berlawanan dengan kaidah hukum dalam bidang ibadah. Dalam bidang 

ibadah, shari‟ah Islam menetapkan sendiri garis-garisnya. Di sini dikemukakan nash-nash yang 

tidak dapat ditafsirkan lain, sehingga terjaga dari kesimpangsiuran.(Ash-Shiddieqy, 1982:23) 

Dalam bidang yang disebut terakhir ini, terdapat kaidah bahwa ibadah tidak dapat dilakukan 

kecuali apabila ada dalil yang menunjukkan bahwa sesuatu itu telah diperintahkan oleh Allah 

dan atau dicontohkan oleh Rasul. 

Al-Shatibi mencoba mengembangkan lebih lanjut prinsip-prinsip di atas, beliau 

sebagaimana ahli fiqh lainnya membedakan materi hukum Islam menjadi dua bagian. Bagian 

prtama materi hukum Islam yang menyangkut ibadah dan kedua, materi hukum Islam yang 

menyangkut mu‟amalah („adat). Ia secara filosofis telah merumusan kaidah sebagai berikut: 

(Djamil, 1997:41)   



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  43  

 

صم ان  دة  ي وأ َ  ً ى ان ت  ث إن بد دوٌ الان ت  هف ان ك ً ى ان بت إن س ُ ب داث ب ن ي ان  صم ف الأ

ي َ  ً ى ان ت  ث إن  الان

Prinsip dalam persoalan ibadat bagi mukalaf adalah ta‟abbud tanpa perlu melihat kepada 

nilai atau hikmah, sedangkan prinsip dalam persoalan adat (Mu‟amalah) adalah melihat kepada 

nilai atau hikmah. 

Perlu segera ditambahkan bahwa al-Shatibi sendiri mengakui adanya beberapa bentuk 

Mu‟amalah yang mempunyai nilai ta‟abbudi. Kelihatannya yang dimaksud ta‟abbudi di sini 

adalah hukum yang diterapkan berdasarkan dalil-dalil yang terperinci.(Al-Shatibi 1341:211) 

Adapun Maksud dari bidang ibadah dan mu‟amalah adalah sebagai berikut: 

1. Mengutamakan Kepentingan Individu Dalam Bidang Ibadah 

Shalat yang kita lakukan, bukanlah hanya merupakan gerak olah raga yang kita lakukan 5 

kali sehari semalam. Tapi maksud shalat yang lebih esensial adalah untuk memperbarui 

kepercayaan dan keimanan kepada Allah dan menghidupkan prinsip-prinsip Islam yaitu bersifat 

amanah berlaku benar, menepati janji dan mengutamakan orang lain. Esensi puasa bukan hanya 

menahan diri dari haus dan lapar, tetapi lebih dari itu puasa menunjukkan kemuliaan perangai, 

mendidik jiwa, membiasakan manusia menagalahkan hawa nafsu dan menegendalikan 

kecenderungan-kecenderungannya, supaya sanggup mengatasi dorongan hati kepada perbuatan 

salah, dan melatih kesabaran.(As-Sidqy : 408) Begitu pula ibadah-ibadah dalam Islam lainnya 

mempunyai hikmah dan makna tersendiri dan mempunyai pengaruh terhadap rohani yang 

nantinya akan mempengaruhi fisiknya juga. 

Dari penjelasan diatas dapat kita pahami bahwa manfaat ibadah kembalinya ke individu 

muslim itu sendiri bukan kepada orang lain. Maka dari itu, perintah ibadah ditujukan kepada 

masing-masing individu manusia bukan kolektif. Adapun ibadah yang dilakukan secara kolektif 

tidak diperintahkan sebagai hal yang wajib melainkan sunnah dan mempunyai nilai plus dalam 

ibadah itu sendiri. Maka dapat dikatakan disini bahwa ibadah adalah tanggung jawab setiap 

individu manusia. salah satu kaidah fiqh menyatakan “mengutamakan orang lain dalam hal 

ibadah hukumnya makruh” (راثالا  gnaro adapek hadabi nakhapmilem anerak (ِكزو ب دة ي ي ان  ف

lain merupakan tindakan yang kurang adab/kurang sopan kepada Allah. 

Makna ibadah itu sendiri, yang masuk dalam bidang irasional yang tidak dibuka pintu 

jitihad di dalamnya. Sehingga manusia sebagai hambaNya diharuskan tunduk (khudhu‟) dalam 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  44  

 

melaksanakan perintahNya. Dan karena hakikat penciptaan manusia adalah untuk beribadah 

kepada Nya, sebagaimana firman Allah dalam surah al-Dzariyat 56 

2. Mengutamakan Kepentingan Sosial Dalam Bidang Mu‟amalah 

Segala ibadah dalam hukum Islam merupakan washilah, bukan ghayah. Karena itu Islam 

bukanlah agama rabbanah, bukan pula agama yang melebih-lebihkan dalam masalah 

mengerjakan ibadah. Bahkan Rasulullah mencontohkan ketika mengerjakan ibadah manusia juga 

tidak boleh melupakan kebutuhan fisiknya. Sabda Rasulullah: ( Al-Humaidi)  

د  هي وأرق ص طز وأ صوو وأف ُي أ ك ّ ن ى ن ق ك ى لله وأ  ش ك ي لأخ ذا أي  والله إَ ذا وك تى ك ه ٍ ق ذي تى ان أَ

ُي يس ي ه تي ف ُ س ًٍ رغب  ٍ  س ء ف ُ زوج ان  وأ 

Kamukah yang mengatakan begini, dan begitu, ketahuilah demi Allah, aku adalah orang 

yang paling takut diantara kamu kepada Allah dan paling taqwa kepadaNya, namun demikian 

aku berpuasa, aku berbuka, aku shalat malam, aku tidur dan mengawini wanita. Karena itu orang 

yang membenci sunnahku, maka ia bukanlah dari golonganku. 

Selain manusia memerlukan ibadah untuk memenuhi kebutuhan rohaninya, manusia juga 

memerlukan masyarakat untuk memenuhi kebutuhan sosialnya. Manusia tidak dapat hidup 

sendiri, dia butuh hidup bermasyarakat. Hukum Islam mengakui hal tersebut, sehingga tidak 

hanya mengatur tentang ibadah yang merupakan hubungan vertikalnya dengan tuhan, hukum 

Islam juga mengatur tentang ibadah horisontal yang mengatur hubungannya antar sesama 

manusia. dalam hal ini Islam bahkan mengajak manusia untuk membangun lingkungan dengan 

sebaik-baiknya. (As-Sidqy:409) 

Kembali kepada karakteristik hukum Islam yang menjadikan manusia sebagai tujuan 

akhirnya, banyak ayat-ayat al-qur‟an dan hadist yang menunjukkan dan menerangkan kepada 

kita bahwa tujuan Islam dari mendirikan ibadat adalah bukan semata-mata hanya untuk ibadah 

kepada Tuhan saja. Tapi itu semua sebenarnya hanya jalan (washilah) saja untuk mencapai 

maksud Allah yang menautkan segala macam ibadah dengan kebutuhan manusia. Bahkan hukum 

Islam menetapkan apabila nilai-nilai perbuatan manusia tidak kembali kepada kemanfaatan dan 

kebaikan atau tidak berfaedah bagi masayarakat, maka tidak ada kebaikan dalam ibadah-ibadah 

yang sudah dilaksanakannya. (As-Sidqy:408) Misalnya, jika seseorang hanya rajin beribadah, dia 

selalu mengerjakan shalat-sunnah, puasa-puasa sunnah, dan ibadah-ibadah yang lainnya, tetapi 

tidak pernah berbuat baik dalam bidang sosial kemasyarakatan, maka sebenarnya ibadahnya 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  45  

 

tidak berarti. Dalam hal ini dapat kita pahami bahwa Allah selalu mengaitkan segala sesuatu 

terhadap perbuatan manusia. Karena memang tujuan hukum Islam sendiri adalah untuk menjaga 

manusia. 

Jika dalam kaidah fiqh mengutamakan orang lain dalam hal ibadah makruh, maka dalam 

bidang muamalat hal ini disenangi (    ي   ْ ي ز  ف ى غ  ِ  و  و  ك ز  ي   ر  ف ى ان ق ز    ي   Sehingga, tidak jadi .(ب و    ا   

masalah jika mendahulukan orang lain dalam hal duniawi atau masalah sosial di masyarakat. 

Dari kaidah ini dapat kita pahami bahwa manusia, selain menjadi ’Ibadullah disatu sisi, di sisi 

lain ia juga merupakan khalifatullah fil ardhi, sehingga selain menjalankan kewajibannya 

terhadap penciptaNya dia juga harus menjalankan kewajibannya terhadap sesama manusia, yaitu 

menjadi mahluk sosial dalam hal mu’amalah. 

Dari segi bidang hukum Islam, mu’amalah adalah ibadah rasional yang dibukakan pintu 

ijtihad didalamnya, dan diangkat derajat akal untuk berpikir demi kemaslahatan manusia sendiri. 

Sehingga dalam hal mu’amalah hendaknya manusia dapat berkreasi dan mengembangkan 

dirinya untuk kepentingan sosial dan kemajuan manusia. Selalu mengutamakan kepentingan 

individual dalam hal ibadah dan mengutamakan kepentingan sosial dalam bidang muamalah, 

bukan hal yang bertentangan satu sama lainnya, melainkan dua hal yang saling melengkapi untuk 

mencapai suatu keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat dalam hukum Islam. 

Sehingga untuk mencapai kemuliaan sebagai individu dan, masyarakat yang baik dihadapan 

Allah, seseorang harus bisa melaksankan dua hal ini dengan baik. 

4. Purifikasi dalam ibadah dan modernisasi dalam sosial 

Berdasarkan prinsip-prinsip atau asas di atas dapat dipahami bahwa modernisasi, dalam 

arti meliputi segala macam bentuk mu’amalah diizinkan oleh shari‟ah Islam, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip dan jiwa shari‟ah Islam itu sendiri, menyadari bahwa kehidupan dan 

kebutuhan manusia itu selalu berkembang dan berubah, shari‟ah Islam dalam bidang mu’amalah, 

pada umumnya hanya mengatur dan menetapkan dasar-dasar hukum secara Umum, sedangkan 

perinciannya diserahkan kepada umat Islam, di mana pun mereka berada. Tentu perincian itu 

tidak menyimpang apalagi bertentangan dengan prinsip dan jiwa shari‟ah Islam. 

Dapat dikatakan bahwa jiwa dan prinsip hukum Islam bersifat konstan, permanen, dan 

stabil, tidak berubah sepanjang masa, betapapun kemajuan peradaban manusia. Sementara itu, 

peristiwa hukum, teknis, dan cabang-cabangnya mengalami perubahan, berkembang sesuai 

dengan perkembangan zaman. Dengan tetap teguhnya dan prinsip hukum, dibarengi oleh terbuka 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  46  

 

lebarnya perubahan dan perkembangan cabang-cabangnya, terjaminlah modernisasi dan 

kemajuan ilmu pengetahuan secara leluasa, dengan tetap dilandasi oleh norma hukum yang ketat 

dan kuat, dengan adanya perubahan dan perkembangan masyarakat. Cabang-cabang hukum 

Islam dibidang mu’amalah semakin bertambah materi hukumnya, semakin banyak 

perbendaharaanya dan semakin sempurna pembahasannya. (Djamil, 1997:42) 

Berbeda dengan bidang mu’amalah, hukum Islam dalam bidang ibadah maḥḍah tidak 

terbuka kemungkinan adanya modernisasi, melainkan materinya harus berorientasi kepada nash 

al-qur‟an dan hadis yang telah mengatur secara jelas tentang tata cara pelaksanaan ibadah 

tersebut, namun demikian, modernisasi dalam bidang sarana dan prasarana ibadah mungkin 

untuk dilakukan. (Djamil, 1997:42) 

Dalam hal ini, Dr. Kaelany juga menjelaskan adanya dua prinsip yang perlu kita 

perhatikan, yaitu: Pertama: Manusia dilarang “menciptakan agama, termasuk system ibadah dan 

tata caranya, karena masalah agama dan ibadah adalah hak mutlak Allah dan para Rasul-Nya 

yang ditugasi menyampaikan agama itu kepada masyarakat. Maka menciptakan agama dan 

ibadah adalah bid‟ah. Sedang setiap bid‟ah adalah sesat. 

Kedua: Adanya kebebasan dasar dalam menempuh hidup ini, yaitu hal-hal yang berkaitan 

dengan masalah mu‟amalah, seperti pergaulan hidup dan kehidupan dalam masyarakat dan 

lingkungan, yang dikaruniakan Allah kepada umat manusia (Bani Adam) dengan batasan atau 

larangan tertentu yang harus dijaga. Sebaliknya melarang sesuatu yang tidak dilarang oleh Allah 

dan Rasul-Nya adalah bid‟ah. (Kaelany, 2009:71) 

Dalam menjalankan keseharian, penting bagi kita untuk mengingat dua prinsip di atas. 

Ibadah tidak dapat dilakukan dengan sekehendak hati kita karena semua ketentuan dan aturan 

telah ditetapkan dalam Al-Qur‟an dan Sunnah, serta contoh dan tatacaranya telah diajarkan oleh 

Rasulullah SAW semasa hidupnya. Melakukan sesuatu dalam ibadah, yang tidak ada disebutkan 

dalam Al-Qur‟an dan Sunnah berarti melakukan sesuatu yang tidak diperintahkan oleh Allah 

SWT, dan ini sungguh merupakan perbuatan yang sesat. 

Namun dalam beberapa hal, tentu ada hal yang harus diperhatikan sesuai dengan 

perkembangan zaman. Di sini lah implikasi dari mu‟amaah itu sendiri. Selama tidak ada larangan 

secara tegas di dalam Al-Qur‟an dan Sunnah, hal yang dipertimbangkan itu boleh dilakukan. Hal 

ini telah diterangkan oleh Rasul dalam sabdanya yang sudah ditulis di atas. Sebagai contoh 

adalah dalam kehidupan sehari-hari, pada zaman hidupnya Rasulullah, masyarakat yang 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  47  

 

mengadakan perjalanan dari satu tempat ke tempat lain menggunakan binatang Unta sebagai 

kendaraan. Akan tetapi hal itu tidak mungkin sama dalam kehidupan zaman modern ini. Dan 

karenanya, menggunakan kendaraan bermotor diperbolehkan karena tidak ada larangan dari 

Allah dan Rasul-Nya (tidak tertera larangan yang tegas dalam Al-Qur‟an dan Sunnah). 

5.  Peranan Nalar dalam Bidang Ibadah dan Bidang Sosial 

Pada dasrnya ajaran Islam dapat dibedakan menjadi dua kelompok. Pertama, ajaran 

Islam yang bersifat absolut, universal, dan permanen, tidak berubah dan tidak dapat berubah. 

Termasuk kelompok ini adaah ajaran Islam yang tercantum dalam al-qur‟an dan hadis mutawatir 

yang penunjukannya telah jelas (qaṭ’i al-dilālah), kedua, ajaran Islam yang bersifat relatif, tidak 

universal dan tidak permanen, melainkan dapat berubah dan diubah. Termasuk kelompok kedua 

ini adalah ajaran Islam yang dihasilkan melalui proses ijtihad. (Qardlawi, 1985:205) Kerangka 

berfikir ini sering muncul dikalangan ahli usul fikih dan pakar pembaharuan dalam Islam. 

Dikalangan ahli usul fikih dikenal dikotomi antara dalil qath’i dan dalil dzhanni, baik 

eksistensinya (wurud) maupun penunjukannya (dalalah). (Al-Zuhaili, 1969:605) 

Para ahli hukum Islam sepakat mengenai penggunaan al-Qur‟an sebagai sumber hukum 

yang utama dalam menentukan dan mengambil kesimpulan hukum. Mereka tidak meragukan 

eksistensi (wurud) al-qur‟an dari ayat yang pertama sampai ayat yang terakhir diturunkan. Akan 

tetapi, ayat al-qur‟an yang langsung menunjuk pada materi hukum sangat terbatas jumlahnya. 

Menurut Abdul Wahab Khallaf, bahwaayat-ayat hukum dalam bidang mu’amalah berkisar antara 

230-250 ayat saja. (Khallaf, 1972:22) Sedangkan jumlah ayat al-qur‟an seluruhnya lebih dari 

6000 ayat. Jadi jumlah ayat hukum dalam al-qur‟an sekitar 3-4 persen saja dari seluruh ayat al-

qur‟an. Bahkan menurut Prof. Dr. H. Rasjidi, ayat-ayat al-qur‟an yang mengandung hukum 

kurang lebih 200 ayat. Yakni sekitar 3 persen dari jumlah seluruhnya. (Rasjidi, 1980:22) 

Dari jumlah ayat hukum yang sedikit itu pun para ahli hukum Islam berbeda pandanagn 

terhadap beberapa ayat yang penujukannya tidak tegas (dzhanni al-dilalah). Ayat-ayat seperti ini 

jumlahnya lebih banyak bila dibandingkan dengan ayat-ayat yang sudah tegas penunjukannya 

(qath’i al-dilalah). Melalui ayat-ayat dalam bentuk pertama, mereka mencoba membuat 

kesimpulan hukum atau penafsiran sesuai dengan pengetahuan kondisi dimana mereka hidup. 

Selama tidak keluar dari arti lafal. Sementara itu, kecenderungan mereka terhadap penggunaan 

hadis, sebagai sumber kedua hukum Islam, ternyata berbeda. Di antara mereka ada yang 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  48  

 

berpegang kepada teks hadis dan adapula yang lebih banyak menggunakan nalar ketimbang 

merujuk kepada hadis yang dianggapnya kurang kuat. Dalam sejarah hukum Islam kelompok 

pertama dikenaldengan ahlu al-hadis sedangkan kelompok yang kedua dikenal dengan sebutan 

ahlu al-ra’yi. (Ash-Shiddieqy, 1975:94) Oleh karena itu tidak heran kalau hasil ijtihad mereka 

berbeda. 

Berbeda dengan al-Qur‟an, keberadaan hadis seringkali dipermasalahkan. Hanya hadis 

yang sampaipada tingkat mutawatir sajalah yang eksistensinya sama dengan al-qur‟an, karena itu 

tidak dipermasalahkan lagi. Sedangkan hadis yang di bawah peringkat mutawatir termasuk 

zhanni al-wurud, yang masih dapat dipertanyakan keberadaannya. Jumlah hadis yang termasuk 

kelompok terakhir ini jauh lebih banyak bila dibandingkan dengan hadis yang masuk kelompok 

pertama. Mengenai penunjukannya, keadaan hadis pun sama dengan al-qur‟an. Adakalanya tegas 

penunjukannya dan adakalanya tidak tegas penujukannya. 

Melalui celah-celah dari dalil yang zhanni baikwurud maupun dalalah-nya, para ahli 

hukum Islam berupaya untuk menemukan kesimpulan hukum. Oleh karena bersumber dari dalil 

zhanni, sudah dapat diduga bahwa kesimpulan hukumnya akan bersifa zhanni, dengan demikian, 

hasil ijtihad seseorang atau sekelompok orang lebih banyak yang bersifat relatif, tidak mutlak 

benar. Tidak ada alasan bagi umat Islam untuk menjadikan hasil ijtihad seseorang atau 

sekelompok orang sebagai kebenaran mutlak. Perbedaan pendapat dikalangan mereka justru 

mencerminkan kerelatifan pendapat tersebut, sejauh berupa hasil pemahaman ahli fikih, bisa jadi 

satu pendapat berbeda sama sekali dengan pendapat ahli fikih lainnya. (Djamil, 1997:45) 

Ajaran Islam yang termasuk kelompok yang kedua, yang dzhanni al-dilalah yang relatif 

dan temporer itu telah memenuhi khazanah intelektual muslim dalam berbagai bidang, mulai dari 

bidang tafsir dan hadis sampai bidang filsafat, teologi dan hukum Islam. Dalam hubungan ini 

Harun Nasution secara ilustratif menyatakan, ”kelompok ajaran Islam itu kecil di zaman nabi, 

lebih besar di khulafaur rasyidin, lebih banyak di zaman bani umayyah, lebih banyak lagi di 

zaman bani abbas, lebih banyak lagi di zaman bani utsman, begitulah selanjutnya berkembang. 

Akan tatapi al-qur‟annya itu-itu juga” (Nasution dalam Yusuf, 1985:17). Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa kemungkinan mengadakan perubahan dan pembaharuan ajaran Islam yang 

bersifat relatif, termasuk dalam bidang hukumnya, sangat besar. Atas dasar itu pula dapat 

dikatakan bahwa Islam sudah siap menghadapi persoalan modern. 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  49  

 

Ada anggapan bahwa fikih Islam sebagai hasil ijtihad dari mujtahid terdahulu harus 

diterima sebagai kebenaran yang mutlak. Mempertahankan fikih Islam berarti sama dengan 

mempertahankan agama Islam secara keseluruhan. (Hosen, 1981:10) Padahal, sesuai dengan 

pengertian fikih itu sendiri, ilmu fikih bukanlah kebenaran yang mutlak, tidak semutlak ajaran 

transendental yang murni (wahyu). Belum lagi kalau persoalan yang dikaji merupakan persoalan 

yang sama sekali baru. Dalam hal ini kita tidak dapat bertumpu sepenuhnya pada pendapat ahli 

fikih terdahulu, tetapi harus mencoba menyelesaikannya sesuai dengan keadaan kita sekarang 

dengan tetap merujuk pada al-qur‟an dan hadist. 

Dalam bidang ibadah terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-ma’na 

irasional. Artinya manusia tidak boleh beribadah kecuali dengan apa yang dishari‟ahkan. Dalam 

bidang ini tidak ada pintu ijtihad bagi manusia. Sedangkan bidang mu‟amalah bersifat ta’aquly/ 

ma’qulati al-ma’na rasional. Artinya, umat Islam dituntut untuk berijtihad guna membumikan 

ketentuan-ketentuan syari’ah tersebut. 

Mencium Hajar Aswad ketika thawaf mengelilingi ka‟bah merupakan ibadah yang 

irrasional, sampai Umar bin Khatab sendiri mengatakan, “kamu adalah batu biasa, kalaulah 

Rasul tidak menciummu, maka aku juga tidak akan mencimummu.” Meski ada usaha untuk 

merasionalisasikannya, namun usaha tersebut sifatnya temporer, karena ia merupakan ijtihad 

manusia yang akan selalu berubah dengan perubahan masa. Aspek irrasional dalam bidang 

ibadah ini sebagian dari tujuannya adalah menunjukkan keterbatasan manusia. (Djamil, 

1997:52). 

PENUTUP 

Berdasarkan hasil pembahasan makalah/artikel ini dapat disimpulkan dalam lima poin sebagai 

berikut: Pertama, Pengertian Ibadah dan Mu‟amalah, ibadah berarti merendahkan diri serta 

tunduk, dalam istilah lain ibadah mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya (vertical) 

sedang muamalah adalah transaksi pola hubungan atar sesama manusia (Horizontal). 

Kedua, hubungan ibadah dan muamalah adalah akomodatif Ibadah merupakan kebutuhan rohani 

seseorang, akan mendatangkan ketenangan dan kedamaian dalam jiwa, sedangkan muamalah 

menekankan sikap toleran terhadap sesama makhluk, mengatur bagaimana pentingnya berbuat 

baik dan menempatkan diri pada posisi semestinya dalam berinteraksi dengan sesama. 

Terpenuhinya aspek mu‟amalah menjadi sangat penting bukan hanya sebagai pelengkap unsur 



Tadris, Volume 13/No.1/Tahun 2019  |  50  

 

ubudiyah, akan tetapi karena ia merupakan manifestasi dari kebenaraan ritual ubudiyyah, nilai-

nilai yang terserap dari ritual ibadah selanjutnya akan bertransformasi dan bersinergi dengan 

aktifitas mu‟amalah seseorang, yang tercermin dalam sikap yang luhur serta budi pekerti yang 

baik. 

Ketiga, perbedaan aspek ibadah dan muamalah adalah aspek ibadah mengutamakan kepentingan 

individu dalam bidang ibadah kepada Tuhannya, sedangkan aspek muamalah mengutamakan 

kepentingan sosial dalam bidang mu‟amalah. 

Keempat, purifikasi dalam ibadah dan modernisasi dalam sosial berdasarkan prinsip-prinsip atau 

asas aspek ibadah dan muamalah dapat dipahami bahwa modernisasi, dalam arti meliputi segala 

macam bentuk mu‟amalah diizinkan oleh syari‟ah Islam, selama tidak bertentangan dengan 

prinsip dan jiwa syari‟ah Islam itu sendiri. 

Kelima, peran nalar dalam bidang ibadah tidak bisa ikut andil berperan karna dalam ibadah 

terkandung nilai-nilai ta’abbudi/ ghairu ma’qulati al-ma’na irasional. Artinya manusia tidak 

boleh beribadah kecuali dengan apa yang disyari‟ahkan dalam bidang ini tidak ada pintu ijtihad 

bagi manusia. Sedangkan bidang sosial (mu‟amalah) bersifat ta’aquly/ ma’qulati al-ma’na 

rasional. Artinya, umat Islam dituntut untuk berijtihad guna membumikan ketentuan-ketentuan 

syari‟ah tersebut sehingga dalam hal ini membuka peluang peran nalar sebagai pintu ijtihad. 

DAFTAR RUJUKAN 

Djamil, Fathurrahman. 1997. Filsafat Hukum Islam, Jakarta: Logos wacana ilmu 

Ibrahim, Hosen. 1981. Ukhuwah Islamiyah jangan menjadi retak dikarenakan masalah 

khilafiyah, makalah, Jakarta: perpustakaan IAIN syarif hidayatullah,  

Kaelany HD.2009. Islam Agama Universal. Jakarta: Midada Rahma Press 

Kasani, „Alaudin (al). 1982. Bada‟I al-sana’I Fi tartibi syara’i’, Beirut: Dar al-kutub al-arabi 

Khallaf, Abdul Wahab. 1972. ‘Ilm al-Ushul al-Fiqh, Jakarta: al-Majlis al a‟la al-Indunisi li al-

Da‟wah al-Islamiyah 

Majallat al buhuts al Islamiyyah, Pusat lembaga kajian penelitian, keilmuan, fatwa, dakwah , 

Fiqh „am, Maktabah Syamela Vol 76 

Qardlawi, yusuf. 1985. al-Ijtihad fi al-shari’at al-Islamiyat ma’a nadzaratin tahliliyat fi al-

Ijtihad al-Mu’ashir, Kuwait: Dar al-Qalam. 

Rasjidi, M. 1980.  keutamaan hukum Islam, Cet-2, Jakarta: Bulan bintang. 

Shatibi (Al). 1341 H. al-Muwafaqat fi Ushul al-ahkam, Beirut: Dar al-Fikr. 

Shiddieqy, Hasbie (al). Falsafah hukum Islam, Jakarta: Bulan Bintang, t. Th. 

————Pengantar Hukum Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1975. 

————Fakta keagungan syari’at Islam, cet. 2, Jakarta: Tinta mas, 1982. 

Yusuf, M. Yunan, et, al. (Ed). 1985. Cita dan citra Muhammadiyah, Jakarta: Pustaka panji mas. 

Zuhaili, Wahbah (al).1969. al-Washith fi Ushul al-Fiqh, Dimsyaqi: al-Muthba‟at al-„Ilmiyyat. 


