
39 

 

PANCASILA DAN NAHDLATUL ULAMA 

DALAM BINGKAI NEGARA KESATUAN REPUBLIK INDONESIA (NKRI)  

Oleh : Jamal Ghofir 

 

Abstract 

 NU's acceptance of Pancasila was deeply and seriously thought NU. This made NU the first 

community organization to complete its acceptance of Pancasila. However, it has wrongly 

been used as an excuse to accuse NU for being accommodative in accepting Pancasila; NU 

acceptance of Pancasila is not based on its accommodative attitude, for it all based in deep 

thought and consideration. NU decision to leave practical politics and back to become a 

religious organization is also not an emotional attitude. Not only that NU was the first to 

receive Pancasila, this organization was also take it without any doubts. While Muhamadiyah 

came after it. They received Pancasila after the issuance of Law Number 8 Year 1985 on 

social organization.  

Keywords: Islam, Nahdlatul Ulama, Pancasila. 

A. Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang meletakan prinsip-prinsip kebenaran dan keadilan bagi 

setiap pemeluknya. Ia mencakup berbagai aspek kehidupan manusia serta upaya 

menghidupkan pemahaman dan pemikiran terhadap kejadian alam semesta  beserta seluruh 

isinya. Dengan demikian, jika bimbingan wahyu yang datang kepada Nabi Muhammad SAW 

dipahami dengan pemahaman yang benar dan dikembangkan melalui pemikiran-pemikiran 

yang rasional, sudah tentulah akan tercipta keseimbangan antara ruhani dan jasmani manusia. 

Keseimbangan antara diri manusia dengan makhluk-makhluk yang ada di balik alam, 

binantang dan tumbuh-tumbuhan, serta keseimbangan antara manusia dengan alam sekitarnya 

(Karim, 2005 : 59). 

Bimbingan serupa ini telah bermula dari para Rasul, apabila diteliti dengan seksama, 

merupakan rentetan yang berkembang menuju kehidupan ideal yang memungkinkan manusia 

dapat mengendalikan pelestarian alam sekitar. Dalam al-Qur‟an terdapat berulang kali ayat-

ayat yang memerintahkan kepada Nabi Muhammad SAW dan para pengikutnya agar 

menghadapkan tatapan wajahnya pada pegangan hidup yang menyerah pada kebenaran yang 

dinyatakan sebagai blue print dan rencana Allah SWT. Pada saat menciptakan alam dengan 

segala isinya yang merupakan kepastian yang tidak boleh diubah lagi.  

“ Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada Agama Allah, tetaplah 

atas fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 



40 

 

perubahan dalam fitrah Allah (itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan manusia 

tidak mengetahuinya) “. Q. S. 30 (al-Ruum: 30).  

Prinsip ini membimbing manusia kepada jalan lurus menuju kepada keseimbangan 

yang benar. Selain itu juga mampu menghidupkan manusia dari out of control yang 

memungkinkan manusia itu terlepas dari kebimbangan dan ketidak menentuan (Karim, 2005 : 

60). Dengan demikian prinsip-prinsip ajaran wahyu ini menuntun manusia agar ia menyadari 

: kehidupan jasmani ini merupakan proyeksi dan manifestasi dari kehidupan ruhani, juga 

membimbing kehidupan nyata dan kehidupan metafisik yang memberikan lingkup dan 

jangkauan lebih luas dari hidup dan kehidupan manusia, agar memahami kekuatan yang ada 

pada dirinya, kekuatan yang ada pada alam semesta, dan kekuatan yang ada dibalik alam 

pikiran ini. Dengan demikian manusia memahami akan kenyataan-kenyataan hidup dan                                                                                                                                                                                                                          

potensi alam serta memahami akan adanya aturan yang berlaku bagi alam semesta dan pada 

dirinya (Ridha, 1373 H : 244-245). 

Prinsip-prinsip ajaran  Islam sangat kokoh yang menggabungkan antara kekuatan 

ruhani dan kekuatan jasmani, serta menggabungkan pula kehidupan alam ghaib dan alam 

nyata. Apabila hal tersbeut diletakan pada prinsip soverenitas yang tertinggi pada Maha 

Pencipta, maka keberadaan manusia tidak berhak untuk menyatakan dirinya mempunyai 

soverenitas di permukaan bumi sebagaimana di jelaskan dalam al-Qur‟an.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

Dan Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka 

bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka 

menjadi orang-orang yang beriman semuanya ?  

                                                                                                                      

Dan tidak ada seorangpun akan beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah 

menimpakan kemurkaan kepada orang-orang yang tidak mempergunakan akalnya. 

Katakanlah: "Perhatikanlah apa yaag ada di langit dan di bumi. tidaklah 

bermanfaat tanda kekuasaan Allah dan Rasul-Rasul yang memberi peringatan bagi 

orang-orang yang tidak beriman".   

 

Islam telah memberikan kemerdekaan kepada seluruh manusia, dalam pengertian 

setiap manusia memiliki nilai yang sama dihadapan Allah SWT. Islam juga senantiasa 

meletakkan prinsip-prisip persaudaraan diantara sesama manusia. Keberdaan manusia yang 

satu dengan yang lainnya memiliki hak dan kuwajiban yang sama, memilik derajat yang sama 

pula. Hal ini telah ditegaskan dalam al-Qur‟an.  

Orang-orang beriman itu Sesungguhnya bersaudara. sebab itu damaikanlah 

(perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, 

supaya kamu mendapat rahmat. 

 

Hai orang-orang yang beriman, janganlah sekumpulan orang laki-laki merendahkan 

kumpulan yang lain, boleh jadi yang ditertawakan itu lebih baik dari mereka. dan 



41 

 

jangan pula sekumpulan perempuan merendahkan kumpulan lainnya, boleh jadi 

yang direndahkan itu lebih baik. dan janganlah suka mencela dirimu sendiri dan 

jangan memanggil dengan gelaran yang mengandung ejekan. seburuk-buruk 

panggilan adalah (panggilan) yang buruk sesudah iman dan barangsiapa yang tidak 

bertobat, Maka mereka Itulah orang-orang yang zalim. 

 

Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan purba-sangka (kecurigaan), 

Karena sebagian dari purba-sangka itu dosa. dan janganlah mencari-cari 

keburukan orang dan janganlah menggunjingkan satu sama lain. Adakah seorang 

diantara kamu yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka 

tentulah kamu merasa jijik kepadanya. dan bertakwalah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi Maha Penyayang. 

 

Hai manusia, Sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku 

supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal. Q. S. 49 (al-Hujurat : 

10-13). 

 

Inilah kemerdekaan yang diberikan oleh Allah SWT kepada manusia dalam 

hubungannya dengan sesama umat manusia dan Allah SWT tidak memberikan kemerdekaan 

bagi manusia terkait hubungannya dengan  alam. Akan tetapi Allah SWT memberikan 

anugrah akal fikiran guna di manfaatkan untuk menjinakkan alam semesta beserta isinya 

melalui hukum-hukumnya. Sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur‟an.  

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) kami di segala 

wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, hingga jelas bagi mereka bahwa Al 

Quran itu adalah benar. Tiadakah cukup bahwa Sesungguhnya Tuhanmu menjadi 

saksi atas segala sesuatu? Q. S. 41 (Fushsilat : 53). 

 

Oleh karena itulah, manusia tidak boleh secara bebas melakukan pengaturan menurut 

pola-pola pemikirannya, tetapi manusia harus memahami akan kekuasaan Allah SWT yang 

terdapat di alam semesta ini serta berusaha berbuat sesuai dengan kekuasaan tersebut. 

a. Ajaran Kemerdekaan dalam Islam 

Islam sebagai agama diletakan pada ajaran akidah dan ibadah. Akidah merupakan 

suatu basis yang memberikan corak dan tingkah laku dalam perbuatan seseorang. Manusia 

diajaknya kepada pemikiran yang fitrah dan diterima oleh pemikiran yang merdeka, terlepas 

dari belenggu dan paksaan darimanapun. Dengan pemikiran yang merdeka manusia dapat 

berfikir bebas dan mengembangkan pikiran untuk menemukan tata nilai baik dan buruk, 

sehingga manusia dapat menentukan dan menyusun aturan-aturan kemasyarakatan yang 

mengarah kepada kemajuan. Hal ini merupakan  dorongan yang sangat kuat bagi manusia 

guna mefungsikan potensi ruhani dan jasmani dalam melestarikan kedudukan manusia di 



42 

 

jagat raya (Karim, 2005 : 70-71). Prinsip-prinsip inilah yang menjadi penyemangat umat 

Islam dalam memadukan pemikiran, memperkuaat persatuan, dan menggerakan kemerdekan 

sebagai sarat yang mutlak dalam upaya terwujudnya kemaslahatan dalam kehidupan. 

Kemerdekaan yang didapatkan oleh rakyat Indonesia bukanlah semata-mata dari 

perjuangan yang diperjuangankan selama ini. Namun kemerdekaan yang dicapai merupakan 

limpahan rahmat yang diberikan oleh Allah SWT. Hal ini terbukti dengan adanya pembukaan 

Undang-Undang Dasar 1945. Dengan melihat kondisi keragaman di Indonesia, umat Islam 

telah puasa dengan dicantumkannya “ Ketuhanan Yang Maha Esa dalam Undang-Undang 

Dasar 1945. Meskipun dengan semangat toleransi yang tinggi umat Islam merelakan 

penghapusan “tujuh kata” pada sila yang pertama sebagaimana yang termuat dalam Piagam 

Jakarta (Boland, 1971 : 27). Dengan demikian umat Islam telah memahami pentingnya 

persatuan dan kesatuan sebagai sarat mutlak terbinanya kerukunan dalam menjalani 

kehidupan sebagaimana Rasulullah SAW telah membangun masyarakat yang madani dengan 

Konstitusi Piagam Madinah. Ajaran Islam telah menegaskan bahwasanya mementingkan 

kemaslahatan umum seyogyanya lebih didahulukan dari pada kemaslahatan pribadi atau 

golongan. 

Kemaslahatan umum dalam hal ini adalah kesadaran dalam menegakkan berdirinya 

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) yang berdaulat berdasarkan Ketuhanan Yang 

Maha Esa, Kemanusiaan yang adil dan beradab, Persatuan Indonesia, permusyawaratan yang 

dibimbing oleh hikmah kebijaksanaan dan Keadilan social yang merata bagi seluruh 

Indonesia. Prinsip-prinsip tersebut merupakan ajaran Islam yang terkandung dalam kitab suci 

al-Qur‟an dan Sunnah. Sebagai landasan yang kuat bagi terlaksananya ajaran-ajaran Islam.  

Pemikiran tersebut merupakan refleksi pemikiran yang berintraksi langsung dan berpegang 

teguh pada al-Qur‟an dan Sunnah. Dengan landasan pemikiran tersebut terbentuklah Negara 

Kesatuan Republik Indonesia yang berdaulat, mempunyai wawasan dan strategi yang 

berkarakter bagi percaturan politik nasional maupun global. 

Perjuangan kemerdekaan merupakan hak setiap bangsa, oleh karena itulah penjajahan 

harus dihapuskan dari muka bumi ini. Demikianlah pemikiran bangsa Indnoesia dalam 

menegakkan dan melakukan pengawalan terhadap kemerdekaan yang telah diperjuangkan 

sampai mengorbankan banyak nyawa anak bangsa. Apabila mau berfikir lebih mendalam dan 

berfikir secara falsafi, dapatlah bahwa pemikiran tersebut adalah pemikiran yang murni. 

Karena keberadaan manusia diciptakan sebagai khalifah di muka bumi ini, memiliki 

tanggugjwab yang besar dalam melestarikan ciptaan Allah SWT. Dan yang membimbing 



43 

 

dalam upaya pelestariaan tersebut hanyalah Sang Pencipta. Karena hal tersebut sebagai modal 

dasar dalam upaya merealisasikan perjuangan kemerdekaan yang berdasarkan Pancasila. 

Dari pemaparan di atas telah memberikan penegasan, bahwasanya prinsip-prinsip 

ajaran Islam yang telah memberikan semangat kejuangan dalam meraih kemerdekaan 

Indonesai tidaklah berasal dari ruang yang hampa. Umat Islam bersama dengan pergerakan-

pergerakan nasional, bahu membahu guna mengusir para kolonilaisme dan imperialisme, 

dimana prinsip-prinsipnya yang tidak sejalan dan bertentangan dengan ajaran Islam. Guna 

memperkuat gagasan tersebut, penggalian dari kenyataan sejarah Bumi Nusantara dari sejak 

zaman Majapahit pada prinsipnya kemerdekaan tersebut telah dimiliki dan diperjuangkan 

oleh bangsa Indonesia. Kalau ditinjau dari kenyataan  sejarah secara prinsip dapatlah 

dikatakan bahwa umat Islam telah melakukan asas-asas yang penting bagi dasar Negara, 

terbukti sebagian prinsip-prinsip al-Qur‟an tertuang dalam Pancasila.  

Walaupun orang Islam dengan suka rela menghapus  “tujuh kata” pada sila yang 

pertama dari Pancasila, tiada lain hanyalah untuk memelihara keutuhan dan persatuan bangsa, 

dengan kesadaran bahwasanya bersatu merupakan hal yang wajib didahulukan. Disinilah 

letak ketinggian moralitas umat Islam dalam memperjuangkan mempertahankan 

kemerdekaan Indonesia. 

 

 

b. Faktor Pendorong Umat Islam Mencapi kemerdekaan 

Kemerdekan Indonesia yang telah dicapai merupakan hasil dari perjuangan yang 

sangat panjang, melibatkan seluruh potensi yang ada di dalam masyarakat. Potensi penentu 

dalam kancah perjuangan meraih kemerdekaan terdiri dari berbagai penganut agama dan 

yang terbanyak adalah umat Islam. Sebagai tindak lanjut dalam pengembangan kemerdekaan 

di masa depan, sudah tentu akan banyak ditentukan oleh umat Islam itu. Islam berpangkal 

pada penekanan kemerdekaan  yang utuh dan berimbang diantara kemerdekaan individu dan 

masyarakat, kemerdekaan manusia  dengan lingkungan, kemerdekaan ruhani dan jasmani. 

Ajaran kemerdekaan yang berkenaan dengan keseimbangan diri manusia dan Maha Pencipta  

adalah dorongan yang sangat kuat dalam  mendasari kekuatan yang ada. Ajaran inilah yang 

dinamakan dengan ajaran tauhid. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Prof. Dr. M. Abdul Karim., M. A., M. A dalam bukunya 

Islam dan Kemerdekaan Indonesia, Membongkar Marjinalisasi Peranan Islam dalam 

Perjuangan Kemerdekaan RI. Ia menegaskan bahwasanya keberhasilan Umat Islam dalam 

meraih kemerdekaan didorong oleh beberapa factor. Adapun factor-faktor tersebut yaitu : 



44 

 

1. Faktor Idiologi 

Ajaran keimanan yang tertuang dalam kaum muslim di Indonesia merupakan akidah 

yang kokoh, kuat, dan berakar dalam jiwa mereka. Di dalamnya terkandung ajaran 

yang meletakkan kekuatan pada Maha Pencipta manusia serta alam dan isinya, 

terpancarlah keyakinan bulat akan kekuatan yang ada pada manusia merupakan 

amanah yang harus dilakukan sesuai dengan kehendak-Nya. Sikap serupa itu 

membuahkan gerak, tingkah laku, dan perbuatan yang rela berkorban untuk 

menjunjung tinggi kebenaran. Hal tersebut  merupakan factor tercapainya perjuangan 

kemerdekaan Indonesia. 

2. Faktor Politik 

Ajaran Montesquieu, Voltaire, dan Jean Jacques Rousseau membuahkan “ Revolusi 

Perancis” dan menyebabkan  rasa cinta tanah air Les enfants de la Patri. Ajaran itu 

banyak dibaca oleh pemuda bangsa Indonesia yang sedang belajar, sehingga 

menimbulkan minat untuk mendobrak kekuasaan yang membelit bangsa Indonesia, 

sehingga menimbulkan pergerakan-pergerakan dikalangan kaum muslim, hanya saja 

niat ini belum dapat dicetuskan menunggu saat-saat yang baik sebagai peluang, 

ditambah dengan semangat patriotis pahlawan-pahlawan kemerdekaan seperti Imam 

Bonjol, Diponegoro, dan sebagainya yang ikt mendobrak kekuasaan Belanda untuk 

mencapai kemerdekaan Indonesia (Ma‟arif, 1985 : 1-7). 

3. Faktor Ekonomi 

Keberadaan Indonesia yang berada di antara dua benua, Asia-Australia dan dua 

samudra yaitu samudra India dan Samudra Pasifik. Sehingga dalam strategi ekonomi 

merupakan lintas perdagangan yang sangat menguntungkan. Tanahnya yang subur 

dibelah oleh sungai-sungai dan gunung-gunung merupakan sumber kekuatan 

ekonomi. Juga barang-barang tambang yang tersebar di Nusantara, merupakan 

kekuatan yang mendukung bagi terciptanya kemerdekaan (Servis, 1962 : 7-8). 

4. Faktor Sosial 

Indonesia terdiri dari aneka ragam suku dan agama yang didukung oleh aneka ragam 

susunan kemasyarakatan, tata nilai yang turut serta memberikan alternatife yang 

sangat banyak bagi pembentukkan nilai-nilai kemasyarakatan. Dengan demikian nilai 

diambil dari berbagai macam nilai yang tumbuh dalam tata kemasyarakatan, 

menyebabkan kematangan dan memberikan pandangan yang luas bagi kematangan 

pikiran, sehingga dalam mewujudkan rumusan-rumusan dalam perjuangan mencapai 

kemerdekaan, merupakan rumusan yang didukung oleh kekuatan sosial. Oleh karene 



45 

 

itu, saat menjelang kemerdekaan betapapun juga ada usaha-usaha  untuk memecah 

belah rumusan-rumusan yang terpadu itu mengalami kegagalan-kegagalan. Aneka 

ragam hukum adat yang tumbuh di berbagai tanah air, menggambarkan adanya asas-

asas persamaan yang memancarkan jiwa persatuan. Walupun mereka berbeda dalam 

keyakinan. Tetapi dalam kebiasaan hidup sehari-hari dalam upacara-upacara adat 

masih menampakkan asas persamaan yang memudahkan mereka untuk merumuskan 

dalam konsep-konsep persatuan. 

5. Faktor Budaya 

Hampir seluruh hasil budaya yang berada di Indonesia dapat dipertahankan pada 

budaya yang terpancar dan kebudayaan yang pernah dipersatukan oleh Majapahit dan 

inilah yang diyakini oleh bangsa Indonesia sebagai budaya asli yang dapat 

mempersatukan seluruh yang tersebar di tanah air (Murtopo, 1978 : 16-44). 

B. Perjalanan Panjang Idiologi Negara Indonesia 

Sejak Pancasila ditetapkan oleh Majelis Permusyawaratan Rakyat (MPR) sebagai 

satu-satunya asas bagi seluruh oerganisasi sosial dan politik yang dituangkan dalam ketetapan 

MPR No. II/MPR/1983 tentang Garis-Garis Besar Haluan Negara (GBHN). Ini merupakan 

keputusan politis yang paling gemilang bagi bangsa dan Negara Indonesia sejak 

kemerdekaan. Sebelumnya menjelang kemerdekaan, Pancasila diterima sebagai dasar  

Negara Indonesia setelah melalui perdebatan yang sangat sengit, terutama antara golongan 

nasionalis dan Islam (Pranarka, 1985 :25-54) dan menjadi diskusi yang sangat hangat setelah 

Indonesia merdeka. Dengan ketetapan itu, maka seluruh organisasi sosial dan politik harus 

menyesuaikan diri. Nahdlatul Ulama (untuk selanjutnya ditulis NU) menerima Pancasila 

sebagai asas organisasi pada Muktamar ke-27 bulan Desember 1984 di Situbondo Jawa 

Timur (Sitompul, 2010 : 1). 

Pancasila adalah warisan dari jenius Nusantara. Sesuai dengan karaktreistik 

lingkungan alamnya, sebagai negeri lautan yang ditaburi pulau-pulau (archipelago). Istilah 

yang lazim dipakai untuk melukiskan Negara Indonesia adalah “ Negara kepulauan”, yang 

mengandung daratan. Menarik, bahwa Soekarno pernah menyebut Negara Indonesia sebagai 

”Negara lautan yang ditaburi pulau-pulau”. Oleh karena itulah, Indonesia lebih sesuai dengan 

istilah archipelago “ kekuasaan lautan”. Jenius Nusantara  juga merefleksikan sifat lautan. 

Sifat lautan adalah menyerap dan membersihkan, menyerap tanpa mengotori lingkuangan. 

Sifat lautan juga dalam keluasannya, mampu menampung segala keragaman jenis dan ukuran 

(Latif, 2011 : 2 ).  



46 

 

Dijelaskan juga oleh Yudhi Latif bahwa Indonesia merupakan Negara kepulauan 

terbesar di dunia, yang membujur di titik strategi persilangan antar benua dan antar samudara, 

dengan daya tarik kekayaan sumber alam yang berlimpah. Keberadaan Indonesia sejak lama 

telah menjadi titik temu penjelajahan bahari yang membawa pelbagai arus peradaban. Maka, 

jadilah Nusantara sebagai taman sari peradaban dunia. Nusantara juga merefleksikan saifat 

tanahnya yang subur, terutama akibat debu muntahan deretan pegunungan vulkanik. 

Keberadaan tanah yang subur, memudahkan segala bentuk tanaman tumbuh dengan 

suburnya. Nusantara juga sanggup menerima dan menumbuhkan apapun budaya dan idiologi 

yang masuk, sejauh dapat dicerna oleh sistem sosial dan tata nilai yang telah ada. 

Etos pertanian masyarakat Nusantara bersifat relegius dan gotong-royong, dalam 

rangka meringankan penggarapan lahan secara bersama-sama. Sifat relegius dan sensitivitas 

kekeluargaan juga memijarkan daya-daya etis dan estetis yang kuat. Maka jadilah Nusantara 

sebagai pusat persemaian dan penyerbukan silang budaya yang mengembangkan pelbagai 

corak kebudayaan yang lebih banyak dibandingkan dengan kawasan Asia manapun 

(Oppenheimer, 2010 : xxvii). 

 Penindaan ekonomi poltik oleh kolonialisme-kapitalisme memang banyak menggerus 

sifat-sifat kemakmuran, cosmopolitan, relegius, toleransi, dan kekeluargaan dari tanah air ini. 

Di sisi lain kolonialisme-kapitalisme juga mengandung kontradiksi-kontradiksi internal 

tersendiri yang membawa unsur-unsur emansipasi baru, seperti humanisme, prikebangsaan, 

demokrasi, dan keadilan yang dapat memperkuat karakter bangsa. Persenyawaan antara 

anasir karakter asal yang mengendap laten dalam jiwa penduduk dan visi emansipasi baru itu 

diidealisasikan oleh para pendiri bangsa sebagai sumber jati diri, dasar falsafah, dan 

pandangan hidup bersama. 

 Ketika Dr. Radjiman Wediodiningrat selaku Ketua Badan  Penyelidik Usaha 

Persiapan Kemerdekaan (BPUPKI), pada tanggal 29 Mei 1945 meminta kepada sidang guna 

mengemukakan dasar Negara Indonesia merdeka. Permintaan tersebut menjadikan 

rangsangan guna memutar kembali ingatan para pendiri bangsa, hal ini menjadikan semangat 

bagi mereka guna menggali kembali kekayaan yang dimiliki oleh Nusantara baik kekayaan 

kerohaniaan, kepribadian, dan wawasan kebangsaan yang telah terpendam dalam lumpur 

sejarah perjalanan bangsa Indonesia. 

 Penggalian sejarah yang lama terpendam membuahkan hasil prinsip-prinsip dasar 

Negara Indonesia merdeka yang dirumuskan oleh para pendiri bangsa dan tidaklah dipungut 

dari udara. Melainkan prinsip-prinsip tersebut digali dari bumi sejarah keindonesiaan yang 

mengalami lika-liku perjuangan yang panjang. Penggalian falsafah bangsa tidak berhenti 



47 

 

sampai zaman gelap penjajahan, akan tetapi penggalian tersebut menerobos jauh kebelakang 

hingga jauh ke zaman kejayaan Nusantara. Para pendiri bangsa senantiasa memikirkan dan 

merasakan apa yang dialami bangsanya selama masa penjajahan dan mengingat apa saja yang 

pernah mereka perjuangkan dan impikan sebagai sumber pembebasan, kebahagiaan, dan 

identitas bersama (Latif, 2011 : 4-5 ). 

C. NU dan Asas Tunggal Yang Final 

  Penerimaan NU atas Pancasila benar-benar dipikirkan oleh NU secara matang dan 

mendalam. NU adalah organisasi kemasyarakatan yang pertama menuntaskan penerimaannya 

atas Pancasila. Kendati demikian, hal itu bukanlah alasan untuk menuduh bahwa penerimaan 

itu karena ia bersikap akomodatif, dan juga tidak benar bahwa kembalinya NU menjadi 

organisasi keagamaan atau meninggalkan politik praktis sebagai sikap yang emosional 

(Karim, 1983 : 90-91). NU bukan hanya yang pertama menerima, melainkan juga yang paling 

mudah menerima Pancasila. Muhamadiyah menerima pancasila setelah terbitnya Undang-

Undang Nomor 8 Tahun 1985 tentang organisasi kemasyarakatan (Harun, 1986 : 33-69). 

  Pertemuan ulama yang menentukan masa depan NU berlangsung di Surabaya pada 

tanggal 1 Mei 1982, kota yang memiliki arti historis bagi NU, karena di kota inilah NU 

didirikan (Irsyam, 1984 : 123). Dengan tindakan itu mereka menunjukkan kembali 

kapasitasnya sebagai ulama. Disadari bahwa prosesnya akan rumit bila mengikuti AD/ART, 

padahal NU membutuhkan tindakan yang segera, karena itulah para ulama melalui rais „Am 

Ali Maksum, tampil dengan mengandalkan hukum Islam. Tindakan para ulama yang 

demikian itu, menjadikan pertentangan dikalangan intern NU semakin terbuka, sehingga 

membutuhkan penyelesaikan segera. Idham Chalid yang telah mencabut pengunduran dirinya 

karena diprotes oleh pengurus wilayah, menghimpun kekuatan dan menginginkan segera 

diadakan Muktamar. Sedangkan para ulama lebih memperhatikan perlunya diadakan Munas 

(Musyawarah Nasional Alim Ulama NU) terlebih dahulu yang akan menjadi rekomendasi 

bagi Muktamar NU XXVII. Sementara itu, asas Pancasila sebagai isu nasional juga harus 

mendapat perhatian NU. Karena pertentangan sudah terbuka, masa depan NU tidak lagi 

ditentukan oleh dirinya sendiri, tetapai juga oleh pemerintah (kepada pihak mana izin 

mengadakan Muktamar/Munas diberikan) dan bagaimana NU menanggapi asas Pancasila 

sebagai isu nasional (Sitompul, 2010 : 167-168). 

  Pihak ulama berhasil memenangkan perhatian pemerintah yang terbukti dengan 

mendapatkan green light untuk menyelenggrakan Munas. Kemudian Munas diselenggarakan 

di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi‟iyah Sukorejo Situbondo. Pesantren yang dipimpin dan 

diasuh oleh KH. As‟ad Syamsul Arifin pada bulan desember tahun 1983. Sedangkan 



48 

 

kelompok politisi (Idham Chalid dan kawan-kawan ) juga melakukan pendekatan kepada 

pemerintah. Akan tetapi. Sebagaimana di tegskan oleh pihak ulama, bahwasanya 

permasalahan asas tunggal Pancasila telah dibicarakan kepada pemerintah, ketika KH. As‟ad 

Syamsul Arifin menemui presiden Suharto sebelum Munas: 

Kiai haji As’ad Syamsul Arifin sesepuh Syuriah NU dari Jawa Timur belum lama 

berselang telah lama diterima oleh Presiden Soeharto dalam pertemuan khusus. Dalam 

pertemuan itu KH. As’ad Syamsul Arifin telah menegaskan pendirian sebagaian besar  

ulama dan umat Islam Indonesia bahwa mereka menerima Pancasila hukumnya adalah 

wajib…. KH. As’ad juga menyatakan pendapatnya tentang perlunya diadakan suatu 

musyawarah nasional alim ulama untuk meratakan pendirian itu. Munas tersebut 

antara lain akan memasyarakatan sikap yang diutarakan KH. As’ad dan sekaligus 

dilihat kemungkinan perubahan Anggaran Dasar NU sebagai konsekuensi dari 

pernyataan tersebut…pernyataan di hadapan Presiden Soeharto itu adalah sikap dan 

pendirian KH. As’ad dan bukan sama sekali permintaan presiden (Sitompul, 2010 168-

169). 

 

 Pernyataan yang dikemukaan oleh KH. As‟ad bukanlah sikap yang mendahului 

Munas atau takut menghadapi tekanan. Untuk memahami hal tersebut tentulah harus 

memahami ranah kehidupan dalam organisasi Nahdlatul Ulama. Pertama, keberadaan ulama 

dan pesantrennya memiliki kewibawaan yang sangat kuat dimata umat. Keberadaan para 

ulama yang menjadi inisiator dan konseptor keputusan Muktamar Situbondo adalah ulama 

yang memiliki basis umat dan memiliki kewibawaan serta pesantren yang besar. Diantara 

ulama tersebut adalah Kiai Ali Maksum, Kiai Mahrus Ali, Kiai As‟ad Syamsul Arifin, Kiai 

Ahmad Siddiq dll. Kedua, sebagai pemimpin umat Islam tradisional, keputusan mereka 

diyakini bukanlah semata-mata berdasarkan pertimbangan politik, melainkan keputusan yang 

benar-benar berdasarkan keagamaan. Ketiga, sebagai pemimpin umat Islam tradisional, para 

ulama memahami dinamika terhadap perkembangan dan kebutuhan umat, serta sebagai 

bantahan terhadap adanya pendapat yang mengatakan bahwa Islam merupakan agama yang 

konservatif dan kaku, sehingga Islam tidak mampu berkembang dan beradaptasi. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Watt bahwasanya sejarah Islam membuktikan kemampuannya 

untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan : 

Jika seseorang melihat dengan seksama kepada sejarah Islam ia akan mendapatkan 

banyak pristiwa berlangsungnya “adaptasi” itu secara sungguh-sunggug.  Perubahan-

perubahan dalam Islam yang sifatnya adaptif telah terjadi pada masa lalu, sehingga ia 

akan membenarkan seseorang mengharapkan agar Islam dapat menyesuaikan dirinya 

dengan persoalan-persoalan masa lalu. 

 

  Watt memuji peranan dua orang teolog muslim yang mampu menumbuh kembangkan 

tradisi Islam (sunni) dalam situasi yang baru, sebagaimana yang dilakukan oleh al-Asy‟ari 

dan al-Ghazali (dua teolog yang sangat berpengaruh dikalangan jamiyah Nahdlatul Ulama). 



49 

 

Dalam hal ini peranan ijma’(konsesus) sangat besar sekali untuk “ mengadaptasikan ajaran 

dan tradisi Islam dengan situasi baru). Consensus atau persetujuan bersama masyarakat Islam 

ini, kemudian menjadi kekuatan yang harus diperhitungkan, meskipun konsensus berjalan 

lamban. 

 Ada empat agenda dalam Munas 1983 yaitu : 

1.  Pemulihan NU kepada khittah 1926. NU kembali menjadi organisasi keagamaan 

dengan mengarahkan program NU kepada situasi pembangunan dan mengatr 

perangkat organisasi yang mendukung cita-cita NU sesuai khittah 1926. 

2.  Pemantapan Pancasila sebagai asas organisasi. Dibahas penerimaan Pancasila sebagai 

asas dan penjabarannya dalam Anggaran Dasar. 

3.  Penegasan batasan-batasan bagi penyaluran aspirasi politik warga NU melalui 

kekuatan sosial politik yang ada 

4.  Pembahasan masalah keagamaan (masail diniyah). 

a. Deklarasi Hubungan Pancasila dengan Islam 

Adapun mengenai asas tunggal Pancasila, NU menegaskan dalam deklarasi tentang 

hubungan Pancasila dengan Islam. Sebagai mana yang tertuang dalam Keputusan Munas alim 

Ulama NU No.11/MANU/1404/1983 Tentang Pemilihan Khittah NU 1926 yaitu : 

1. Pancasila sebagai dasar dan falsafah Negara Republik Indonesia bukanlah 

agama, tidak dapat menggantikan agama dan tidak dapat dipergunakan untuk 

menggantikan kedudukan agama 

2. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai dasar Negara Republik Indonesia 

menurut Pasal 29 ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945, yang menjiwai sila-

sila lain, mencerminkan tauhid menurut pengertian keimanan dalam Islam. 

3. Bagi Nahdlatul Ulama, Islam adalah aqidah dan syari‟ah, meliputi aspek 

hubungan manusia dengan Allah dan hubungan antar manusia. 

4. Penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan dan upaya 

umat Islam Indonesia untuk menjalankan syari‟at agamanya. 

5. Sebagai konsekwensi dari sikap di atas, Nahdlatul Ulama berkwajiban 

mengamankan pengertian yang benar tentang Pancasila dan pengamalannya 

yang murni dan konsekwen oleh semua pihak. 

b. Landasan Pemikiran NU Menerima Pancasila 

Penerimaan NU terhadap asas tunggal Pancasila tidaklah bermula dari ruang yang 

hampa. Nahdlatul Ulama memiliki landasan yang kuat dalam menentukan keputusan 



50 

 

diterimanya Pancasila sebagai asas tunggal yang sudah final. Adapun landasan tersebut 

adalah : 

1. Konsep Fitrah 

 Penerimaan NU benar-benar telah dipikirkan dari sudut pandang pertimbangan 

keagamaan. Dalam muktamar itu, NU memahami ulang dasar-dasar keagamaannya dan dari 

sana merumuskan sikapnya terhadap perkembangan yang sedang dihadapi. Dasar-dasar 

keagamaan paham ahlussunnah wal jama‟ah dijabarkan sebagai berikut : 

Nahdlatul Ulama mengikuti pendiri, bahwa Islam adalah agama yang fitri, yang 

bersifat menyempurnakan segala kebaikan yang sudah dimiliki oleh manusia. 

Paham keagamaan yang dianut oleh Nahdlatul Ulama bersifat menyempurnakan 

nilai-nilai yang baik yang sudah ada dan menjadi milik serta ciri-ciri suatu 

kelompok manusia seperti suku ataupun bangsa, dan tidak bertujuan menghapus 

nilai-nilai tersebut. 

 

Inilah Islam pada hakekatnya menyerahkan diri (self-commitment) sebagai 

respon terhadap gerak hati yang tertanam di dalam fitrah manusia suatu 

kedamaian batin yang tidak dapat diperoleh tanpa menemukan Allah dan 

menyembah Dia. 

 

Secara singkat, Islam tidak terbatas pada manusia saja. Islam mencakup seluruh 

unsur yang ada, Islam dari segala “sesuatu” dapat secara sukarela atau 

terpaksa. Tetapi didalam kedua-duanya ia tetap merupakan muslim, karena jika 

tidak demikian, ia harus berada di luar hal-hal yang ada dan bebas dari segala 

hukumannya. (Othman, 1981 : 3-8). 

 

 Fitri atau fitrah merupakan suatu keonsep dalam Islam yang sang penting. Fitrah 

merupakan dorongan yang sudah tertanan di dalam diri manusia untuk menemukan Tuhan. 

Dorongan hati (fitrah) itulah yang menyebabkan manusia menyerahkan diri (Islam) kepada 

Allah. Sebagaimana diungkapkan oleh al-Ghazali, dalam upaya mencapai kebahagiaan 

manusia selalu terancam oleh “ kecintaan terhadap nafsu” yang dapat menghalanginya 

mengikuti fitrah. Berladaskan hal tersebut al-Ghazali melihat “ ada tingkatan-tingkatan dalam 

Islam yang sesuai dengan tingkat pengetahuan yang dimilikinya (Sitompul, 2010 : 176). 

 Oleh karena itulah, sikap keagamaan NU seperti yang dirumuskan  di atas dapat 

dipahami selalu pola pemikiran al-Ghazali. NU tidak bersikap antithesis terhadap suatu nilai 

masyarakat. Sepanjang nilai atau sistem dalam masyarakat tidak bertentangan dengan 

keyakinan Islam, maka ia memiliki potensi untuk diarahkan dan dikembangkan sehingga 

biasa selaras dengan tujuan-tujuan dalam Islam. Dalam pengertian tersebutlah NU bersikap “ 

menyempurnakan segala kebaikan yang sdah dimiliki oleh manusia”. Begitu juga pandangan 

al-Ghazali tentang masyarakat yang penting untuk digaris bawahi adalah “ bagaimana 

mengharmoniskan segala aktivitas untuk mencapai kebahagiaan tertinggi atau pemenuhan 



51 

 

diri (sa‟adah). Disinila keberadaan masyarakat yang membutuhkan petunjuk, ajaran, dan 

rahmat Allah SWT. Dari situlah NU bersikap inklusif, karena mengakui nilai-nilai yang baik 

yang sudah ada dan akan bersikap kritis konstruktif karena bertujuan menyempurnakan nilai-

nilai tersebut. 

 Dalam deklarasi tentang hubungan Pancasila dan Islam, menegaskan bahwasana 

Pancasila bukanlah agama dan tidak bisa menggantikan agama. Keberadaan Pancasila 

merupakan suatu produk ijtihad masyarakat yang diperlukan guna tercapainya kelestarian dan 

kedamaian masyarakat. Pancasila dinilai sebagai falsafah bangsa, sedangkan agama adalah 

wahyu. Sering digunjingkan bahwasanya Islam tidak bisa memisahkan antara agama dan 

politik. Memang benar NU tidak memisahkan agama dan politik atau agama dengan 

masyarakat. Akan tetapi ia membedakan mana bidang yang berguna untuk ditanggapi dan 

mana yang tidak berguna demi tujuan keagamaan. Senada dengan penjelasan al-Ghazali : 

Mencari kebenaran meminta sang pencarinya untuk membedakan antara hal-hal 

dan tujuan yang penting dan perlu yang ada dalam masyarakat dengan hal-hal dan 

tujuan-tujuan tidak penting dan tidak perlu (Othman, 1981 : 252). 

 

  Dalam deklarasi termaktub penerimaan asas Pancasila diputuskan sebagai dasar dan 

jalan bagi NU untuk menjalankan syari‟at (hukum agama) Islam :  

Penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan dari upaya umat 

Islam Indonesia untuk menjalankan syari’atnya. 

 

2. Konsep Ketuhanan 

 Nahdlatul Ulama merumuskan Ketuhanan Yang Maha Esa dalam Muktamar Situbondo, 

sebagaimana termaktub dalam Undang-Udang Dasar 1945 Pasal 29 (1) merupakan ruh yang 

mampu menjiwai sila-sila selanjutnya dan telah mencerminkan nilai tauhid sebagaimana 

pengertian keimanan dalam Islam. Negara Pancasila senantiasa disifatkan sebagai jalan 

tengah dalam memahami Negara agama dan Negara sekuler. Negara membantu 

mengembangkan kehidupan beragama, akan tetapi keberadaannya tidak mencapuri 

perjalanan kehidupan internal umat beragama. 

 Prinsip Ketuhanan yang merupakan pokok perdebatan sengit di antara kalangan 

nasionalis muslim dan nasionalis sekuler sejak sebelum kemerdekaan diselesaikan secara 

tuntas oleh NU dengan menyatakan bahwa sila itu mencerminkan ketahuidan dalam Islam. 

Mencerminkan berarti membayangkan atau mengambarkan suatu perasaan, keadaan batin, 

dan sebagainya. KH. Ahmad Siddiq pada Muktamar 1984 terpilih sebagai Rais „Am adalah 

orang yang boleh dikatakan sebagai konseptor utama keputusan Munas 1983 dan 1984. Ia 

menjelaskan dalam makalahnya pada waktu Muktamar bahwasanya : 



52 

 

a. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa mencerminkan pandangan Islam akan keesaan Allah, 

yang dikenal juga dengan sebutan tauhid 

b. Adanya pencantuman anak kalimat “ Atas berkat rahmat Allah Yang Maha Kuasa” 

pada pembukaan Undang-Undang dasar 1945, yang menunjukkan kuatnya wawsan 

keagamaan dalam kehidupan bernegara kita sebagai bangsa. 

 

 Pengertian “mencerminkan” tampaknya sudah dipilih secara matang. Tidak disebutkan 

bahwa itu sesuai dengan ajaran tauhid Islam. Bukankah menyamakan Ketuhanan Yang Maha 

Esa dengan tauhid dibantah oleh kalangan nasionalis sekuler dan kalangan lainnya yang non-

Islam (Sitompul, 2010 : 184). Juga tidak dikatakan bahwasanya hal itu tidak ada kaitannya 

dengan tauhid dalam Islam. Sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Ghazali dalam tulisanya 

(Esai Mengenai Jerussalem) yang menjelaskan perjalanan pengembaraannya sebagai seorang 

sufi yang mencari kebenaran, ia menjelaskan asal mula kepercayaan pada kalangan awam : 

Kepercayaan kepada Allah lahir di dalam diri setiap manusia karena fitrahnya (sifat 

yang ditanamkan Allah ke dalam diri manusia sewaktu menciptakannya), dan tak 

seeorang pun dapat menghindari dorongan fitrahnya untuk mencari pengetahuan 

mengenai Allah… Lagi pula, di dalam al-Qur’an kita jumpai banyak sekali “ 

penanda-penanda” yang dapat berperan sebagai dasar kepercayaan kepada 

Allah…yang mudah difahami…untuk membuatnya percaya kepada Pencipta Yang 

Tunggal Yang Memerintah dan Mengendalikan alam semesta (Othman,1981 : 185-

186). 

  

Selanjutnya al-Ghazali mengenal tingkatan pemahaman akan keesaan Allah 

sehubungan dengan perkembangan diri agar sampai pada pengenalan yang penuh, 

sebagaimana kacamata sufisme. Akan tetapi sepanjang untuk orang-orang awam, al-Ghazali 

sudah puas dengan pemahaman yang sederhana. Pandangan al-Ghazali menegaskan 

bahwasanya kendatipun Ketuhanan Yang Maha Esa tidak dikatakan identik dengan tauhid 

bukan berarti terlepas dari penilaian Islam. Penciptaan Allah sangatlah luas dan bisa dikenal 

dengan ciptaan-Nya. Karena itulah, Islam hanya perlu mengembangkan kefitrahan manusia 

dan Islam tidak akan menerima suatu Negara sekuler sebab hal itu melepskan suatu bidang 

dari keagamaann. Islam tidak megengenal pemisahan agama dari politik. Bagi NU yang 

terpenting adalah Negara dapat menegakkan nilai-nilai keagamaan (Islam) pada semua 

bidang kehidupan. Sebagaimana ditegaskan oleh Abdurrahman Wahid ketika berbicara 

tentang kebudayaan. Ia menjelaskan ada dua fungsi yaitu fungsi inspiratif “ memberikan 

kekuatan pendorong” dan fungsi normatife “mengatur dan mengarahkan” kehidupan 



53 

 

masyarakat (Sitompul, 2010 : 185). Peluang tersebut sudah terbuka didalam Negara 

Pancasila. 

Konsep Islam sebagai suatu yang menyeluruh (ad-Din) adalah konsekwensi logis dari 

ajaran keesaan Allah (tauhid). Ia adalah konsep bukan idiologi baku yang tinggal diterapkan 

dalam masyarakat. Dalam pandangan al-Ghazali, Allah tidak menciptakan sesuatu dengan 

sia-sia, karena apa yang baik dan buruk diukur dari kemanfaatannya dalam kehidupan. Oleh 

karena itu, wawasan keagamaan NU diperkuat juga oleh UUD 1945 yang memuat anak 

kalimat “ Atas berkat rahmat Allah “. Memang keberadaan Pancasila itu sendiri bersifat 

filosofis, akan tetapi apabila diperhatikan rumusan sila pertama dan anak kalimat. Maka 

Negara Indonesia benar-benar mengutamakan landasan dan wawasan keagamaan bagi 

kehidupan berbangsa, bernegara, dan bermasyarakat. 

Karakter kehidupan bangsa Indonesia yang religious terkamtub dalam UUD 1945 

merupakan pengejwantahan dari berbagai tradisi keagamaan bangsa Indonesia. Jika diamati 

dan difahimi lebih mendalam karakter NU sebagai organisasi keagamaan yang tradisional, 

menerima tradisi sufistik, maka dengan mudah NU menerima Pancasila dengan 

mengutamakan landasan keagamaan. Dengan menerima Pancasila berdasarkan pertimbangan 

teologis seperti diuraikan di atas. Jam‟iyah Nahdlatul Ulama telah menegaskan bahwasanya 

karakter keagamaan sedikit banyak telah memenuhi aspirasi Islam, yaitu segala tingkah laku 

dalam kehidupan masyarakat baik dalam pengambilan kebijakan akan menjadikan nilai-nilai 

keagamaan sebagai rujukan. 

 

 

3. Pemahaman Sejarah 

  Pertimbangan NU menerima Pancasila juga dilatarbelakangi oleh perjalanan sejarah  

dan peranan umat Islam turut serta memperjuangkan kemerdekaan Indonesia. Sebagaimana 

pokok pikiran KH. Achmad Siddiq yang dituangkan dalam Muktamar Situbondo. Adapun 

pokok pikiran tersebut yaitu : 

1. Perjuangan Umat Islam Indonesia untuk menolak penjajahan dan memperjuangkan 

kemerdekaan bangsa dari tangan penjajah telah berlangsung sejak lama. 

2. Ketika perjuangan merebut kemerdekaan sudah mendekati keberhasilannya, umat Islam 

memberikan saham yang sangat besar dalam persiapan lahirnya Negara Indonesia 

merdeka. Melalui para pemimpinnya, umat Islam ikut menentukan wujud, asas, dan 

hukum Negara yang akan lahir itu. 



54 

 

3. Setelah Negara Republik Indonesia diproklamirkan, umat Islam tanpa ragu-ragu 

membela dan mempertahankan kemerdekaan itu, bukan saja sebagai kewajiban 

nasional, melainkan juga kewajiban agama. 

4. Ketika revolusi fisik telah selesai, umat Islam memberikan saham pula dalam pengisian 

kemerdekaan yang dicapai dengan penuh pengorbanan itu. Keikutsertaan umat Islam 

itu terbukti dalam dua jenis kerja besar. 

a. Umat Islam berhasil turut menjaga keutuhan Negara dari gangguan gerakan-

gerakan separatis dan pemberontakan-pemberontakan bersenjata. 

b. Di era Orde Baru, umat Islam turut mengisi kemerdekaan dalam bentuk 

partisipasi penuh dalam pembangunan nasional yang sedang berlangsung 

dewasa ini (Sitompul, 2010 : 188). 

  Perjalanan dan fakta sejarah peranan umat Islam merebut dan mempertahankan tanah 

Nusantara dari penjajahan sangatlah besar. Uraian ini bukanlah sebagi klaim status politis. 

Akan tetapi sebagai penegas bahwa keberadaan umat Islam merupakan bagian integral dari 

perjuangan bangsa. Nilai sejarah terletak dalam pemahaman fakta-fakta yang ada. Dalam 

rangka nasionalisme, ia dapat menjadi pedang bermata dua; dapat membangkitkan solidaritas 

dan sekaligus perpecahan, seperti yang terjadi di Dunia Arab modern yang mayoritas 

beragama Islam. 

  Penilaian sejarah terletak pada sudut pandang penafsiran dalam memahaminya, tdak 

jarang adanya penafsiran/pemahaman disesuaikan dengan perkembangan zaman. KH. 

Achmad Siddiq dengan dalil-dalil hokum Islam (fiqih) memberikan kesimpulan keagamaan, 

sebagaimana dituangkan pada Mutamar Situbondo. Adapun kesimpulan tersebut yaitu : 

a. Mendirikan Negara dan membentuk kepemimpinan Negara untuk memelihara 

keluhuran agama dan mengatur kesejahtraan kehidupan duniawi wajib hukumna. 

b. Kesepakatan bangsa Indonesia untuk mendirikan Negara Republik Indonesia adalah 

sah dan mengikat semua pihak, termasuk umat Islam. 

c. Hasil kesepakatan yang sah itu, yaitu Negara Kesatuan Republik Indonesia  adalah 

sah, dilihat dari pandangan Islam, sehingga harus dipertahankan dan dilestarikan 

eksistensinya. 

d. Sahnya kesepakatan, hasil kesepakatan, dan keterikatan semua pihak itu berlanjut 

pada hal-hal berikut : 

 Kewajiban menurut wujud, asas, dan hukum Negara sebagaimana ditetapkan 

dalam kesepakatan. 



55 

 

 Kewajiban menjaga dan mengamalkan asas dalam hokum dasar sebagaimana 

ditetapkan dalam kesepakatan, berarti kewajiban menjaga agar asas dan hokum 

dasar itu tidak disimpangkan dan diselewengkan. 

 Kewajiban untuk taat kepada penguasa Negara yang sah, dalam hal yang tidak 

mengajak kepada kekufuran, ingkar kepada Allah, dan pada kemaksiatan yang 

nyata. 

 Kewajiban beramar ma‟ruf nahi mungkar (melakukan apa yang diketahui baik 

dan menjauhi apa yang dibenci Allah) dan saling menasehati, tidak terkecuali 

kepada pemerintah, menurut cara-cara yang sebaik-baiknya. 

 Kewajiban untuk ikut serta secara aktif dan konstruktif dalam upaya 

mewujudkan tujuan didirikannya Negara.  

Dari pendapat-pendapat yang dijadikan dalil untuk kesimpulan keagamaannya, dalam 

sejarah Islam banyak nama-nama yang terkenal seperti, Abu Hurairah, Ahmad bin Hanbal, 

Ibn Khaldun dll. Hal ini menunjukkan bahwasanya NU yang claim tradisionalis dalam 

menanggapi perkembangan social-politik sanggup melakukannya tanpa kehilangan 

hakikatnya, NU sering dituduh kaku dan lamban. Justru kesetiaan terhadap nilai-nilai tradisi 

menjadikan NU sanggup merumuskan sikap-sikap keagamaan yang relevan dengan 

menafsirkan sumber rujukan klasik. 

Konsepsi Islam yang universalistik menjadikan NU mempunyai landasan yang sah 

guna menginternalisasikan diri dengan perkembangan dan sekaligus menyingkirkan sikap 

yang ingin mendominasi perkembangan. Secara asasi dan asali, berdirinya Negara telah 

mencerminkan manifestasi aspirasi Islam, kendati Negara itu sendiri tidak berdasarkan Islam, 

tetapi mempunyai “ kewajiban untuk ikut serta secara aktif dan konstruktif dalam upaya 

mewujudkan tujuan didirikannya Negara.” Karakter NU yang tradisional, dalam arti memiliki 

sumber refrensi dan rujukan dalam tradisi, membuat NU mampu memilih apa yang terbaik, 

tetapi sah untuk kelangsungan dan perkembangan Islam dalam situasi yang lebih maju. 

Mengenai pemahaman sejarah, peran serta umat Islam dalam kehidupan bangsa dan wawasan 

keagamaan yang dianut oleh Negara, yang dinilai sah menurut Islam. Oleh karena itu KH. 

Achmad Siddiq menyimpulkan sikap NU yaitu “ Republik Indonesia adalah bentuk upaya 

final seluruh nation teristimewa kaum muslimin untuk mendirikan Negara di wilayah 

Nusantara”.  Oleh karena itulah, penerimaan NU atas asas Pancasila ditegaskan dalam 

anggaran Dasar jam‟iyah Nahdlatul Ulama. NU menerima “ panjang-lebar”, menerima 

dengan sikap positif, menerima dalam rangka perjuangan bangsa dan Negara untuk mencapai 



56 

 

masyarakat yang adil dan makmur. Dan penerimaan Pancasila sebagai asas tunggal yang 

sudah final dimuat dalam muqodimah Anggaran Dasar Jam‟iyah Nahdlatul Ulama.  

D. Penutup 

Perjalanan panjang sejarah berdirinya Negara Indonesia pada saat memproklamirkan 

kemerdekaan, terdiri dari berbagai komunitas yang bersatu padu, menyusun kekuatan 

bersama untuk mendirikan sebuah Negara yang merdeka dan berdaulat. Tekat bulat untuk 

menentukan masa depan tersebut didorong oleh suatu kekuatan besar yang dilatarbelakangi 

alam pikiran yang memadahi. Begitu juga halnya dengan peranan umat Islam dalam 

perebutan kemerdekaan tidaklah bisa dipandang sepele.  

Fakta sejarah telah menjelaskan, bagaimana peranan umat Islam khususnya warga NU 

dalam upaya mengkonsolidir kekuatan melakukan perlawanan terhadap hegemoni yang 

dilakukan oleh para penjajah dengan menggunakan kekuatan fisik dan kultural. Sampai pada 

pembentukan idiologi Negara yang mengalami perdebatan sangat panjang.  Jam‟iyah 

Nahdlatul Ulama memiliki tanggungjawab besar dalam melakukan pengawalan kemerdekaan 

Indonesia. Hal ini menjadi bukti bahwasanya komitmen Jam‟iyah Nahdlatul Ulama dalam 

membentengi  bangsa Indonesia tidak akan lekang dimakan waktu.  

Pasca kemerdekan, para pendiri bangsa mengalami perdebatan panjang dalam 

penentuan idiologi Negara yang mampu menampung dan mengayomi seluruh kepentingan 

rakyat Indonesia. Ketika ditetapkannya Pancasila sebagai asas tungal yang sudah final. Maka, 

Jam‟iyah Nahdlatul Ulama mengambil sikap dengan tegas penerimaan Pancasila sebagai 

Idiologi Negara Republik Indonesia dengan melakukan diskusi panjang dan mengambil 

rujukan kitab klasik sebagi dasar pengambilan keputusan tersebut. 

Dengan perjalanan waktu, idiologi bangsa Indonesia mengalami cobaan yang berat 

baik gempuran dari luar maupun dari dalam Negeri. Pergulatan panjang penentuan Pancasila 

sebagai idiologi Negara yang dilakukan oleh para pendiri bangsa, seolah-olah tinggal wacana 

dan cerita saja. Implementasi nilai yang terkandung dalam Pancasila mengalami pengaburan 

dan terjadi kemosrotan tajam dikalangan rakyat Indonesia. Terjadinya fenomena khilafah 

menjadi ancaman tersendiri bagi bangsa Indonesia. Belum lagi nilai-moral Pancasila yang 

tidak teraktualisasikan dengan baik dalam perjalanan kehidupan rakyat Indonesia, sehingga 

terjadi tindakan korupsi stuktural yang dilakukan oleh para wakil rakyat, keadilan yang 

belum berpihak, terorisme yang menghantui kedamaian dan kenyamanan rakyat, 

pembunuhan antar anak bangsa, bentrokan antar warga yang tidak kunjung berakhir. 

Oleh karena itu, marilah kita bermuhasabah merefleksikan jati diri kita sebagai anak 

bangsa. Menanamkan kembali nilai-nilai moral Pancasila sebagai pedoman dalam 



57 

 

menjalankan kehidupan berbangsa dan bernegara dengan baik. Janganlah selalu menyalahkan 

Pancasila dan ingin mengubahnya dengan idiologi yang berbeda. Pancasila adalah asas 

tunggal yang final dan harus dipertahankan sampai titik darah penghabisan. Pancasila tidak 

akan memiliki makna yang signifikan, apabila kita sebagai anak bangsa tidak memahami 

filosofi dan nilai moral yang ada dalam diri Pancasila, serta mengimplementasikan dalam 

kehidupan sehari-hari.  

 

 

DAFTAR  PUSTAKA 

 

Boland. J. B. 1971. The Stuggle of Islam in Modern Indonesia. The Hague : Martinus Nijhoff. 

Harun, Lukman. 1986. Muhamadiyah dan Asas Pancasila. Jakarta : Pustaka Panjimas. 

Irsyam, Mahrus. 1984. Ulama dan Partai Politik. Jakarta : Yayasan Perkhidmatan 

Karim, M. Abdul. 2005. Islam dan Kemerdekaan Indonesia, Membongkar Marjinalisasi 

Islam Dalam Perjuangan Kemerdekaan RI. Yogyakarta : Sumbangsih Pres. 

 

Karim, M. Rusli. 1983. Perjalanan Partai Politik di Indonesia. Jakarta : Rajawali Press. 

Latif, Yudhi. 2011. Negara Paripurna, Historisitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. 

Jakarta : Gramedia. 

 

Ma‟arif, Ahmad Syafi‟i. 1985.  Islam and Nationalism in Indonesia. Bandung : Mizan. 

Murtopo, Ali. 1978. Strategi Kebudayaan. Jakarta : Yayasan Proklamasi 

Oppenheimer, S. 2010. Eden in the East, Benua yang Tenggelam di Asia Tenggara. Jakarta : 

Ufuk.  

 

Othman, Issa, Ali. 1981. Manusia Menurut Al-Ghazali. Bandung : Pustaka. 

Pranarka, A. M. W. 1985. Sejarah Pemikiran Tentang Pancasila. Jakarta : ICIS. 

Ridha, al-Sayid Muhammad Rasyid. 1373 H. Tafsir al-Qur’an al-Hakim / Tafsir al-Manar. 

Jilid V. Mesir : Maktabah al-Qur‟an. 

 

Sitompul, Martahan,Einar. 2010. NU Pancasila. Yogyakarta : LKiS. 

 

 

 


