PANCASILA DAN NAHDLATUL ULAMA
DALAM BINGKAI NEGARA KESATUAN REPUBLIK INDONESIA (NKRI)
Oleh : Jamal Ghofir

Abstract
NU's acceptance of Pancasila was deeply and seriously thought NU. This made NU the first
community organization to complete its acceptance of Pancasila. However, it has wrongly
been used as an excuse to accuse NU for being accommodative in accepting Pancasila; NU
acceptance of Pancasila is not based on its accommodative attitude, for it all based in deep
thought and consideration. NU decision to leave practical politics and back to become a
religious organization is also not an emotional attitude. Not only that NU was the first to
receive Pancasila, this organization was also take it without any doubts. While Muhamadiyah
came after it. They received Pancasila after the issuance of Law Number 8 Year 1985 on
social organization.
Keywords: Islam, Nahdlatul Ulama, Pancasila.
A. Pendahuluan

Islam merupakan agama yang meletakan prinsip-prinsip kebenaran dan keadilan bagi
setiap pemeluknya. la mencakup berbagai aspek kehidupan manusia serta upaya
menghidupkan pemahaman dan pemikiran terhadap kejadian alam semesta beserta seluruh
isinya. Dengan demikian, jika bimbingan wahyu yang datang kepada Nabi Muhammad SAW
dipahami dengan pemahaman yang benar dan dikembangkan melalui pemikiran-pemikiran
yang rasional, sudah tentulah akan tercipta keseimbangan antara ruhani dan jasmani manusia.
Keseimbangan antara diri manusia dengan makhluk-makhluk yang ada di balik alam,
binantang dan tumbuh-tumbuhan, serta keseimbangan antara manusia dengan alam sekitarnya
(Karim, 2005 : 59).

Bimbingan serupa ini telah bermula dari para Rasul, apabila diteliti dengan seksama,
merupakan rentetan yang berkembang menuju kehidupan ideal yang memungkinkan manusia
dapat mengendalikan pelestarian alam sekitar. Dalam al-Qur’an terdapat berulang kali ayat-
ayat yang memerintahkan kepada Nabi Muhammad SAW dan para pengikutnya agar
menghadapkan tatapan wajahnya pada pegangan hidup yang menyerah pada kebenaran yang
dinyatakan sebagai blue print dan rencana Allah SWT. Pada saat menciptakan alam dengan
segala isinya yang merupakan kepastian yang tidak boleh diubah lagi.

“ Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada Agama Allah, tetaplah

atas fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada

39



perubahan dalam fitrah Allah (itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan manusia
tidak mengetahuinya) “. Q. S. 30 (al-Ruum: 30).

Prinsip ini membimbing manusia kepada jalan lurus menuju kepada keseimbangan
yang benar. Selain itu juga mampu menghidupkan manusia dari out of control yang
memungkinkan manusia itu terlepas dari kebimbangan dan ketidak menentuan (Karim, 2005 :
60). Dengan demikian prinsip-prinsip ajaran wahyu ini menuntun manusia agar ia menyadari
: kehidupan jasmani ini merupakan proyeksi dan manifestasi dari kehidupan ruhani, juga
membimbing kehidupan nyata dan kehidupan metafisik yang memberikan lingkup dan
jangkauan lebih luas dari hidup dan kehidupan manusia, agar memahami kekuatan yang ada
pada dirinya, kekuatan yang ada pada alam semesta, dan kekuatan yang ada dibalik alam
pikiran ini. Dengan demikian manusia memahami akan kenyataan-kenyataan hidup dan
potensi alam serta memahami akan adanya aturan yang berlaku bagi alam semesta dan pada
dirinya (Ridha, 1373 H : 244-245).

Prinsip-prinsip ajaran Islam sangat kokoh yang menggabungkan antara kekuatan
ruhani dan kekuatan jasmani, serta menggabungkan pula kehidupan alam ghaib dan alam
nyata. Apabila hal tersbeut diletakan pada prinsip soverenitas yang tertinggi pada Maha
Pencipta, maka keberadaan manusia tidak berhak untuk menyatakan dirinya mempunyai
soverenitas di permukaan bumi sebagaimana di jelaskan dalam al-Qur’an.

Dan Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka
bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka
menjadi orang-orang yang beriman semuanya ?

Dan tidak ada seorangpun akan beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah
menimpakan kemurkaan kepada orang-orang yang tidak mempergunakan akalnya.
Katakanlah: "Perhatikanlah apa yaag ada di langit dan di bumi. tidaklah
bermanfaat tanda kekuasaan Allah dan Rasul-Rasul yang memberi peringatan bagi
orang-orang yang tidak beriman".

Islam telah memberikan kemerdekaan kepada seluruh manusia, dalam pengertian
setiap manusia memiliki nilai yang sama dihadapan Allah SWT. Islam juga senantiasa
meletakkan prinsip-prisip persaudaraan diantara sesama manusia. Keberdaan manusia yang
satu dengan yang lainnya memiliki hak dan kuwajiban yang sama, memilik derajat yang sama
pula. Hal ini telah ditegaskan dalam al-Qur’an.

Orang-orang beriman itu Sesungguhnya bersaudara. sebab itu damaikanlah
(perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah,
supaya kamu mendapat rahmat.

Hai orang-orang yang beriman, janganlah sekumpulan orang laki-laki merendahkan
kumpulan yang lain, boleh jadi yang ditertawakan itu lebih baik dari mereka. dan

40



jangan pula sekumpulan perempuan merendahkan kumpulan lainnya, boleh jadi
yang direndahkan itu lebih baik. dan janganlah suka mencela dirimu sendiri dan
jangan memanggil dengan gelaran yang mengandung ejekan. seburuk-buruk
panggilan adalah (panggilan) yang buruk sesudah iman dan barangsiapa yang tidak
bertobat, Maka mereka Itulah orang-orang yang zalim.

Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan purba-sangka (kecurigaan),
Karena sebagian dari purba-sangka itu dosa. dan janganlah mencari-cari
keburukan orang dan janganlah menggunjingkan satu sama lain. Adakah seorang
diantara kamu yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka
tentulah kamu merasa jijik kepadanya. dan bertakwalah kepada Allah.
Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi Maha Penyayang.

Hai manusia, Sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku
supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling tagwa diantara kamu.
Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal. Q. S. 49 (al-Hujurat :
10-13).

Inilah kemerdekaan yang diberikan oleh Allah SWT kepada manusia dalam
hubungannya dengan sesama umat manusia dan Allah SWT tidak memberikan kemerdekaan
bagi manusia terkait hubungannya dengan alam. Akan tetapi Allah SWT memberikan
anugrah akal fikiran guna di manfaatkan untuk menjinakkan alam semesta beserta isinya
melalui hukum-hukumnya. Sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur’an.

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) kami di segala
wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, hingga jelas bagi mereka bahwa Al
Quran itu adalah benar. Tiadakah cukup bahwa Sesungguhnya Tuhanmu menjadi
saksi atas segala sesuatu? Q. S. 41 (Fushsilat : 53).

Oleh karena itulah, manusia tidak boleh secara bebas melakukan pengaturan menurut
pola-pola pemikirannya, tetapi manusia harus memahami akan kekuasaan Allah SWT yang
terdapat di alam semesta ini serta berusaha berbuat sesuai dengan kekuasaan tersebut.

a. Ajaran Kemerdekaan dalam Islam

Islam sebagai agama diletakan pada ajaran akidah dan ibadah. Akidah merupakan
suatu basis yang memberikan corak dan tingkah laku dalam perbuatan seseorang. Manusia
diajaknya kepada pemikiran yang fitrah dan diterima oleh pemikiran yang merdeka, terlepas
dari belenggu dan paksaan darimanapun. Dengan pemikiran yang merdeka manusia dapat
berfikir bebas dan mengembangkan pikiran untuk menemukan tata nilai baik dan buruk,
sehingga manusia dapat menentukan dan menyusun aturan-aturan kemasyarakatan yang
mengarah kepada kemajuan. Hal ini merupakan dorongan yang sangat kuat bagi manusia

guna mefungsikan potensi ruhani dan jasmani dalam melestarikan kedudukan manusia di

41



jagat raya (Karim, 2005 : 70-71). Prinsip-prinsip inilah yang menjadi penyemangat umat
Islam dalam memadukan pemikiran, memperkuaat persatuan, dan menggerakan kemerdekan
sebagai sarat yang mutlak dalam upaya terwujudnya kemaslahatan dalam kehidupan.

Kemerdekaan yang didapatkan oleh rakyat Indonesia bukanlah semata-mata dari
perjuangan yang diperjuangankan selama ini. Namun kemerdekaan yang dicapai merupakan
limpahan rahmat yang diberikan oleh Allah SWT. Hal ini terbukti dengan adanya pembukaan
Undang-Undang Dasar 1945. Dengan melihat kondisi keragaman di Indonesia, umat Islam
telah puasa dengan dicantumkannya “ Ketuhanan Yang Maha Esa dalam Undang-Undang
Dasar 1945. Meskipun dengan semangat toleransi yang tinggi umat Islam merelakan
penghapusan “tujuh kata” pada sila yang pertama sebagaimana yang termuat dalam Piagam
Jakarta (Boland, 1971 : 27). Dengan demikian umat Islam telah memahami pentingnya
persatuan dan kesatuan sebagai sarat mutlak terbinanya kerukunan dalam menjalani
kehidupan sebagaimana Rasulullah SAW telah membangun masyarakat yang madani dengan
Konstitusi Piagam Madinah. Ajaran Islam telah menegaskan bahwasanya mementingkan
kemaslahatan umum seyogyanya lebih didahulukan dari pada kemaslahatan pribadi atau
golongan.

Kemaslahatan umum dalam hal ini adalah kesadaran dalam menegakkan berdirinya
Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) yang berdaulat berdasarkan Ketuhanan Yang
Maha Esa, Kemanusiaan yang adil dan beradab, Persatuan Indonesia, permusyawaratan yang
dibimbing oleh hikmah kebijaksanaan dan Keadilan social yang merata bagi seluruh
Indonesia. Prinsip-prinsip tersebut merupakan ajaran Islam yang terkandung dalam kitab suci
al-Qur’an dan Sunnah. Sebagai landasan yang kuat bagi terlaksananya ajaran-ajaran Islam.
Pemikiran tersebut merupakan refleksi pemikiran yang berintraksi langsung dan berpegang
teguh pada al-Qur’an dan Sunnah. Dengan landasan pemikiran tersebut terbentuklah Negara
Kesatuan Republik Indonesia yang berdaulat, mempunyai wawasan dan strategi yang
berkarakter bagi percaturan politik nasional maupun global.

Perjuangan kemerdekaan merupakan hak setiap bangsa, oleh karena itulah penjajahan
harus dihapuskan dari muka bumi ini. Demikianlah pemikiran bangsa Indnoesia dalam
menegakkan dan melakukan pengawalan terhadap kemerdekaan yang telah diperjuangkan
sampai mengorbankan banyak nyawa anak bangsa. Apabila mau berfikir lebih mendalam dan
berfikir secara falsafi, dapatlah bahwa pemikiran tersebut adalah pemikiran yang murni.
Karena keberadaan manusia diciptakan sebagai khalifah di muka bumi ini, memiliki

tanggugjwab yang besar dalam melestarikan ciptaan Allah SWT. Dan yang membimbing

42



dalam upaya pelestariaan tersebut hanyalah Sang Pencipta. Karena hal tersebut sebagai modal
dasar dalam upaya merealisasikan perjuangan kemerdekaan yang berdasarkan Pancasila.

Dari pemaparan di atas telah memberikan penegasan, bahwasanya prinsip-prinsip
ajaran Islam yang telah memberikan semangat kejuangan dalam meraih kemerdekaan
Indonesai tidaklah berasal dari ruang yang hampa. Umat Islam bersama dengan pergerakan-
pergerakan nasional, bahu membahu guna mengusir para kolonilaisme dan imperialisme,
dimana prinsip-prinsipnya yang tidak sejalan dan bertentangan dengan ajaran Islam. Guna
memperkuat gagasan tersebut, penggalian dari kenyataan sejarah Bumi Nusantara dari sejak
zaman Majapahit pada prinsipnya kemerdekaan tersebut telah dimiliki dan diperjuangkan
oleh bangsa Indonesia. Kalau ditinjau dari kenyataan sejarah secara prinsip dapatlah
dikatakan bahwa umat Islam telah melakukan asas-asas yang penting bagi dasar Negara,
terbukti sebagian prinsip-prinsip al-Qur’an tertuang dalam Pancasila.

Walaupun orang Islam dengan suka rela menghapus “tujuh kata” pada sila yang
pertama dari Pancasila, tiada lain hanyalah untuk memelihara keutuhan dan persatuan bangsa,
dengan kesadaran bahwasanya bersatu merupakan hal yang wajib didahulukan. Disinilah
letak ketinggian moralitas umat Islam dalam memperjuangkan mempertahankan

kemerdekaan Indonesia.

b. Faktor Pendorong Umat Islam Mencapi kemerdekaan

Kemerdekan Indonesia yang telah dicapai merupakan hasil dari perjuangan yang
sangat panjang, melibatkan seluruh potensi yang ada di dalam masyarakat. Potensi penentu
dalam kancah perjuangan meraih kemerdekaan terdiri dari berbagai penganut agama dan
yang terbanyak adalah umat Islam. Sebagai tindak lanjut dalam pengembangan kemerdekaan
di masa depan, sudah tentu akan banyak ditentukan oleh umat Islam itu. Islam berpangkal
pada penekanan kemerdekaan yang utuh dan berimbang diantara kemerdekaan individu dan
masyarakat, kemerdekaan manusia dengan lingkungan, kemerdekaan ruhani dan jasmani.
Ajaran kemerdekaan yang berkenaan dengan keseimbangan diri manusia dan Maha Pencipta
adalah dorongan yang sangat kuat dalam mendasari kekuatan yang ada. Ajaran inilah yang
dinamakan dengan ajaran tauhid.

Sebagaimana dijelaskan oleh Prof. Dr. M. Abdul Karim., M. A., M. A dalam bukunya
Islam dan Kemerdekaan Indonesia, Membongkar Marjinalisasi Peranan Islam dalam
Perjuangan Kemerdekaan RI. la menegaskan bahwasanya keberhasilan Umat Islam dalam

meraih kemerdekaan didorong oleh beberapa factor. Adapun factor-faktor tersebut yaitu :

43



1. Faktor Idiologi
Ajaran keimanan yang tertuang dalam kaum muslim di Indonesia merupakan akidah
yang kokoh, kuat, dan berakar dalam jiwa mereka. Di dalamnya terkandung ajaran
yang meletakkan kekuatan pada Maha Pencipta manusia serta alam dan isinya,
terpancarlah keyakinan bulat akan kekuatan yang ada pada manusia merupakan
amanah yang harus dilakukan sesuai dengan kehendak-Nya. Sikap serupa itu
membuahkan gerak, tingkah laku, dan perbuatan yang rela berkorban untuk
menjunjung tinggi kebenaran. Hal tersebut merupakan factor tercapainya perjuangan
kemerdekaan Indonesia.

2. Faktor Politik
Ajaran Montesquieu, Voltaire, dan Jean Jacques Rousseau membuahkan “ Revolusi
Perancis” dan menyebabkan rasa cinta tanah air Les enfants de la Patri. Ajaran itu
banyak dibaca oleh pemuda bangsa Indonesia yang sedang belajar, sehingga
menimbulkan minat untuk mendobrak kekuasaan yang membelit bangsa Indonesia,
sehingga menimbulkan pergerakan-pergerakan dikalangan kaum muslim, hanya saja
niat ini belum dapat dicetuskan menunggu saat-saat yang baik sebagai peluang,
ditambah dengan semangat patriotis pahlawan-pahlawan kemerdekaan seperti Imam
Bonjol, Diponegoro, dan sebagainya yang ikt mendobrak kekuasaan Belanda untuk
mencapai kemerdekaan Indonesia (Ma’arif, 1985 : 1-7).

3. Faktor Ekonomi
Keberadaan Indonesia yang berada di antara dua benua, Asia-Australia dan dua
samudra yaitu samudra India dan Samudra Pasifik. Sehingga dalam strategi ekonomi
merupakan lintas perdagangan yang sangat menguntungkan. Tanahnya yang subur
dibelah oleh sungai-sungai dan gunung-gunung merupakan sumber kekuatan
ekonomi. Juga barang-barang tambang yang tersebar di Nusantara, merupakan
kekuatan yang mendukung bagi terciptanya kemerdekaan (Servis, 1962 : 7-8).

4. Faktor Sosial
Indonesia terdiri dari aneka ragam suku dan agama yang didukung oleh aneka ragam
susunan kemasyarakatan, tata nilai yang turut serta memberikan alternatife yang
sangat banyak bagi pembentukkan nilai-nilai kemasyarakatan. Dengan demikian nilai
diambil dari berbagai macam nilai yang tumbuh dalam tata kemasyarakatan,
menyebabkan kematangan dan memberikan pandangan yang luas bagi kematangan
pikiran, sehingga dalam mewujudkan rumusan-rumusan dalam perjuangan mencapai

kemerdekaan, merupakan rumusan yang didukung oleh kekuatan sosial. Oleh karene

44



itu, saat menjelang kemerdekaan betapapun juga ada usaha-usaha untuk memecah

belah rumusan-rumusan yang terpadu itu mengalami kegagalan-kegagalan. Aneka

ragam hukum adat yang tumbuh di berbagai tanah air, menggambarkan adanya asas-
asas persamaan yang memancarkan jiwa persatuan. Walupun mereka berbeda dalam
keyakinan. Tetapi dalam kebiasaan hidup sehari-hari dalam upacara-upacara adat
masih menampakkan asas persamaan yang memudahkan mereka untuk merumuskan
dalam konsep-konsep persatuan.

5. Faktor Budaya

Hampir seluruh hasil budaya yang berada di Indonesia dapat dipertahankan pada

budaya yang terpancar dan kebudayaan yang pernah dipersatukan oleh Majapahit dan

inilah yang diyakini oleh bangsa Indonesia sebagai budaya asli yang dapat

mempersatukan seluruh yang tersebar di tanah air (Murtopo, 1978 : 16-44).

B. Perjalanan Panjang Idiologi Negara Indonesia

Sejak Pancasila ditetapkan oleh Majelis Permusyawaratan Rakyat (MPR) sebagai
satu-satunya asas bagi seluruh oerganisasi sosial dan politik yang dituangkan dalam ketetapan
MPR No. 1I/MPR/1983 tentang Garis-Garis Besar Haluan Negara (GBHN). Ini merupakan
keputusan politis yang paling gemilang bagi bangsa dan Negara Indonesia sejak
kemerdekaan. Sebelumnya menjelang kemerdekaan, Pancasila diterima sebagai dasar
Negara Indonesia setelah melalui perdebatan yang sangat sengit, terutama antara golongan
nasionalis dan Islam (Pranarka, 1985 :25-54) dan menjadi diskusi yang sangat hangat setelah
Indonesia merdeka. Dengan ketetapan itu, maka seluruh organisasi sosial dan politik harus
menyesuaikan diri. Nahdlatul Ulama (untuk selanjutnya ditulis NU) menerima Pancasila
sebagai asas organisasi pada Muktamar ke-27 bulan Desember 1984 di Situbondo Jawa
Timur (Sitompul, 2010 : 1).

Pancasila adalah warisan dari jenius Nusantara. Sesuai dengan Kkaraktreistik
lingkungan alamnya, sebagai negeri lautan yang ditaburi pulau-pulau (archipelago). Istilah
yang lazim dipakai untuk melukiskan Negara Indonesia adalah “ Negara kepulauan”, yang
mengandung daratan. Menarik, bahwa Soekarno pernah menyebut Negara Indonesia sebagai
”Negara lautan yang ditaburi pulau-pulau”. Oleh karena itulah, Indonesia lebih sesuai dengan
istilah archipelago “ kekuasaan lautan”. Jenius Nusantara juga merefleksikan sifat lautan.
Sifat lautan adalah menyerap dan membersihkan, menyerap tanpa mengotori lingkuangan.
Sifat lautan juga dalam keluasannya, mampu menampung segala keragaman jenis dan ukuran
(Latif, 2011 : 2).

45



Dijelaskan juga oleh Yudhi Latif bahwa Indonesia merupakan Negara kepulauan
terbesar di dunia, yang membujur di titik strategi persilangan antar benua dan antar samudara,
dengan daya tarik kekayaan sumber alam yang berlimpah. Keberadaan Indonesia sejak lama
telah menjadi titik temu penjelajahan bahari yang membawa pelbagai arus peradaban. Maka,
jadilah Nusantara sebagai taman sari peradaban dunia. Nusantara juga merefleksikan saifat
tanahnya yang subur, terutama akibat debu muntahan deretan pegunungan vulkanik.
Keberadaan tanah yang subur, memudahkan segala bentuk tanaman tumbuh dengan
suburnya. Nusantara juga sanggup menerima dan menumbuhkan apapun budaya dan idiologi
yang masuk, sejauh dapat dicerna oleh sistem sosial dan tata nilai yang telah ada.

Etos pertanian masyarakat Nusantara bersifat relegius dan gotong-royong, dalam
rangka meringankan penggarapan lahan secara bersama-sama. Sifat relegius dan sensitivitas
kekeluargaan juga memijarkan daya-daya etis dan estetis yang kuat. Maka jadilah Nusantara
sebagai pusat persemaian dan penyerbukan silang budaya yang mengembangkan pelbagai
corak kebudayaan yang lebih banyak dibandingkan dengan kawasan Asia manapun
(Oppenheimer, 2010 : xxvii).

Penindaan ekonomi poltik oleh kolonialisme-kapitalisme memang banyak menggerus
sifat-sifat kemakmuran, cosmopolitan, relegius, toleransi, dan kekeluargaan dari tanah air ini.
Di sisi lain kolonialisme-kapitalisme juga mengandung kontradiksi-kontradiksi internal
tersendiri yang membawa unsur-unsur emansipasi baru, seperti humanisme, prikebangsaan,
demokrasi, dan keadilan yang dapat memperkuat karakter bangsa. Persenyawaan antara
anasir karakter asal yang mengendap laten dalam jiwa penduduk dan visi emansipasi baru itu
diidealisasikan oleh para pendiri bangsa sebagai sumber jati diri, dasar falsafah, dan
pandangan hidup bersama.

Ketika Dr. Radjiman Wediodiningrat selaku Ketua Badan Penyelidik Usaha
Persiapan Kemerdekaan (BPUPKI), pada tanggal 29 Mei 1945 meminta kepada sidang guna
mengemukakan dasar Negara Indonesia merdeka. Permintaan tersebut menjadikan
rangsangan guna memutar kembali ingatan para pendiri bangsa, hal ini menjadikan semangat
bagi mereka guna menggali kembali kekayaan yang dimiliki oleh Nusantara baik kekayaan
kerohaniaan, kepribadian, dan wawasan kebangsaan yang telah terpendam dalam lumpur
sejarah perjalanan bangsa Indonesia.

Penggalian sejarah yang lama terpendam membuahkan hasil prinsip-prinsip dasar
Negara Indonesia merdeka yang dirumuskan oleh para pendiri bangsa dan tidaklah dipungut
dari udara. Melainkan prinsip-prinsip tersebut digali dari bumi sejarah keindonesiaan yang

mengalami lika-liku perjuangan yang panjang. Penggalian falsafah bangsa tidak berhenti

46



sampai zaman gelap penjajahan, akan tetapi penggalian tersebut menerobos jauh kebelakang
hingga jauh ke zaman kejayaan Nusantara. Para pendiri bangsa senantiasa memikirkan dan
merasakan apa yang dialami bangsanya selama masa penjajahan dan mengingat apa saja yang
pernah mereka perjuangkan dan impikan sebagai sumber pembebasan, kebahagiaan, dan
identitas bersama (Latif, 2011 : 4-5).

C. NU dan Asas Tunggal Yang Final

Penerimaan NU atas Pancasila benar-benar dipikirkan oleh NU secara matang dan
mendalam. NU adalah organisasi kemasyarakatan yang pertama menuntaskan penerimaannya
atas Pancasila. Kendati demikian, hal itu bukanlah alasan untuk menuduh bahwa penerimaan
itu karena ia bersikap akomodatif, dan juga tidak benar bahwa kembalinya NU menjadi
organisasi keagamaan atau meninggalkan politik praktis sebagai sikap yang emosional
(Karim, 1983 : 90-91). NU bukan hanya yang pertama menerima, melainkan juga yang paling
mudah menerima Pancasila. Muhamadiyah menerima pancasila setelah terbitnya Undang-
Undang Nomor 8 Tahun 1985 tentang organisasi kemasyarakatan (Harun, 1986 : 33-69).

Pertemuan ulama yang menentukan masa depan NU berlangsung di Surabaya pada
tanggal 1 Mei 1982, kota yang memiliki arti historis bagi NU, karena di kota inilah NU
didirikan (Irsyam, 1984 : 123). Dengan tindakan itu mereka menunjukkan kembali
kapasitasnya sebagai ulama. Disadari bahwa prosesnya akan rumit bila mengikuti AD/ART,
padahal NU membutuhkan tindakan yang segera, karena itulah para ulama melalui rais ‘Am
Ali Maksum, tampil dengan mengandalkan hukum Islam. Tindakan para ulama yang
demikian itu, menjadikan pertentangan dikalangan intern NU semakin terbuka, sehingga
membutuhkan penyelesaikan segera. Idham Chalid yang telah mencabut pengunduran dirinya
karena diprotes oleh pengurus wilayah, menghimpun kekuatan dan menginginkan segera
diadakan Muktamar. Sedangkan para ulama lebih memperhatikan perlunya diadakan Munas
(Musyawarah Nasional Alim Ulama NU) terlebih dahulu yang akan menjadi rekomendasi
bagi Muktamar NU XXVII. Sementara itu, asas Pancasila sebagai isu nasional juga harus
mendapat perhatian NU. Karena pertentangan sudah terbuka, masa depan NU tidak lagi
ditentukan oleh dirinya sendiri, tetapai juga oleh pemerintah (kepada pihak mana izin
mengadakan Muktamar/Munas diberikan) dan bagaimana NU menanggapi asas Pancasila
sebagai isu nasional (Sitompul, 2010 : 167-168).

Pihak ulama berhasil memenangkan perhatian pemerintah yang terbukti dengan
mendapatkan green light untuk menyelenggrakan Munas. Kemudian Munas diselenggarakan
di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo Situbondo. Pesantren yang dipimpin dan
diasuh oleh KH. As’ad Syamsul Arifin pada bulan desember tahun 1983. Sedangkan

47



kelompok politisi (Idham Chalid dan kawan-kawan ) juga melakukan pendekatan kepada
pemerintah. Akan tetapi. Sebagaimana di tegskan oleh pihak ulama, bahwasanya
permasalahan asas tunggal Pancasila telah dibicarakan kepada pemerintah, ketika KH. As’ad
Syamsul Arifin menemui presiden Suharto sebelum Munas:

Kiai haji As’ad Syamsul Arifin sesepuh Syuriah NU dari Jawa Timur belum lama
berselang telah lama diterima oleh Presiden Soeharto dalam pertemuan khusus. Dalam
pertemuan itu KH. As’ad Syamsul Arifin telah menegaskan pendirian sebagaian besar
ulama dan umat Islam Indonesia bahwa mereka menerima Pancasila hukumnya adalah
wajib.... KH. As’ad juga menyatakan pendapatnya tentang perlunya diadakan suatu
musyawarah nasional alim ulama untuk meratakan pendirian itu. Munas tersebut
antara lain akan memasyarakatan sikap yang diutarakan KH. As’ad dan sekaligus
dilihat kemungkinan perubahan Anggaran Dasar NU sebagai konsekuensi dari
pernyataan tersebut...pernyataan di hadapan Presiden Soeharto itu adalah sikap dan
pendirian KH. As’ad dan bukan sama sekali permintaan presiden (Sitompul, 2010 168-
169).
Pernyataan yang dikemukaan oleh KH. As’ad bukanlah sikap yang mendahului
Munas atau takut menghadapi tekanan. Untuk memahami hal tersebut tentulah harus
memahami ranah kehidupan dalam organisasi Nahdlatul Ulama. Pertama, keberadaan ulama
dan pesantrennya memiliki kewibawaan yang sangat kuat dimata umat. Keberadaan para
ulama yang menjadi inisiator dan konseptor keputusan Muktamar Situbondo adalah ulama
yang memiliki basis umat dan memiliki kewibawaan serta pesantren yang besar. Diantara
ulama tersebut adalah Kiai Ali Maksum, Kiai Mahrus Ali, Kiai As’ad Syamsul Arifin, Kiai
Ahmad Siddiq dll. Kedua, sebagai pemimpin umat Islam tradisional, keputusan mereka
diyakini bukanlah semata-mata berdasarkan pertimbangan politik, melainkan keputusan yang
benar-benar berdasarkan keagamaan. Ketiga, sebagai pemimpin umat Islam tradisional, para
ulama memahami dinamika terhadap perkembangan dan kebutuhan umat, serta sebagai
bantahan terhadap adanya pendapat yang mengatakan bahwa Islam merupakan agama yang
konservatif dan kaku, sehingga Islam tidak mampu berkembang dan beradaptasi.
Sebagaimana ditegaskan oleh Watt bahwasanya sejarah Islam membuktikan kemampuannya
untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan :

Jika seseorang melihat dengan seksama kepada sejarah Islam ia akan mendapatkan
banyak pristiwa berlangsungnya “adaptasi” itu secara sungguh-sunggug. Perubahan-
perubahan dalam Islam yang sifatnya adaptif telah terjadi pada masa lalu, sehingga ia
akan membenarkan seseorang mengharapkan agar Islam dapat menyesuaikan dirinya
dengan persoalan-persoalan masa lalu.
Watt memuji peranan dua orang teolog muslim yang mampu menumbuh kembangkan
tradisi Islam (sunni) dalam situasi yang baru, sebagaimana yang dilakukan oleh al-Asy’ari

dan al-Ghazali (dua teolog yang sangat berpengaruh dikalangan jamiyah Nahdlatul Ulama).

48



Dalam hal ini peranan ijma’(konsesus) sangat besar sekali untuk “ mengadaptasikan ajaran

dan tradisi Islam dengan situasi baru). Consensus atau persetujuan bersama masyarakat Islam

ini, kemudian menjadi kekuatan yang harus diperhitungkan, meskipun konsensus berjalan

lamban.

Ada empat agenda dalam Munas 1983 yaitu :

1. Pemulihan NU kepada khittah 1926. NU kembali menjadi organisasi keagamaan

dengan mengarahkan program NU kepada situasi pembangunan dan mengatr

perangkat organisasi yang mendukung cita-cita NU sesuai khittah 1926.

2. Pemantapan Pancasila sebagai asas organisasi. Dibahas penerimaan Pancasila sebagai

asas dan penjabarannya dalam Anggaran Dasar.

3. Penegasan batasan-batasan bagi penyaluran aspirasi politik warga NU melalui

kekuatan sosial politik yang ada

4. Pembahasan masalah keagamaan (masail diniyah).

a. Deklarasi Hubungan Pancasila dengan Islam

Adapun mengenai asas tunggal Pancasila, NU menegaskan dalam deklarasi tentang

hubungan Pancasila dengan Islam. Sebagai mana yang tertuang dalam Keputusan Munas alim
Ulama NU No.11/MANU/1404/1983 Tentang Pemilihan Khittah NU 1926 yaitu :

1.

Pancasila sebagai dasar dan falsafah Negara Republik Indonesia bukanlah
agama, tidak dapat menggantikan agama dan tidak dapat dipergunakan untuk
menggantikan kedudukan agama

Sila Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai dasar Negara Republik Indonesia
menurut Pasal 29 ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945, yang menjiwai sila-
sila lain, mencerminkan tauhid menurut pengertian keimanan dalam Islam.
Bagi Nahdlatul Ulama, Islam adalah aqidah dan syari’ah, meliputi aspek
hubungan manusia dengan Allah dan hubungan antar manusia.

Penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan dan upaya
umat Islam Indonesia untuk menjalankan syari’at agamanya.

Sebagai konsekwensi dari sikap di atas, Nahdlatul Ulama berkwajiban
mengamankan pengertian yang benar tentang Pancasila dan pengamalannya

yang murni dan konsekwen oleh semua pihak.

b. Landasan Pemikiran NU Menerima Pancasila

Penerimaan NU terhadap asas tunggal Pancasila tidaklah bermula dari ruang yang

hampa. Nahdlatul Ulama memiliki landasan yang kuat dalam menentukan keputusan

49



diterimanya Pancasila sebagai asas tunggal yang sudah final. Adapun landasan tersebut
adalah :
1. Konsep Fitrah
Penerimaan NU benar-benar telah dipikirkan dari sudut pandang pertimbangan
keagamaan. Dalam muktamar itu, NU memahami ulang dasar-dasar keagamaannya dan dari
sana merumuskan sikapnya terhadap perkembangan yang sedang dihadapi. Dasar-dasar
keagamaan paham ahlussunnah wal jama’ah dijabarkan sebagai berikut :

Nahdlatul Ulama mengikuti pendiri, bahwa Islam adalah agama yang fitri, yang
bersifat menyempurnakan segala kebaikan yang sudah dimiliki oleh manusia.
Paham keagamaan yang dianut oleh Nahdlatul Ulama bersifat menyempurnakan
nilai-nilai yang baik yang sudah ada dan menjadi milik serta ciri-ciri suatu
kelompok manusia seperti suku ataupun bangsa, dan tidak bertujuan menghapus
nilai-nilai tersebut.

Inilah Islam pada hakekatnya menyerahkan diri (self-commitment) sebagai
respon terhadap gerak hati yang tertanam di dalam fitrah manusia suatu
kedamaian batin yang tidak dapat diperoleh tanpa menemukan Allah dan
menyembah Dia.

Secara singkat, Islam tidak terbatas pada manusia saja. Islam mencakup seluruh
unsur yang ada, Islam dari segala “sesuatu” dapat secara sukarela atau
terpaksa. Tetapi didalam kedua-duanya ia tetap merupakan muslim, karena jika
tidak demikian, ia harus berada di luar hal-hal yang ada dan bebas dari segala
hukumannya. (Othman, 1981 : 3-8).

Fitri atau fitrah merupakan suatu keonsep dalam Islam yang sang penting. Fitrah
merupakan dorongan yang sudah tertanan di dalam diri manusia untuk menemukan Tuhan.
Dorongan hati (fitrah) itulah yang menyebabkan manusia menyerahkan diri (Islam) kepada
Allah. Sebagaimana diungkapkan oleh al-Ghazali, dalam upaya mencapai kebahagiaan
manusia selalu terancam oleh “ kecintaan terhadap nafsu” yang dapat menghalanginya
mengikuti fitrah. Berladaskan hal tersebut al-Ghazali melihat “ ada tingkatan-tingkatan dalam
Islam yang sesuai dengan tingkat pengetahuan yang dimilikinya (Sitompul, 2010 : 176).

Oleh karena itulah, sikap keagamaan NU seperti yang dirumuskan di atas dapat
dipahami selalu pola pemikiran al-Ghazali. NU tidak bersikap antithesis terhadap suatu nilai
masyarakat. Sepanjang nilai atau sistem dalam masyarakat tidak bertentangan dengan
keyakinan Islam, maka ia memiliki potensi untuk diarahkan dan dikembangkan sehingga
biasa selaras dengan tujuan-tujuan dalam Islam. Dalam pengertian tersebutlah NU bersikap
menyempurnakan segala kebaikan yang sdah dimiliki oleh manusia”. Begitu juga pandangan
al-Ghazali tentang masyarakat yang penting untuk digaris bawahi adalah “ bagaimana

mengharmoniskan segala aktivitas untuk mencapai kebahagiaan tertinggi atau pemenuhan

50



diri (sa’adah). Disinila keberadaan masyarakat yang membutuhkan petunjuk, ajaran, dan
rahmat Allah SWT. Dari situlah NU bersikap inklusif, karena mengakui nilai-nilai yang baik
yang sudah ada dan akan bersikap kritis konstruktif karena bertujuan menyempurnakan nilai-
nilai tersebut.

Dalam deklarasi tentang hubungan Pancasila dan Islam, menegaskan bahwasana
Pancasila bukanlah agama dan tidak bisa menggantikan agama. Keberadaan Pancasila
merupakan suatu produk ijtihad masyarakat yang diperlukan guna tercapainya kelestarian dan
kedamaian masyarakat. Pancasila dinilai sebagai falsafah bangsa, sedangkan agama adalah
wahyu. Sering digunjingkan bahwasanya Islam tidak bisa memisahkan antara agama dan
politik. Memang benar NU tidak memisahkan agama dan politik atau agama dengan
masyarakat. Akan tetapi ia membedakan mana bidang yang berguna untuk ditanggapi dan
mana yang tidak berguna demi tujuan keagamaan. Senada dengan penjelasan al-Ghazali :

Mencari kebenaran meminta sang pencarinya untuk membedakan antara hal-hal
dan tujuan yang penting dan perlu yang ada dalam masyarakat dengan hal-hal dan
tujuan-tujuan tidak penting dan tidak perlu (Othman, 1981 : 252).
Dalam deklarasi termaktub penerimaan asas Pancasila diputuskan sebagai dasar dan
jalan bagi NU untuk menjalankan syari’at (hukum agama) Islam :
Penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan dari upaya umat
Islam Indonesia untuk menjalankan syari’atnya.
2. Konsep Ketuhanan

Nahdlatul Ulama merumuskan Ketuhanan Yang Maha Esa dalam Muktamar Situbondo,
sebagaimana termaktub dalam Undang-Udang Dasar 1945 Pasal 29 (1) merupakan ruh yang
mampu menjiwai sila-sila selanjutnya dan telah mencerminkan nilai tauhid sebagaimana
pengertian keimanan dalam Islam. Negara Pancasila senantiasa disifatkan sebagai jalan
tengah dalam memahami Negara agama dan Negara sekuler. Negara membantu
mengembangkan kehidupan beragama, akan tetapi keberadaannya tidak mencapuri
perjalanan kehidupan internal umat beragama.

Prinsip Ketuhanan yang merupakan pokok perdebatan sengit di antara kalangan
nasionalis muslim dan nasionalis sekuler sejak sebelum kemerdekaan diselesaikan secara
tuntas oleh NU dengan menyatakan bahwa sila itu mencerminkan ketahuidan dalam Islam.
Mencerminkan berarti membayangkan atau mengambarkan suatu perasaan, keadaan batin,
dan sebagainya. KH. Ahmad Siddiq pada Muktamar 1984 terpilih sebagai Rais ‘Am adalah
orang yang boleh dikatakan sebagai konseptor utama keputusan Munas 1983 dan 1984. la

menjelaskan dalam makalahnya pada waktu Muktamar bahwasanya :

51



a. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa mencerminkan pandangan Islam akan keesaan Allah,
yang dikenal juga dengan sebutan tauhid

b. Adanya pencantuman anak kalimat “ Atas berkat rahmat Allah Yang Maha Kuasa”
pada pembukaan Undang-Undang dasar 1945, yang menunjukkan kuatnya wawsan

keagamaan dalam kehidupan bernegara kita sebagai bangsa.

Pengertian “mencerminkan” tampaknya sudah dipilih secara matang. Tidak disebutkan
bahwa itu sesuai dengan ajaran tauhid Islam. Bukankah menyamakan Ketuhanan Yang Maha
Esa dengan tauhid dibantah oleh kalangan nasionalis sekuler dan kalangan lainnya yang non-
Islam (Sitompul, 2010 : 184). Juga tidak dikatakan bahwasanya hal itu tidak ada kaitannya
dengan tauhid dalam Islam. Sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Ghazali dalam tulisanya
(Esai Mengenai Jerussalem) yang menjelaskan perjalanan pengembaraannya sebagai seorang
sufi yang mencari kebenaran, ia menjelaskan asal mula kepercayaan pada kalangan awam :

Kepercayaan kepada Allah lahir di dalam diri setiap manusia karena fitrahnya (sifat
yang ditanamkan Allah ke dalam diri manusia sewaktu menciptakannya), dan tak
seeorang pun dapat menghindari dorongan fitrahnya untuk mencari pengetahuan
mengenai Allah... Lagi pula, di dalam al-Qur’an kita jumpai banyak sekali *
penanda-penanda” yang dapat berperan sebagai dasar kepercayaan kepada
Allah...yang mudah difahami...untuk membuatnya percaya kepada Pencipta Yang
Tunggal Yang Memerintah dan Mengendalikan alam semesta (Othman,1981 : 185-
186).

Selanjutnya al-Ghazali mengenal tingkatan pemahaman akan keesaan Allah
sehubungan dengan perkembangan diri agar sampai pada pengenalan yang penuh,
sebagaimana kacamata sufisme. Akan tetapi sepanjang untuk orang-orang awam, al-Ghazali
sudah puas dengan pemahaman yang sederhana. Pandangan al-Ghazali menegaskan
bahwasanya kendatipun Ketuhanan Yang Maha Esa tidak dikatakan identik dengan tauhid
bukan berarti terlepas dari penilaian Islam. Penciptaan Allah sangatlah luas dan bisa dikenal
dengan ciptaan-Nya. Karena itulah, Islam hanya perlu mengembangkan kefitrahan manusia
dan Islam tidak akan menerima suatu Negara sekuler sebab hal itu melepskan suatu bidang
dari keagamaann. Islam tidak megengenal pemisahan agama dari politik. Bagi NU yang
terpenting adalah Negara dapat menegakkan nilai-nilai keagamaan (Islam) pada semua
bidang kehidupan. Sebagaimana ditegaskan oleh Abdurrahman Wahid ketika berbicara
tentang kebudayaan. Ia menjelaskan ada dua fungsi yaitu fungsi inspiratif “ memberikan

kekuatan pendorong” dan fungsi normatife “mengatur dan mengarahkan” kehidupan

52



masyarakat (Sitompul, 2010 : 185). Peluang tersebut sudah terbuka didalam Negara
Pancasila.

Konsep Islam sebagai suatu yang menyeluruh (ad-Din) adalah konsekwensi logis dari
ajaran keesaan Allah (tauhid). la adalah konsep bukan idiologi baku yang tinggal diterapkan
dalam masyarakat. Dalam pandangan al-Ghazali, Allah tidak menciptakan sesuatu dengan
sia-sia, karena apa yang baik dan buruk diukur dari kemanfaatannya dalam kehidupan. Oleh
karena itu, wawasan keagamaan NU diperkuat juga oleh UUD 1945 yang memuat anak
kalimat “ Atas berkat rahmat Allah “. Memang keberadaan Pancasila itu sendiri bersifat
filosofis, akan tetapi apabila diperhatikan rumusan sila pertama dan anak kalimat. Maka
Negara Indonesia benar-benar mengutamakan landasan dan wawasan keagamaan bagi
kehidupan berbangsa, bernegara, dan bermasyarakat.

Karakter kehidupan bangsa Indonesia yang religious terkamtub dalam UUD 1945
merupakan pengejwantahan dari berbagai tradisi keagamaan bangsa Indonesia. Jika diamati
dan difahimi lebih mendalam karakter NU sebagai organisasi keagamaan yang tradisional,
menerima tradisi sufistik, maka dengan mudah NU menerima Pancasila dengan
mengutamakan landasan keagamaan. Dengan menerima Pancasila berdasarkan pertimbangan
teologis seperti diuraikan di atas. Jam’iyah Nahdlatul Ulama telah menegaskan bahwasanya
karakter keagamaan sedikit banyak telah memenuhi aspirasi Islam, yaitu segala tingkah laku
dalam kehidupan masyarakat baik dalam pengambilan kebijakan akan menjadikan nilai-nilai
keagamaan sebagai rujukan.

3. Pemahaman Sejarah
Pertimbangan NU menerima Pancasila juga dilatarbelakangi oleh perjalanan sejarah
dan peranan umat Islam turut serta memperjuangkan kemerdekaan Indonesia. Sebagaimana
pokok pikiran KH. Achmad Siddig yang dituangkan dalam Muktamar Situbondo. Adapun
pokok pikiran tersebut yaitu :
1. Perjuangan Umat Islam Indonesia untuk menolak penjajahan dan memperjuangkan
kemerdekaan bangsa dari tangan penjajah telah berlangsung sejak lama.
2. Ketika perjuangan merebut kemerdekaan sudah mendekati keberhasilannya, umat Islam
memberikan saham yang sangat besar dalam persiapan lahirnya Negara Indonesia
merdeka. Melalui para pemimpinnya, umat Islam ikut menentukan wujud, asas, dan

hukum Negara yang akan lahir itu.

53



3. Setelah Negara Republik Indonesia diproklamirkan, umat Islam tanpa ragu-ragu
membela dan mempertahankan kemerdekaan itu, bukan saja sebagai kewajiban
nasional, melainkan juga kewajiban agama.

4. Ketika revolusi fisik telah selesai, umat Islam memberikan saham pula dalam pengisian
kemerdekaan yang dicapai dengan penuh pengorbanan itu. Keikutsertaan umat Islam
itu terbukti dalam dua jenis kerja besar.

a. Umat Islam berhasil turut menjaga keutuhan Negara dari gangguan gerakan-
gerakan separatis dan pemberontakan-pemberontakan bersenjata.

b. Di era Orde Baru, umat Islam turut mengisi kemerdekaan dalam bentuk
partisipasi penuh dalam pembangunan nasional yang sedang berlangsung
dewasa ini (Sitompul, 2010 : 188).

Perjalanan dan fakta sejarah peranan umat Islam merebut dan mempertahankan tanah
Nusantara dari penjajahan sangatlah besar. Uraian ini bukanlah sebagi klaim status politis.
Akan tetapi sebagai penegas bahwa keberadaan umat Islam merupakan bagian integral dari
perjuangan bangsa. Nilai sejarah terletak dalam pemahaman fakta-fakta yang ada. Dalam
rangka nasionalisme, ia dapat menjadi pedang bermata dua; dapat membangkitkan solidaritas
dan sekaligus perpecahan, seperti yang terjadi di Dunia Arab modern yang mayoritas
beragama Islam.

Penilaian sejarah terletak pada sudut pandang penafsiran dalam memahaminya, tdak
jarang adanya penafsiran/pemahaman disesuaikan dengan perkembangan zaman. KH.
Achmad Siddiq dengan dalil-dalil hokum Islam (figih) memberikan kesimpulan keagamaan,
sebagaimana dituangkan pada Mutamar Situbondo. Adapun kesimpulan tersebut yaitu :

a. Mendirikan Negara dan membentuk kepemimpinan Negara untuk memelihara
keluhuran agama dan mengatur kesejahtraan kehidupan duniawi wajib hukumna.

b. Kesepakatan bangsa Indonesia untuk mendirikan Negara Republik Indonesia adalah
sah dan mengikat semua pihak, termasuk umat Islam.

c. Hasil kesepakatan yang sah itu, yaitu Negara Kesatuan Republik Indonesia adalah
sah, dilihat dari pandangan Islam, sehingga harus dipertahankan dan dilestarikan
eksistensinya.

d. Sahnya kesepakatan, hasil kesepakatan, dan keterikatan semua pihak itu berlanjut
pada hal-hal berikut :

= Kewajiban menurut wujud, asas, dan hukum Negara sebagaimana ditetapkan

dalam kesepakatan.

54



= Kewajiban menjaga dan mengamalkan asas dalam hokum dasar sebagaimana
ditetapkan dalam kesepakatan, berarti kewajiban menjaga agar asas dan hokum
dasar itu tidak disimpangkan dan diselewengkan.

= Kewajiban untuk taat kepada penguasa Negara yang sah, dalam hal yang tidak
mengajak kepada kekufuran, ingkar kepada Allah, dan pada kemaksiatan yang
nyata.

= Kewajiban beramar ma’ruf nahi mungkar (melakukan apa yang diketahui baik
dan menjauhi apa yang dibenci Allah) dan saling menasehati, tidak terkecuali
kepada pemerintah, menurut cara-cara yang sebaik-baiknya.

= Kewajiban untuk ikut serta secara aktif dan konstruktif dalam upaya
mewujudkan tujuan didirikannya Negara.

Dari pendapat-pendapat yang dijadikan dalil untuk kesimpulan keagamaannya, dalam
sejarah Islam banyak nama-nama yang terkenal seperti, Abu Hurairah, Ahmad bin Hanbal,
Ibn Khaldun dll. Hal ini menunjukkan bahwasanya NU yang claim tradisionalis dalam
menanggapi perkembangan social-politik sanggup melakukannya tanpa kehilangan
hakikatnya, NU sering dituduh kaku dan lamban. Justru kesetiaan terhadap nilai-nilai tradisi
menjadikan NU sanggup merumuskan sikap-sikap keagamaan yang relevan dengan
menafsirkan sumber rujukan klasik.

Konsepsi Islam yang universalistik menjadikan NU mempunyai landasan yang sah
guna menginternalisasikan diri dengan perkembangan dan sekaligus menyingkirkan sikap
yang ingin mendominasi perkembangan. Secara asasi dan asali, berdirinya Negara telah
mencerminkan manifestasi aspirasi Islam, kendati Negara itu sendiri tidak berdasarkan Islam,
tetapi mempunyai “ kewajiban untuk ikut serta secara aktif dan konstruktif dalam upaya
mewujudkan tujuan didirikannya Negara.” Karakter NU yang tradisional, dalam arti memiliki
sumber refrensi dan rujukan dalam tradisi, membuat NU mampu memilih apa yang terbaik,
tetapi sah untuk kelangsungan dan perkembangan Islam dalam situasi yang lebih maju.
Mengenai pemahaman sejarah, peran serta umat Islam dalam kehidupan bangsa dan wawasan
keagamaan yang dianut oleh Negara, yang dinilai sah menurut Islam. Oleh karena itu KH.
Achmad Siddiq menyimpulkan sikap NU vyaitu “ Republik Indonesia adalah bentuk upaya
final seluruh nation teristimewa kaum muslimin untuk mendirikan Negara di wilayah
Nusantara”. Oleh karena itulah, penerimaan NU atas asas Pancasila ditegaskan dalam

(3

anggaran Dasar jam’iyah Nahdlatul Ulama. NU menerima “ panjang-lebar”, menerima

dengan sikap positif, menerima dalam rangka perjuangan bangsa dan Negara untuk mencapai

55



masyarakat yang adil dan makmur. Dan penerimaan Pancasila sebagai asas tunggal yang
sudah final dimuat dalam muqodimah Anggaran Dasar Jam’iyah Nahdlatul Ulama.
D. Penutup

Perjalanan panjang sejarah berdirinya Negara Indonesia pada saat memproklamirkan
kemerdekaan, terdiri dari berbagai komunitas yang bersatu padu, menyusun kekuatan
bersama untuk mendirikan sebuah Negara yang merdeka dan berdaulat. Tekat bulat untuk
menentukan masa depan tersebut didorong oleh suatu kekuatan besar yang dilatarbelakangi
alam pikiran yang memadahi. Begitu juga halnya dengan peranan umat Islam dalam
perebutan kemerdekaan tidaklah bisa dipandang sepele.

Fakta sejarah telah menjelaskan, bagaimana peranan umat Islam khususnya warga NU
dalam upaya mengkonsolidir kekuatan melakukan perlawanan terhadap hegemoni yang
dilakukan oleh para penjajah dengan menggunakan kekuatan fisik dan kultural. Sampai pada
pembentukan idiologi Negara yang mengalami perdebatan sangat panjang. Jam’iyah
Nahdlatul Ulama memiliki tanggungjawab besar dalam melakukan pengawalan kemerdekaan
Indonesia. Hal ini menjadi bukti bahwasanya komitmen Jam’iyah Nahdlatul Ulama dalam
membentengi bangsa Indonesia tidak akan lekang dimakan waktu.

Pasca kemerdekan, para pendiri bangsa mengalami perdebatan panjang dalam
penentuan idiologi Negara yang mampu menampung dan mengayomi seluruh kepentingan
rakyat Indonesia. Ketika ditetapkannya Pancasila sebagai asas tungal yang sudah final. Maka,
Jam’iyah Nahdlatul Ulama mengambil sikap dengan tegas penerimaan Pancasila sebagai
Idiologi Negara Republik Indonesia dengan melakukan diskusi panjang dan mengambil
rujukan kitab klasik sebagi dasar pengambilan keputusan tersebut.

Dengan perjalanan waktu, idiologi bangsa Indonesia mengalami cobaan yang berat
baik gempuran dari luar maupun dari dalam Negeri. Pergulatan panjang penentuan Pancasila
sebagai idiologi Negara yang dilakukan oleh para pendiri bangsa, seolah-olah tinggal wacana
dan cerita saja. Implementasi nilai yang terkandung dalam Pancasila mengalami pengaburan
dan terjadi kemosrotan tajam dikalangan rakyat Indonesia. Terjadinya fenomena khilafah
menjadi ancaman tersendiri bagi bangsa Indonesia. Belum lagi nilai-moral Pancasila yang
tidak teraktualisasikan dengan baik dalam perjalanan kehidupan rakyat Indonesia, sehingga
terjadi tindakan korupsi stuktural yang dilakukan oleh para wakil rakyat, keadilan yang
belum berpihak, terorisme yang menghantui kedamaian dan kenyamanan rakyat,
pembunuhan antar anak bangsa, bentrokan antar warga yang tidak kunjung berakhir.

Oleh karena itu, marilah kita bermuhasabah merefleksikan jati diri Kita sebagai anak

bangsa. Menanamkan kembali nilai-nilai moral Pancasila sebagai pedoman dalam

56



menjalankan kehidupan berbangsa dan bernegara dengan baik. Janganlah selalu menyalahkan
Pancasila dan ingin mengubahnya dengan idiologi yang berbeda. Pancasila adalah asas
tunggal yang final dan harus dipertahankan sampai titik darah penghabisan. Pancasila tidak
akan memiliki makna yang signifikan, apabila kita sebagai anak bangsa tidak memahami
filosofi dan nilai moral yang ada dalam diri Pancasila, serta mengimplementasikan dalam

kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Boland. J. B. 1971. The Stuggle of Islam in Modern Indonesia. The Hague : Martinus Nijhoff.

Harun, Lukman. 1986. Muhamadiyah dan Asas Pancasila. Jakarta : Pustaka Panjimas.

Irsyam, Mahrus. 1984. Ulama dan Partai Politik. Jakarta : Yayasan Perkhidmatan

Karim, M. Abdul. 2005. Islam dan Kemerdekaan Indonesia, Membongkar Marjinalisasi
Islam Dalam Perjuangan Kemerdekaan RI. Yogyakarta : Sumbangsih Pres.

Karim, M. Rusli. 1983. Perjalanan Partai Politik di Indonesia. Jakarta : Rajawali Press.

Latif, Yudhi. 2011. Negara Paripurna, Historisitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila.
Jakarta : Gramedia.

Ma’arif, Ahmad Syafi’i. 1985. Islam and Nationalism in Indonesia. Bandung : Mizan.

Murtopo, Ali. 1978. Strategi Kebudayaan. Jakarta : Yayasan Proklamasi

Oppenheimer, S. 2010. Eden in the East, Benua yang Tenggelam di Asia Tenggara. Jakarta :
Ufuk.

Othman, Issa, Ali. 1981. Manusia Menurut Al-Ghazali. Bandung : Pustaka.

Pranarka, A. M. W. 1985. Sejarah Pemikiran Tentang Pancasila. Jakarta : ICIS.

Ridha, al-Sayid Muhammad Rasyid. 1373 H. Tafsir al-Qur’an al-Hakim / Tafsir al-Manar.
Jilid V. Mesir : Maktabah al-Qur’an.

Sitompul, Martahan,Einar. 2010. NU Pancasila. Yogyakarta : LKiS.

57



