
19 
 

ILMU MUKHTALIF AL-H }ADI>S | 
(Tinjauan Epistemologi) 

Oleh: Nurul Hakim 

 

 

 

Abstract 

 

Hadith is positioned as a source of Islamic law after the Qur'an. Therefore, every 

Muslim should understand the hadith well. However, attempts to understand 

hadith are very difficult. Moreover, hadith that are contradict with other hadith. To 

understand hadith which is considered contradict to other hadith, the scholars 

make a discipline called mukhtalif al-h}adi >s |. This science is understood as: 1) 

there is a contradiction that involves two hadiths that are equal (s }ah}i >h}) or with the 

Qur'an, mind, history, or science and science of knowledge, 2) outward 

contradiction, 3) the contradiction was solved by using a certain method. With 

regard to epistemology, there are two sources used in the science of mukhtalif al-

h}adi >s |, asba >b al-wuru>d and ijtiha >di >. In addition, there are five methods of 

dispelling the contradiction of a hadith namely, al-jam' wa al-taufi>q, al-tarji >h}, 
na>sikh-mansu>kh, tawaqquf, and takwil. And in determining the truth of science, 

correspondence theory is used in hadiths that use asba >b al-wuru >d as the source 

and theory of coherence used in hadiths that make ijtiha>di > (science) as the source. 

 

Keywords: mukhtalif al-h }adi >s |, epistemology 

 

 

A. Pendahuluan 

Salah satu kenyataan yang tidak dapat dibantah lagi adalah keberadaan 

hadis-hadis yang tampak saling bertentangan atau yang sering disebut dengan 

hadis-hadis mukhtalif. Terdapat beberapa hadis Nabi yang satu dengan yang 

lainnya kelihatan seperti kontradiktif, tidak saling mendukung. Ada juga hadis-

hadis yang berlawanan dengan rasio atau akal sehat manusia dan ilmu 

pengetahuan. Banyak di antara umat Islam yang terburu-buru menolak hadis yang 

tampak bertolak belakang. Padahal jika dicermati dan dilihat lebih jauh, hadis-

hadis tersebut, bisa jadi memiliki konteks atau historisitas tersendiri. Sehingga 



20 
 

tidak seharusnya dibenturkan secara vis a vis dengan hadis yang lain. Para ulama 

hadis telah merumuskan sebuah disiplin ilmu yang membahas khusus dalam 

permasalahan ini, yakni yang dikenal dengan ilmu mukhtalif al-h}adi >s |. Secara 

sederhana ilmu ini berfungsi untuk “mengompromikan”  hadis-hadis yang tampak 

bertentangan dengan menggunakan metode tertentu.  

Dalam tulisan yang sederhana ini, penulis akan mencoba 

memperbincangkan lebih jauh tentang ilmu mukhtalif al-h}adi >s | dalam bingkai 

epistemologi. Hal ini mengandung maksud bahwa penulis akan lebih banyak 

membicarakan ilmu mukhtalif al-h}adi >s | sebagai sebuah disiplin ilmu yang 

memiliki konstruk pengetahuan, baik berupa sumber, bangunan, metode, dan 

validitas keilmuan. Sudah barang tentu tulisan ini bukanlah penelitian yang 

komprehensif terkait dengan tema ini. Akan tetapi lebih merupakan media 

pembelajaran bagi penulis dan kajian yang bersifat pengenalan awal untuk 

memberikan “pancingan” akademik bagi para pembaca yang hendak melakukan 

kajian lebih lanjut. Dengan penuh kerendahan hati penulis memohon maaf atas 

kekurangan yang terdapat di dalam tulisan ini. Oleh karena itu, penulis sangat 

berharap kritik dan saran yang membangun dari para pembaca. 

 

B. Ilmu Mukhtalif al-H}adi >s |: Apa dan Bagaimana 

Mukhtalif al-h}adi >s | terdiri dari dua suku kata, yakni mukhtalif dan al-h}adi >s |. 

Secara etimologi, mukhtalif adalah ism fa>̒ il dari kata ikhtalafa-yakhtalifu yang 

berarti bertentangan atau berlawanan (A.W. Munawwir, 1997: 362). Sedangkan 

al-h}adi >s | adalah sebagaimana banyak dipahami oleh banyak orang, yakni titah dan 



21 
 

tindak-tanduk yang disandarkan kepada Rasulullah. Dengan demikian secara 

bahasa dapat dikatakan bahwa hadis mukhtalif adalah hadis (titah dan tindak-

tanduk Nabi) yang satu sama lainnya bertentangan atau berselisih. Para ulama ahli 

hadis kemudian mendefinisikan mukhtalif al-h}adi>s | dengan hadis-hadis Nabi yang 

tampak saling bertentangan satu sama lain (Abdul Mustaqim, 2008: 84; Fatchur 

Rahman, 1974: 335). 

Berkenaan dengan mukhtalif al-h}adi >s |, beberapa ulama mencoba membuat 

definisinya, di antaranya; al-Ha>kim al-Naisa >bu>ri > (w. 405 H) menulis dalam 

bukunya, Maʻrifa >t ʻUlu >m al-H}adi >s |, sebuah karya yang dianggap sebagai literatur 

pertama dan tertua dalam ʻulu >m al-h}adi >s |: 

سنن لرسول الله صلى الله عليو وسلم يعارضها مثلها فيحتج أصحاب المذاىب بأحدهما 
 وهما في الصحة والسقم سيان

 
Artinya: “Sunnah-sunnah Rasulullah SAW yang bertentangan dengan sesamanya, 

lalu para ulama memakai salah satunya sebagai dalil, di sisi lain 

keduanya setara dalam kesahihan dan kelemahannya.” (Al-Ima>m al-

H}a>kim Abi >  Abd Alla>h Muh }ammad bin   bd  lla >h al-H}a>fiz } al-

Naisa>bu >ri >, 1977: 122). 

 

Sementara menurut Nu>r al-Di >n ʻItr, hadis-hadis mukhtalif ialah hadis-hadis 

yang secara lahiriah bertentangan dengan kaidah-kaidah yang baku, sehingga 

mengesankan makna yang batil atau bertentangan dengan nas }-nas } syaraʻ yang 

lain (Nu>r al-Di >n  Itr,           . Dalam hal ini Nu>r al-Di >n ʻItr memahami 

mukhtalif hadis dalam lingkup yang lebih luas, tidak hanya terbatas pada hadis 

dengan hadis, tetapi juga hadis dengan dalil syaraʻ yang lain. Hal senada juga 

diungkapkan oleh Abdul Mustaqim bahwa semestinya pengertian hadis mukhtalif 



22 
 

tidak hanya terbatas pada sesama hadis, melainkan harus dikembangkan, seperti 

pertentangan dengan al-Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains 

pengetahuan (Abdul Mustaqim, 2008:84).    

Sedangkan untuk ilmu mukhtalif al-h}adi >s |, ʻAja>j al-Khat }i >b 

mendefinisikannya sebagai ilmu yang mengkaji perihal hadis-hadis yang saling 

tampak bertentangan dan kemudian menghilangkannya atau mengompromikan 

keduanya, dan juga membahas tentang hadis-hadis yang sulit dipahami lalu 

kemudian menghilangkan dan menjelaskan hakikat kesulitan tersebut    ja>j al-

Kha>t }i >b, 1989: 283). Subhi S }a>lih} juga memberikan definisi:  

علم يبحث عن الأحاديث التى ظاىرىا التناقض من حيث إمكان الجمع بينهما بتقييد 
 لكبتخصيص عامها أو حملها على تعدد الحادثة أو غير ذ مطلقها أو

 
Artinya: “Ilmu yang membahas hadis-hadis yang menurut lahirnya saling 

bertentangan yang kemudian dapat dikompromikan dengan cara 

mentaqyi >d kemutlakannya, atau mentakhs }i >s } keumumannya, atau 

menganggap terjadinya pengulangan peristiwa.” 

 

Dari seluruh definisi yang ditawarkan di atas, penulis lebih cenderung pada 

pendapat yang mengartikan mukhtalif al-h }adi >s | dalam lingkup yang lebih luas, 

tidak hanya terbatas pada internal hadis. Karenanya dapat ditarik beberapa 

kesimpulan terkait dengan definisi mukhtalif al-h}adi >s |, antara lain; 1) terjadi 

pertentangan yang melibatkan dua hadis yang sederajat (s }ah}i >h}) atau dengan al-

Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains pengetahuan, 2) 

pertentangan bersifat lahiriah, 3) pertentangan itu diselesaikan dengan metode 

tertentu. 

 



23 
 

C. Konstruksi Epistemologi Ilmu Mukhtalif al-H}adi >s | 

1. Sejarah Keilmuan Mukhtalif al-H}adi >s | 

Kajian teoritis tentang kontradiksi yang ada dalam hadis-hadis Nabi SAW 

sudah dimulai sejak abad kedua hijriah. Sebagaimana dicatat al-Suyu >t }i >, buku yang 

pertama kali membahasnya sebagai kajian yang mandiri adalah Ikhtila >f  al-H}adi >s | 

karya al-Ima>m al-Sya >fiʻi > (w. 204 H) (Al-Sya>f  i >, 1986). Dalam tema yang sama, al-

Ima >m Ibn Qutaibah (w. 276 H) tampil dengan karyanya Ta‟wi >l Mukhtalif al-H}adi >s | 

(Abu> Muh }ammad   bd  lla >h bin Muslim bin Qutaibah, 1995), yang berusaha 

mempertahankan akidah melalui pendekatan hadis sebagai pengkayaan sekaligus 

alternatif bagi perspektif yang berkembang luas saat itu dalam memahami 

problem-problem teologis yang sering kali dimonopoli kelompok kalam, tasawuf, 

dan filsafat. Kajian mukhtalif al-h}adi >s | juga diperkaya dengan kehadiran Musykil 

al-As |ar karya Abu > Jaʻfar al-T}ah}awi> (w. 321 H), seorang ahli fikih, pakar hadis, 

dan mufasir yang dipercaya sebagai pendiri aliran Mazhab T }ah}awiyyah, salah satu 

sekte dalam rumpun Sunni. Berikutnya, Ibn Furak (w. 406 H) menghadirkan 

master piece-nya yang berjudul Musykil al-H}adi >s |. 

Melalui karyanya terlihat secara jelas di mana posisi al-Sya >fiʻi >, di mana ia 

mencoba membela eksistensi hadis sebagai bagian dari syariat. Dalam bangunan 

us }u>l fikihnya, al-Sya >fiʻi > menempatkan hadis pada posisi yang sangat terhormat, 

tepat satu tingkat di bawah al-Qur’an sebagai sumber ajaran Tuhan yang paling 

otentik dan otoritatif. Di satu sisi, al-Sya>fiʻi > dalam menegaskan eksistensi hadis, 

lebih condong untuk menyerang kepada orang-orang yang anti terhadap hadis, dan 

begitu pula untuk membangun perspektif (ideologis) fikih. Hampir seluruh contoh 



24 
 

yang dibawakan al-Sya >fiʻi > dalam karya ini memiliki dimensi hukum fikih. 

Terdapat lima bagian (juz) dalam kitab Ikhtila>f  al-H}adi >s | ini, di mana dalam setiap 

bagian al-Sya>fiʻi > mencoba menyelesaikan hadis-hadis yang menurut pengertian 

lahiriahnya bertentangan satu sama lain. Dan semua terkait dengan persoalan 

hukum.  

Ini berbeda dengan yang apa yang melatari kemunculan Ta‟wi >l Mukhtalif 

al-H}adi >s | di tangan Ibn Qutaibah (w. 276 H). Sekalipun hidup pada masa yang 

sama, namun memiliki proyek ideologis yang sedikit berbeda. Hal ini terkait 

lawan yang dihadapi Ta‟wi >l Mukhtalif al-H}adi>s |. Mereka adalah kelompok kalam, 

yang selain meninggikan rasionalitas Yunani di satu sisi, juga menjatuhkan 

kewibawaan “tradisi” yang menjadi sumber ajaran kaum muslimin. Ibn Qutaibah 

menulis: 

كلام العايبين و الزارين فوجدتهم يقولون على الله مالا يعلمون –رحمك الله- وقد تدبرت
ويعيبون الناس بما يأتون ويبصرون القذى في عيون الناس وعيونهم تطرف على الأجذاع 

يتهمون آراءىم في التأويل. ومعاني الكتاب والحديث وما ويتهمون غيرىم في النقل ولا 
أودعاه من لطائف الحكمة وغرائب اللغة لا تدرك بالطفرة والتولد والعرض والجوىر 
والكيفية والكمية والأينية. ولو ردوا المشكل منهما إلى أىل العلم بهما وضح لهم المنهج 

وحب الأتباع واعتقاد الإخوان واتسع لهم المخرج ولكن يمنع من ذلك طلب الرياسة 
  بالمقالات. والناس أسراب طير يتبع بعضها بعضا.

Artinya: “Aku telah menelaah pendapat-pendapat ahli kalam. Aku menjumpai 

mereka berkata tentang Allah dengan sesuatu yang mereka tidak tahu, 

dan menebar kekacauan kepada masyarakat dengan segala apa yang 

mereka bawa. Mereka melihat di mata masyarakat terdapat kotoran, 

padahal mata mereka tertusuk pohon kurma. Mereka menuduh 

selainnya telah melakukan kesalahan dalam menukil informasi dari 

Nabi, tetapi mereka tidak curiga sama sekali pada pendapatnya dalam 

menakwilkan dan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur‟an, hadis-



25 
 

hadis Nabi, kandungan kebajikannya, serta keindahan bahasanya yang 

tentu saja tidak dapat diperoleh melalui lompatan (tanpa penahapan), 

teori tawallud, ʻarad } (sifat), jauhar (substansi wujud), kaifiyyah 

(proses), kammiyyah (kuantitas), ainiyyah (ruang). Andai saja mereka 

mengembalikan persoalan itu kepada orang yang berilmu, maka 

teranglah jalan dan lapanglah pintu keluar  bagi mereka. Tetapi nafsu 

berkuasa dan memperoleh banyak pengikut telah menguasai mereka 

dan keyakinan terhadap perkataan-perkataan mereka. Dan manusia 

pun tersesat ketika mengikuti mereka.” (Abu> Muh }ammad   bd  lla >h 

bin Muslim bin Qutaibah, 1995: 24-25). 

 

Lalu kemudian datang al-T}ah}awi > (w. 321 H) dengan karyanya, Musykil al-

As |ar. Sebagaimana dapat dilihat pada alasan penulisan karya tersebut, di mana ia 

berkata:  

وإني نظرت فى الآثار المروية عنو صلى الله عليو وسلم بالأسانيد المقبولة التى نقلها ذوو 
لها فوجدت فيها أشياء مما يسقط معرفتها التثبت فيها والأمانة عليها وحسن الأداء 

والعلم بما فيها عن أكثر الناس فمال قلبى إلى تأملها وتبيان ما قدرت عليو من مشكلها 
  ومن استخراج الأحكام التى فيها ومن نفى الاحالات عنها وأن أجعل ذلك أبوابا...

Artinya: “Aku melihat as |ar-as |ar yang bersumber dari Nabi SAW telah 

disampaikan dengan sanda-sanad yang diterima, dinukil oleh orang-

orang yang serius menelitinya, penuh tanggung jawab, dan 

menggunakan metode yang baik. Aku mendapati banyak yang luput dan 

tidak diketahui kebanyakan orang. Hatiku tergerak untuk 

merenunginya, menjelaskan apa yang janggal sesuai kadar 

kemampuanku, mengeluarkan hukum yang dikandungnya, dan 

menegasikan ketidak-mungkinan yang ada di dalamnya, dan 

mengkajinya secara perbab...” (Abu > Ja far al-T}ah}awi >, 1994: 6). 

 

Al-T}ah}awi > mengawali dari ketidaklengkapan dan ketidaksempurnaan pada 

kajian hadis. Pada abad keempat hijriah perdebatan kalam masih terlalu ramai. 

Tokoh-tokoh yang memiliki keterkaitan “ideologis” dengan ahli hadis, 

menggunakan cara yang beranekaragam untuk menolak serangan musuh-

musuhnya. Tentu saja seluruh kekayaan khazanah yang ada merupakan warisan 

era tadwi >n pada dua abad sebelumnya. Di mana dalam formulasinya yang telah 



26 
 

mapan, ilmu-ilmu yang berkembang pada abad ini menjadi kelanjutan dari 

problem-problemnya. Selain warisan ilmu, juga warisan problem-problem yang 

banyak ditunggangi aspek ideologis.     

Dua abad setelahnya, muncul kitab Musykil al-H}adi >s | karya Ibn Furak (w. 

406 H) yang menggunakan pendekatan yang sama dengan yang dipakai Ibn 

Qutaibah. Sekalipun dengan kondisi psikologi masa, namun hal ini sekaligus 

memberi tantangan yang berbeda. Karena pada abad tersebut, mazhab pemikiran 

kaum muslimin telah benar-benar mencapai tahapnya yang stagnan. Kaum 

rasionalis tidak terlalu kuat, jika dibandingkan dengan sebelumnya. Yang justru 

menguat adalah gerakan literalis ahli hadis yang hendak merespon rasionalisme 

Mu’tazilah yang masih memiliki pengaruh epistemis dalam lingkungan muslimin.  

 

2. Sumber Keilmuan 

Membicarakan hadis, dalam hal ini hadis mukhtalif, tidak terlepas dari hal 

periwayatan. Karena memang hadis itu sendiri diperoleh dari jalur periwayatan 

dari masa Rasulullah hinggga para mukharrij hadis. Adalah niscaya untuk 

mengetahui jalur periwayatan sebuah hadis, terlebih apabila adanya pertentangan 

antar hadis. Untuk mengetahui apakah sebuah hadis bertentangan dengan hadis 

lain, atau akal, atau yang lainnya, penulis merangkum, setidaknya, ada dua poin, 

yakni:    

 

a. Asba>b al-Wuru >d 



27 
 

Asba>b al-wuru >d menjadi hal yang sangat penting ketika mendiskusikan 

tentang hadis-hadis mukhtalif. Karena ia menjadi salah satu cara yang paling 

sering digunakan untuk mengetahui apakah ada pertentangan di dalam sebuah 

hadis. Asba>b al-wuru >d di sini bisa berupa riwayat (mikro) atau ijtihad (makro) 

(Lenni Lestari, 2012). Berikut adalah beberapa contoh mengenai hal ini; pertama,  

tentang nikah mut’ah. Terdapat dua hadis tentang nikah mut’ah yang memiliki 

derajat yang sama yang tampak saling bertentangan dan berselisih. Pertama adalah 

hadis riwayat Muslim (Muslim, 2006: 632): 

ثَنَِّ قَ يْسٌ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ  ثَ نَا إِسْْاَعِيلُ قاَلَ حَدَّ ثَ نَا يََْيََ حَدَّ دُ بْنُ الْمُثَ نََّّ حَدَّ ثَ نَا مَُُمَّ  حَدَّ
اللَّوُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ ليَْسَ لنََا نِسَاءٌ فَ قُلْنَا أَلَا كُنَّا نَ غْزُو مَعَ رَسُولِ اللَّوِ صَلَّى  رَضِيََ اللَّوُ عَنْوُ قاَلَ 

صَ لنََا أَنْ نَ نْكِحَ الْمَرْأةََ باِلث َّوْبِ إِلَى أَجَلٍ    نَسْتَخْصِي فَ نَ هَاناَ عَنْ ذَلِكَ ثَُُّ رَخَّ
 

 rtinya  “Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Abdullah bin Numair 

Al Hamdani telah menceritakan kepada kami bapakku dan Waki‟ dan 

Ibnu Bisyr dari Isma‟il dari Qais ia berkata, saya mendengar Abdullah 

berkata; Kami pernah berperang bersama Rasulullah SAW tanpa 

membawa isteri, lalu kami berkata, “Apakah sebaiknya kita mengebiri 

kemaluan kita?” Rasulullah SAW melarang kami berbuat demikian, dan 

beliau memberikan keringanan pada kami untuk menikahi perempuan 

sampai pada batas waktu tertentu dengan mas kawin pakaian.” 

 

Dan yang kedua adalah hadis riwayat Bukha >ri >: 

ثَنَِّ يََْيََ  دِ بْنِ حَدَّ ثَ نَا مَالِكٌ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عَبْدِ اللَّوِ وَالحَْسَنِ ابْ نَيَْ مَُُمَّ بْنُ قَ زَعَةَ حَدَّ
عَلِيٍّ عَنْ أبَيِْهِمَا عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِ طاَلِبٍ رَضِيَ اللَّوُ عَنْوُ أَنَّ رَسُولَ اللَّوِ صَلَّى اللَّوُ عَلَيْوِ 

نْسِيَّةِ وَسَلَّمَ نَ هَى عَنْ مُ  عَةِ النِّسَاءِ يَ وْمَ خَيْبَ رَ وَعَنْ أَكْلِ لحُُومِ الحُْمُرِ الْإِ  ت ْ
 

 rtinya  “Telah menceritakan kepadaku Yahya bin Qaza‟ah telah menceritakan 

kepada kami Malik dari Ibnu Syihab dari Abdullah dan Al Hasan, dua 

anak Muhammad bin „Ali dari Bapak keduanya dari „Ali bin Abu Thalib 



28 
 

RA bahwa Rasulullah SAW melarang nikah mut'ah (perkawinan dengan 

waktu terbatas semata untuk bersenang-senang) dan melarang makan 

daging keledai jinak pada perang Khaibar.” (Abu> ʻ bd  lla >h 

Muh }ammad bin Isma >̒ i >l bin Ibra>hi >m bin al-Mughi >rah al-Juʻfiy al-

Bukha>riy, 2006: 1036). 

 

Hadis yang pertama merupakan hadis yang membolehkan nikah mut’ah dan 

hadis yang kedua adalah hadis yang melarang nikah mut’ah. Lalu, bagaimana 

memahami kedua hadis yang tampak saling bertentangan ini?  Hal ini akan mudah 

dipahami jika umat Islam memahami konteks atau situasi ketika kedua hadis ini 

muncul (baca: asba >b al-wuru >d). Dapat dilihat pada hadis pertama bahwa alasan 

kenapa ketika itu dibolehkan melaksanakan nikah mut’ah ialah karena pada saat 

itu dalam keadaan perang (khaibar) yang jauh dari istri, sehingga para sahabat 

yang ikut perang merasa sangat berat. Selain itu, pada masa itu masih dalam masa 

peralihan dari kebiasaan zaman jahiliah. Jadi wajar jika kemudian mereka para 

sahabat diberikan keringanan (rukhs }ah). Tetapi setelah alasan-alasan di atas tidak 

ada lagi, Rasulullah kemudian melarang nikah mut’ah sebagaimana sabdanya 

pada hadis yang kedua.  

Di sini tampak bahwa sebenarnya kedua hadis di atas tidaklah bertentangan 

melainkan bahwa kedua hadis di atas muncul dalam konteks yang berbeda. Yang 

pertama datang di awal dan yang kedua datang kemudian. Hadis yang pertama 

menjadi tidak berlaku lagi (mansu>kh) ketika hadis kedua sudah ada (na >sikh). Dan 

yang digunakan adalah hadis yang kedua. Dengan demikian dapatlah dipahami 

bahwa asba >b al-wuru >d sangatlah penting di dalam memahami sebuah hadis, 

terlebih ketika hendak mengompromikan hadis-hadis yang tampak kontradiktif.      



29 
 

Kedua, berkenaan dengan daging kurban. Pada suatu saat datang waktu 

kurban, Rasulullah menyaksikan banyak orang miskin yang datang ke kota 

Madinah untuk mendapatkan bagian daging kurban. Beliau memahami bahwa 

daging yang ada di kota Madinah tidak sebanding dengan jumlah orang miskin 

yang datang ketika itu. Oleh sebab itu, untuk menyikapi hal ini, Rasulullah 

melarang penduduk setempat untuk menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari.      

Dan pada saat itu tidak ada satupun sahabat yang bertanya dan memprotes 

Nabi. Mereka hanya “samiʻna> wa at }aʻna>” kepada Rasulullah meskipun tidak 

paham dan mengerti apa yang diinginkan oleh Rasulullah atas larangannya itu. 

Akan tetapi, ketika kesadaran untuk berkurban semakin tinggi dan bertambah 

serta orang yang berkurban semakin banyak, Nabi kemudian mencabut larangan 

ini. Ketika larangan dicabut, barulah Rasulullah memberitahukan alasan mengapa 

dahulu beliau mengeluarkan larangan untuk menyimpan daging lebih dari tiga 

hari. Alasan yang paling utama, sebagaimana dilansir oleh Daniel Djuned, adalah 

bahwa banyaknya orang miskin luar kota yang datang ke Madinah. Andai saja 

orang-orang Madinah dibolehkan untuk menyimpan daging kurban sebanyak-

banyaknya lebih dari tiga hari, tentu saja orang-orang luar Madinah tidak 

kebagian (Daniel Djuned, 2010: 142). Sebagaimana sabdanya; “Aku melarang 

kalian (menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari) karena (melihat 

banyaknya) orang-orang desa yang datang (ke Madinah) pada hari pemotongan 

hewan kurban, sekarang makanlah (simpanlah).        

Dapat dilihat dari dua hadis di atas bahwa yang pertama tampak 

bertentangan dengan hadis kedua. Yang pertama melarang menyimpan daging 



30 
 

kurban dan yang kedua membolehkannya. Dengan melihat latarbelakang (baca: 

asba >b al-wuru >d), umat Islam (baca: para pembaca hadis) dapat melihat bahwa 

sebenarnya tidak terjadi pertentangan karena kedua hadis tersebut muncul dalam 

waktu dan situasi yang berbeda. Hal ini dapat dipahami juga bahwa hadis yang 

pertama menjadi tidak berlaku (mansu>kh) dengan adanya hadis yang kedua 

(na>sikh).     

Dari kedua contoh di atas kiranya dapat disimpulkan bahwa asba >b al-wuru >d 

adalah niscaya ketika membincangkan tentang hadis-hadis yang bertentangan. 

Pemahaman yang baik dan benar terhadap konteks kemunculan sebuah hadis akan 

membawa kepada pemahaman yang tepat pula. Dalam hal mukhtalif al-h}adi >s |, 

maka dengan sendirinya akan diketahui ketidakbertentangan yang pada awalnya 

tampak bertentangan.   

 

b. Ijtihad  

Pola kedua adalah ijtihad. Penulis cenderung untuk mengatakan ijtihad di 

sini adalah ilmu pengetahuan. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh Zaghlul al-

Najjar bahwa ada sejumlah hadis Nabi yang memang secara lahiriah bertentangan 

dengan ilmu pengetahuan. Dan sebenarnya, berdasarkan penelitiannya, bahwa 

hadis-hadis tersebut tidaklah berlawanan dengan ilmu pengetahuan. Hanya saja 

para pembaca hadis belum mampu memahaminya secara tepat dan akurat. Salah 

satu contoh adalah hadis tentang perintah Rasulullah untuk menenggelamkan lalat 

yang hinggap di gelas. Berikut adalah redaksi hadis tersebut:   



31 
 

ثَ نَا سُلَيْمَانُ بْ  ثَ نَا خَالِدُ بْنُ مََْلَدٍ حَدَّ ثَنَِّ عُتْبَةُ بْنُ مُسْلِمٍ قاَلَ أَخْبَ رَنِِ حَدَّ نُ بِلَالٍ قاَلَ حَدَّ
عْتُ أبَاَ ىُرَيْ رَةَ رَضِيَ اللَّوُ عَنْوُ يَ قُولُ قاَلَ النَّبُِّ صَلَّى اللَّوُ عَلَيْوِ  وَسَلَّمَ  عُبَ يْدُ بْنُ حُنَ يْنٍ قاَلَ سَِْ

باَبُ في شَراَبِ أَحَدكُِمْ فَ لْ  يَ غْمِسْوُ ثَُُّ ليَِ نْزعِْوُ فإَِنَّ فِى اِحْدَى جَنَاحَيْوِ دَاءً إِذَا وَقَعَ الذُّ
 وَالْأُخْرَى شِفَاءً 

 

Artinya: “Telah bercerita kepada kami Khalid bin Makhlad telah menceritakan 

kepada kami Sulaiman bin Bilal berkata; telah bercerita kepadaku Utbah 

bin Muslim berkata; telah mengabarkan kepadaku Ubaid bin Hunain 

berkata; saya mendengar Abu Hurairah RA berkata; Nabi SAW 

bersabda: “Jika ada seekor lalat yang terjatuh pada minuman kalian 

maka tenggelamkan kemudian angkatlah, karena pada satu sayapnya 

penyakit dan sayap lainnya terdapat obatnya.” (Abu> ʻ bd  lla >h 

Muh }ammad bin Isma >̒ i >l bin Ibra>hi >m bin al-Mughi >rah al-Juʻfiy al-

Bukha>riy, 2006: 815). 

  

 

 

 Sepintas dapat dilihat bagaimana mungkin Rasulullah memerintahkan 

untuk menenggelamkan lalat ke dalam gelas sedangkan lalat—sebagaimana 

kebanyakan orang pahami—adalah serangga yang kotor dan penyebar penyakit. 

Tentu akal manusia—yang normal—akan menolak dan tidak menerima perintah 

dari Rasulullah ini. Tetapi kemudian Zaghlul al-Najjar—melalui karyanya—

menolak bantahan bahwa hadis Nabi ini bertentangan dengan akal dan teori 

kesehatan. Menurutnya perintah Rasulullah tersebut, apabila dipahami dengan 

baik, tidaklah bertentangan dengan akal dan ilmu kesehatan.  

Akhir-akhir ini sudah ada penelitian yang mengungkapkan kebenaran hadis 

Rasulullah di atas. Sebagaimana dilansir oleh Abdul Mustaqim, bahwa sejumlah 

peneliti di Arab Saudi dan Mesir menemukan sebuah temuan yang berbeda 

dengan apa yang diperkiran oleh banyak orang. Mereka menyiapkan beberapa 

bejana yang diisi air, madu, dan juz. Kemudian bejana ini dibiarkan terbuka 



32 
 

hingga dimasuki lalat. Setelah itu, mereka kemudian membandingkan antara 

minuman yang hanya dihinggapi oleh lalat dengan minuman yang lalat 

dibenamkan di dalamnya. Dan hasilnya, dengan menggunakan mikroskop dapat 

dilihat bahwa minuman yang tidak dibenamkan lalat di dalamnya dipenuhi dengan 

kuman dan mikroba. Sedangkan minuman yang dihinggapi lalat dan dibenamkan 

ke dalamnya, justru tidak ditemukan kuman dan mikroba (Zaghlul al-Najjar, 

2011: 320).         

Upaya di atas menandakan tentang bagaimana upaya yang dilakukan untuk 

mengungkap misteri-misteri dibalik titah Rasulullah yang secara lahiriah 

bertentangan dengan akal dan ilmu pengetahuan. Terlepas dari pro-kontra tentang 

iʻja >z ʻilmi > yang terkandung di dalam hadis Nabi, hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa pada hakikatnya hadis Rasulullah tidaklah bertentangan dengan akal sehat 

dan ilmu pengetahuan. Dan upaya ini (ijtihad) adalah salah satu cara untuk 

memberikan bukti kepada mereka yang menolak hadis-hadis Nabi yang 

kontradiktif bahwasannya hal itu hanya bersifat lahiriah. 

 

 

3. Metode Memahami Hadis Mukhtalif 

Sebelum membahas metode memahami hadis-hadis mukhtalif, kiranya perlu 

penulis utarakan terlebih dahulu tentang beberapa faktor penyebab hadis-hadis 

yang tampak saling bertentangan. Sebagaimana disebutkan oleh (Abdul 

Mustaqim, 2008: 87) setidaknya ada empat faktor: pertama, yang bersumber dari 

internal hadis itu sendiri. Yakni redaksi hadis yang memang terkesan bertentangan 



33 
 

atau sulit dipahami. Kedua, yakni yang disebabkan oleh konteks dari sebuah hadis 

itu muncul. Hal ini bisa berupa kepada siapa Nabi menyampaikan hadis, di mana, 

dan kapan. Jika ditemukan, maka dengan mengetahui konteksnya maka akan 

terlihat posisi dari masing-masing hadis tersebut. Ketiga, faktor metodologi, yakni 

berkenaan dengan cara seseorang memahami hadis. Ada orang yang memahami 

hadis secara literalis, sehingga ada sebagian hadis dianggap bertentangan dengan 

hadis yang lain. Dan keempat, faktor ideologi. Hal ini banyak terjadi pada masa 

awal-awal perkembangan Islam. Hadis dipahami sesuai dengan ideologi atau 

mazhab tertentu dan menolak hadis-hadis yang secara lahiriah bertentangan 

dengan ideologi mereka.  

Berkenaan dengan metode memahami hadis-hadis mukhtalif, para ulama 

menawarkan lima metode. Di antaranya, pertama, metode al-jamʻ wa al-taufi >q. 

Maksudnya adalah menggabungkan dua hadis yang tampak saling bertentangan 

yang memiliki kualitas sama, yakni s }ah}i >h}. Bentuk penggabungan ini bisa berupa 

ʻa>mm dan kha>s }s }, mut}laq dan muqayyad, dan lain-lain. contoh sederhananya 

adalah hadis tentang cara wudu Rasulullah. Dalam sebuah hadis yang 

diriwayatkan oleh al-Sya >fiʻi > dari Ibn ʻ bba >s, bahwa Rasulullah berwudu 

membasuh muka dan kedua tangannya, serta mengusap kepalanya satu kali. 

Sementara dalam riwayat al-Sya >fiʻi > lainnya, dari Us }ma>n bin ʻ ffa >n bahwa 

Rasulullah melakukannya sebanyak tiga kali. Dua hadis ini secara lahiriah tampak 

bertentangan tetapi sejatinya tidak. Menurut al-Sya>fiʻi> hadis ini bisa dipahami 

bahwa membasuh wajah dan kedua tangan, serta mengusap kepada satu kali sudah 



34 
 

cukup. Sedangkan yang lebih baik adalah tiga kali sebagaimana hadis yang kedua 

di atas (Al-Sya>f  i >, 1986:102).           

Kedua, metode tarji >h}. Maksudnya adalah memilih dan mengunggulkan satu 

di antara hadis-hadis yang tampak bertentangan yang kualitasnya paling baik. Hal 

ini dilakukan ketika metode yang disebutkan di atas tidak dimungkinkan lagi. 

Ketiga, metode na >sikh-mansu >kh. Ini adalah tahap ketiga yang ditempuh ketika dua 

metode di atas tidak dapat mengatasi hadis-hadis mukhtalif. Metode ini 

menerapkan prinsip pembatalan salah satu hadis. Caranya adalah dengan melihat 

mana hadis yang datang lebih dahulu dengan hadis yang datang belakangan. 

Hadis yang datang belakangan menjadi pembatal (na>sikh) bagi hadis yang datang 

lebih dahulu (mansu >kh). Proses naskh hanya dapat terjadi di saat Rasulullah masih 

hidup. Karena beliau adalah sya>riʻ, yang berhak menghapus sebuah syaraʻ. Di 

antara contoh yang sering didengar adalah tentang ziarah kubur. Bahwa 

Rasulullah pernah melarang para sahabatnya, terutama perempuan, untuk 

berziarah kubur. Hal ini karena pada saat itu memang Rasulullah masih dalam 

proses membentuk akidah dan iman para pemeluk awal Islam. Kenyataan bahwa 

tradisi meronta-ronta di kuburan adalah hal yang tidak bisa dihindari. Karenanya, 

untuk menghindari hal-hal yang tidak diinginkan, Rasulullah melarang ziarah 

kubur. Tetapi kemudian setelah masa suram berlalu dan iman para sahabat 

semakin kuat, kematian menjadi hal yang bisa dan tidak dikhawatirkan. Pada 

masa ini, larangan berziarah kubur tidak perlu lagi diteruskan. Rasulullah 

kemudian membolehkan berziarah kubur. Justru ziarah kubur dianjurkan agar 

selalu mengingat kematian dan hari pembalasan.  



35 
 

Keempat, metode tawaqquf. Artinya adalah berhenti. Berhenti dalam artian 

mendiamkan dan tidak dilanjutkan proses kompromi. Hal ini dilakukan manakala 

metode na>sikh-mansu >kh tidak dapat mengatasi hadis-hadis yang tampak 

bertentangan. Lebih jauh bahwa hadis-hadis yang tampak bertentangan tersebut 

tidak diamalkan sampai ditemukan keterangan tentang hadis manakah yang dapat 

diamalkan. Dan kelima, metode takwil. Hal ini dilakukan terhadap hadis-hadis 

yang sudah sampai pada tahap tawaqquf. Dalam hal ini, Abdul Mustaqim 

menyatakan bahwa metode tawaqquf tidaklah menyelesaikan masalah. Karena 

mendiamkan dan membiarkan hadis-hadis mukhtalif tanpa dicarikan solusi yang 

tepat. Oleh sebab itu, teori tawaqquf ini semestinya dipahami sebagai sementara 

waktu saja sampai ada penjelasan (baca: takwil) terhadap hadis tersebut (Abdul 

Mustaqim, 2008:98).  

   

4. Validitas Keilmuan 

Ada beberapa teori untuk menguji kebenaran sebuah ilmu pengetahuan, di 

antaranya adalah korespondensi (kesesuaian), keherensi (keruntutan), pragmatik, 

dan beberapa yang lainnya (Ali Mudhofir dan Heri Santoso, 2007: 83-90). 

Kaitannya dengan ilmu mukhtalif al-h}adi >s |, penulis cenderung untuk memilih teori 

korespondensi sebagai cara uji kebenarannya. Korespondensi adalah kesesuaian 

(kecocokan) hal atau pengetahuan yang terdapat dalam pikiran (subjek) dengan 

kenyataan objektif yang di luar pengetahuan ((Ali Mudhofir dan Heri Santoso, 

2007: 83). Misalnya ungkapan “Candi Borobudur terletak di Provinsi Jawa 

Tengah.” Hal ini benar karena sesuai dengan fakta situasi geografis yang dapat 



36 
 

diamati. Demikian pula dengan ilmu mukhtalif al-h}adi >s | yang menjadikan asba >b 

al-wuru >d sebagai sumber ilmu pengetahuan, fakta-fakta sejarah dijadikan tolak 

ukur atas kebenaran dari sebuah riwayat.                 

Berbeda halnya dengan hadis-hadis yang menggunakan ijtiha >di > atau ilmu 

pengetahuan untuk menjawab pertentangan dalam sebuah hadis. Penulis lebih 

cenderung menggunakan koherensi sebagai teori kebenarannya. Koherensi adalah 

berhubungan dengan sesuatu idea, prinsip, tatanan, atau konsep yang besifat 

umum. Ilmu pengetahuan dikatakan benar ketika ia konsisten, tidak mengandung 

makna yang saling menyisihkan. Seperti pernyataan “bujangan belum menikah” 

atau “lingkaran berbentuk bulat” (Ali Mudhofir dan Heri Santoso, 2007: 85). Jika 

ada hadis-hadis yang tampak bertentangan dengan ilmu pengetahuan, dan 

kemudian ditemukan teori-teori tertentu yang menggugurkan atau menghilangkan 

pertentangan tersebut, maka hal ini menurut peneliti sejalan dengan prinsip 

koherensi.  

 

D. Kesimpulan 

Sekiranya dari pemaparan di atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan, di 

antaranya:  

Pertama, inti dari definisi (ilmu) mukhtalif al-h}adi >s | adalah 1) terjadi 

pertentangan yang melibatkan dua hadis yang sederajat (s }ah}i >h}) atau dengan al-

Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains pengetahuan, 2) 

pertentangan bersifat lahiriah, 3) pertentangan itu diselesaikan dengan 

menggunakan metode tertentu. 



37 
 

Kedua, bahwa para ulama telah melakukan kajian secara serius terkait 

dengan hadis-hadis mukhtalif. Terbukti dari karya-karya yang hingga saat ini 

masih dapat dibaca. Seperti Ikhtila >f  al-H}adi >s | karya al-Sya>fiʻi >, Mukhtalif al-H}adi >s| 

karya Ibn Qutaibah, Musykil al-As |ar karya al-T}ah}awi>, dan Musykil al-H }adi >s | karya 

Ibn Furak.  

Ketiga, ada dua sumber yang digunakan dalam ilmu mukhtalif al-h}adi>s |, 

yakni asba >b al-wuru >d dan ijtihad.  

Keempat, ada lima metode dalam menghilangkan pertentangan pada sebuah 

hadis yakni, al-jamʻ wa al-taufi>q, al-tarji>h}, na>sikh-mansu>kh, tawaqquf, dan 

takwil.     

Kelima, dalam menentukan kebenaran ilmu pengetahuan, teori 

korespondensi digunakan pada hadis-hadis yang memakai asba >b al-wuru >d sebagai 

sumber dan teori koherensi digunakan pada hadis-hadis yang menjadikan ijtiha >di > 

(baca: ilmu pengetahuan) sebagai sumber.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Nizar. 2008. Hadis dan Sains: Memahami Hadis-Hadis yang Musykil, t.tp: 

Teras,  

 

Bukha>riy, Abu > ʻ bd  lla >h Muh }ammad bin Isma >ʻi >l bin Ibra >hi >m bin al-Mughi >rah 

al-Juʻfiy al-.2006. S}ah }i >h} al-Bukha>riy, Riya >d}: Maktabah al-Rusyd,  

 

Djuned, Daniel. 2010. Ilmu Hadis: Paradigma Baru dan Rekonstruksi Ilmu Hadis, 

Jakarta: Erlangga,  

 

ʻItr, Nu>r al-Di >n. 1997.  Manhaj al-Naqd fi > ʻUlu >m al-H}adi >s |, Su>riah: Da >r al-Fikr 

Dimasyqi > 

 

Khat }i >b, Muh }ammad ʻ ja >j al-.1989. Us }u>l al-H }adi >s |: ʻUlu >muh wa Mus }t }alah }uh, 

Beirut: Da>r al-Fikr  

 

Lestari, Lenni. 2012. Epistemologi Ilmu Asbab al-Wurud Hadis, Makalah, Tidak 

Diterbitkan,  

 

Mudhofir, Ali dan Santoso, Heri. 2007. .Asas Berfilsafat, Yogyakarta: Pustaka 

Rasmedia,  

 

Munawwir, Ahmad W.1997. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 

Surabaya: Pustaka Progressif,  

 

Muslim, Abu> al-H}usain bin al-H}ajja>j al-Qusyairiy al-Ni >sa>bu>riy. 2006. S}ah}i >h} 
Muslim, Riya >d}: Da>r T}ayyibah,  

 

Mustaqim, Abdul. 2008. Ilmu Ma‟anil Hadis: Paradigma Interkoneksi, 

Yogyakarta: Idea Press,  

 

Naisa>bu>ri >, al-.1977. Maʻrifa >t ʻUlu >m al-H}adi >s |, Kairo: Maktabah al-Mutanabi >,  

 

Najjar, Zaghlul, al-. 2011. Sains dalam Islam: Mengungkap Fakta Ilmiah dari 

Kemukjizatan Hadis Nabi, terj. Amzah: Jakarta: tp,  

   

Qutaibah, Ibn. 1995. Ta‟wi >l Mukhtalif al-H}adi >s |, Beiru>t: Da>r al-Kutub al-

ʻIlmiyyah,  

 

Rachman, Fathur. 1974.  Ikhtisar Mushthalahul Hadis, Bandung   l Ma’arif  

 

Sya>fiʻi>, al-.1986. Ikhtila >f  al-H}adi >s |, Beiru>t: Da>r Kutub al-ʻIlmiyyah  

 

T}ah}awi>, Abu > Jaʻfar al-, Musykil al-As |ar, Beiru>t: Muassasah al-Risa>lah, 1994. 

 


