ILMU MUKHTALIF AL-I—JADFS
(Tinjauan Epistemologi)
Oleh: Nurul Hakim

Abstract

Hadith is positioned as a source of Islamic law after the Qur'an. Therefore, every
Muslim should understand the hadith well. However, attempts to understand
hadith are very difficult. Moreover, hadith that are contradict with other hadith. To
understand hadith which is considered contradict to other hadith, the scholars
make a discipline called mukhtalif al-hadis . This science is understood as: 1)
there is a contradiction that involves two hadiths that are equal (sahih) or with the
Quran, mind, history, or science and science of knowledge, 2) outward
contradiction, 3) the contradiction was solved by using a certain method. With
regard to epistemology, there are two sources used in the science of mukhtalif al-
hadis ', asbab al-wurud and ijtihadi. In addition, there are five methods of
dispelling the contradiction of a hadith namely, al-jam' wa al-taufig, al-tarjih,
nasikh-mansukh, tawaqquf, and takwil. And in determining the truth of science,
correspondence theory is used in hadiths that use asbab al-wurud as the source
and theory of coherence used in hadiths that make ijtihadi (science) as the source.

Keywords: mukhtalif al-hadis, epistemology

A. Pendahuluan

Salah satu kenyataan yang tidak dapat dibantah lagi adalah keberadaan
hadis-hadis yang tampak saling bertentangan atau yang sering disebut dengan
hadis-hadis mukhtalif. Terdapat beberapa hadis Nabi yang satu dengan yang
lainnya kelihatan seperti kontradiktif, tidak saling mendukung. Ada juga hadis-
hadis yang berlawanan dengan rasio atau akal sehat manusia dan ilmu
pengetahuan. Banyak di antara umat Islam yang terburu-buru menolak hadis yang
tampak bertolak belakang. Padahal jika dicermati dan dilihat lebih jauh, hadis-

hadis tersebut, bisa jadi memiliki konteks atau historisitas tersendiri. Sehingga

19



tidak seharusnya dibenturkan secara vis a vis dengan hadis yang lain. Para ulama
hadis telah merumuskan sebuah disiplin ilmu yang membahas khusus dalam
permasalahan ini, yakni yang dikenal dengan ilmu mukhtalif al-hadis. Secara
sederhana ilmu ini berfungsi untuk “mengompromikan” hadis-hadis yang tampak
bertentangan dengan menggunakan metode tertentu.

Dalam tulisan yang sederhana ini, penulis akan mencoba
memperbincangkan lebih jauh tentang ilmu mukhtalif al-hadis dalam bingkai
epistemologi. Hal ini mengandung maksud bahwa penulis akan lebih banyak
membicarakan ilmu mukhtalif al-hadis sebagai sebuah disiplin ilmu yang
memiliki konstruk pengetahuan, baik berupa sumber, bangunan, metode, dan
validitas keilmuan. Sudah barang tentu tulisan ini bukanlah penelitian yang
komprehensif terkait dengan tema ini. Akan tetapi lebih merupakan media
pembelajaran bagi penulis dan kajian yang bersifat pengenalan awal untuk
memberikan “pancingan” akademik bagi para pembaca yang hendak melakukan
kajian lebih lanjut. Dengan penuh kerendahan hati penulis memohon maaf atas
kekurangan yang terdapat di dalam tulisan ini. Oleh karena itu, penulis sangat

berharap kritik dan saran yang membangun dari para pembaca.

B.  llmu Mukhtalif al-Hadis: Apa dan Bagaimana

Mukhtalif al-hadis terdiri dari dua suku kata, yakni mukhtalif dan al-hadis.
Secara etimologi, mukhtalif adalah ism fa‘il dari kata ikhtalafa-yakhtalifu yang
berarti bertentangan atau berlawanan (A.W. Munawwir, 1997: 362). Sedangkan

al-hadis adalah sebagaimana banyak dipahami oleh banyak orang, yakni titah dan

20



tindak-tanduk yang disandarkan kepada Rasulullah. Dengan demikian secara
bahasa dapat dikatakan bahwa hadis mukhtalif adalah hadis (titah dan tindak-
tanduk Nabi) yang satu sama lainnya bertentangan atau berselisih. Para ulama ahli
hadis kemudian mendefinisikan mukhtalif al-hadis dengan hadis-hadis Nabi yang
tampak saling bertentangan satu sama lain (Abdul Mustagim, 2008: 84; Fatchur
Rahman, 1974: 335).

Berkenaan dengan mukhtalif al-hadis, beberapa ulama mencoba membuat
definisinya, di antaranya; al-Hakim al-Naisaburi (w. 405 H) menulis dalam
bukunya, Ma ‘rifat ‘Ulum al-Hadis, sebuah karya yang dianggap sebagai literatur

pertama dan tertua dalam ‘ulum al-hadis:

Wil ol Ol omesd Llte Loy oy ade ) o &1 s} i
Ol V.EMJ\j el (3 L2y
Artinya: “Sunnah-sunnah Rasulullah SAW yang bertentangan dengan sesamanya,

lalu para ulama memakai salah satunya sebagai dalil, di sisi lain
keduanya setara dalam kesahihan dan kelemahannya.” (Al-lmam al-

Hakim Abi ‘Abd Allah Muhammad bin’Abd Allah al-Hafiz al-
Naisaburi, 1977: 122).

Sementara menurut Nur al-Din ‘Itr, hadis-hadis mukhtalif ialah hadis-hadis
yang secara lahiriah bertentangan dengan kaidah-kaidah yang baku, sehingga
mengesankan makna yang batil atau bertentangan dengan nas-nas syara‘ yang
lain (Nur al-DinTtr, 1997: 177). Dalam hal ini Nur al-Din ‘Itr memahami
mukhtalif hadis dalam lingkup yang lebih luas, tidak hanya terbatas pada hadis

dengan hadis, tetapi juga hadis dengan dalil syara‘ yang lain. Hal senada juga

diungkapkan oleh Abdul Mustagim bahwa semestinya pengertian hadis mukhtalif

21



tidak hanya terbatas pada sesama hadis, melainkan harus dikembangkan, seperti
pertentangan dengan al-Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains
pengetahuan (Abdul Mustagim, 2008:84).

Sedangkan untuk ilmu  mukhtalif al-hadis, <Ajaj al-Khafib
mendefinisikannya sebagai ilmu yang mengkaji perihal hadis-hadis yang saling
tampak bertentangan dan kemudian menghilangkannya atau mengompromikan
keduanya, dan juga membahas tentang hadis-hadis yang sulit dipahami lalu
kemudian menghilangkan dan menjelaskan hakikat kesulitan tersebut (Ajaj al-

Khatib, 1989: 283). Subhi Salih juga memberikan definisi:

Aty Lo o) O o o aBld) Lapalls gl sl e ey e

S5 pe ol Dol saw e e of Lpale arasn of Lgallas

Artinya: “llmu yang membahas hadis-hadis yang menurut lahirnya saling

bertentangan yang kemudian dapat dikompromikan dengan cara

mentaqyid kemutlakannya, atau mentakhsis keumumannya, atau
menganggap terjadinya pengulangan peristiwa.”

Dari seluruh definisi yang ditawarkan di atas, penulis lebih cenderung pada
pendapat yang mengartikan mukhtalif al-hadis dalam lingkup yang lebih luas,
tidak hanya terbatas pada internal hadis. Karenanya dapat ditarik beberapa
kesimpulan terkait dengan definisi mukhtalif al-hadis, antara lain; 1) terjadi
pertentangan yang melibatkan dua hadis yang sederajat (sahih) atau dengan al-
Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains pengetahuan, 2)

pertentangan bersifat lahiriah, 3) pertentangan itu diselesaikan dengan metode

tertentu.

22



C. Konstruksi Epistemologi llmu Mukhtalif al-Hadis

1. Sejarah Keilmuan Mukhtalif al-Hadis

Kajian teoritis tentang kontradiksi yang ada dalam hadis-hadis Nabi SAW
sudah dimulai sejak abad kedua hijriah. Sebagaimana dicatat al-Suyuti, buku yang
pertama kali membahasnya sebagai kajian yang mandiri adalah Ikhtilaf al-Hadis
karya al-lmam al-Syafi‘i (w. 204 H) (Al-Syafii, 1986). Dalam tema yang sama, al-
Imam Ibn Qutaibah (w. 276 H) tampil dengan karyanya Ta ‘wil Mukhtalif al-Hadis
(Abu Muhammad’Abd Allah bin Muslim bin Qutaibah, 1995), yang berusaha
mempertahankan akidah melalui pendekatan hadis sebagai pengkayaan sekaligus
alternatif bagi perspektif yang berkembang luas saat itu dalam memahami
problem-problem teologis yang sering kali dimonopoli kelompok kalam, tasawuf,
dan filsafat. Kajian mukhtalif al-hadis juga diperkaya dengan kehadiran Musykil
al-Asar karya Abu Ja‘far al-Tahawi (w. 321 H), seorang ahli fikih, pakar hadis,
dan mufasir yang dipercaya sebagai pendiri aliran Mazhab Tahawiyyah, salah satu
sekte dalam rumpun Sunni. Berikutnya, Ibn Furak (w. 406 H) menghadirkan
master piece-nya yang berjudul Musykil al-Hadis.

Melalui karyanya terlihat secara jelas di mana posisi al-Syafi‘i, di mana ia
mencoba membela eksistensi hadis sebagai bagian dari syariat. Dalam bangunan
usul fikihnya, al-Syafi‘i menempatkan hadis pada posisi yang sangat terhormat,
tepat satu tingkat di bawah al-Qur’an sebagai sumber ajaran Tuhan yang paling
otentik dan otoritatif. Di satu sisi, al-Syafi‘i dalam menegaskan eksistensi hadis,
lebih condong untuk menyerang kepada orang-orang yang anti terhadap hadis, dan

begitu pula untuk membangun perspektif (ideologis) fikih. Hampir seluruh contoh

23



yang dibawakan al-Syafi‘i dalam karya ini memiliki dimensi hukum fikih.
Terdapat lima bagian (juz) dalam kitab Ikhtilaf al-Hadis ini, di mana dalam setiap
bagian al-Syafi‘i mencoba menyelesaikan hadis-hadis yang menurut pengertian
lahiriahnya bertentangan satu sama lain. Dan semua terkait dengan persoalan
hukum.

Ini berbeda dengan yang apa yang melatari kemunculan 7a wil Mukhtalif
al-Hadis di tangan Ibn Qutaibah (w. 276 H). Sekalipun hidup pada masa yang
sama, namun memiliki proyek ideologis yang sedikit berbeda. Hal ini terkait
lawan yang dihadapi 7z 'wil Mukhtalif al-Hadis. Mereka adalah kelompok kalam,
yang selain meninggikan rasionalitas Yunani di satu sisi, juga menjatuhkan
kewibawaan “tradisi” yang menjadi sumber ajaran kaum muslimin. Ibn Qutaibah

menulis:

Opalas Yoo ) Jo Oslsts wBumsh i)l g Cpalall pIS—dl) Slimy— s 3y
P o Bli By AU Osee (3 A Ogpany 05l e ) Opn
Ly gty OUSU) laey - Josldl (3 sl Ogogne Yy J&1 3 ooné Osagty
Asdly oAty Wedly salall S5 Y Al Loy aSA Caslla) e olessl
gl b g Las el ol ) Legn JSCal 13y o 2Vl 200SJly 2,405
Dl slizely gL oy Bl b Sl e i Sy ) b sy
Artinya: “Aku telah menelaah pendapat-pendapat ahli kalam. Aku menjumpai
mereka berkata tentang Allah dengan sesuatu yang mereka tidak tahu,
dan menebar kekacauan kepada masyarakat dengan segala apa yang
mereka bawa. Mereka melihat di mata masyarakat terdapat kotoran,
padahal mata mereka tertusuk pohon kurma. Mereka menuduh
selainnya telah melakukan kesalahan dalam menukil informasi dari

Nabi, tetapi mereka tidak curiga sama sekali pada pendapatnya dalam
menakwilkan dan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur’an, hadis-

24



hadis Nabi, kandungan kebajikannya, serta keindahan bahasanya yang
tentu saja tidak dapat diperoleh melalui lompatan (tanpa penahapan),
teori tawallud, ‘arad (sifat), jauhar (substansi wujud), kaifiyyah
(proses), kammiyyah (kuantitas), ainiyyah (ruang). Andai saja mereka
mengembalikan persoalan itu kepada orang yang berilmu, maka
teranglah jalan dan lapanglah pintu keluar bagi mereka. Tetapi nafsu
berkuasa dan memperoleh banyak pengikut telah menguasai mereka
dan keyakinan terhadap perkataan-perkataan mereka. Dan manusia
pun tersesat ketika mengikuti mereka.” (Abu Muhammad 'Abd Allah
bin Muslim bin Qutaibah, 1995: 24-25).

Lalu kemudian datang al-Tahawi (w. 321 H) dengan karyanya, Musykil al-
Asar. Sebagaimana dapat dilihat pada alasan penulisan karya tersebut, di mana ia

berkata:

395 el & Ayl LA, oy e ) Lo we gl U0 3 ks )
Lebme boiuy L clsl Lgd wdomgs Wb eV g Lede LYY Lo cod)
Lo o ade )8 Lo 0Ly Ll ) B JLd WU 8T e L Lo ol

Ul U3 el Oy Lse NN (8 g Led 31 ST sl g

Artinya: “Aku melihat asar-asar yang bersumber dari Nabi SAW telah
disampaikan dengan sanda-sanad yang diterima, dinukil oleh orang-
orang yang serius menelitinya, penuh tanggung jawab, dan
menggunakan metode yang baik. Aku mendapati banyak yang luput dan
tidak diketahui kebanyakan orang. Hatiku tergerak untuk
merenunginya, menjelaskan apa yang janggal sesuai kadar
kemampuanku, mengeluarkan hukum yang dikandungnya, dan
menegasikan ketidak-mungkinan yang ada di dalamnya, dan
mengkajinya secara perbab...” (Abu Jafar al-Tahawi, 1994: 6).

Al-Tahawi mengawali dari ketidaklengkapan dan ketidaksempurnaan pada
kajian hadis. Pada abad keempat hijriah perdebatan kalam masih terlalu ramai.
Tokoh-tokoh yang memiliki keterkaitan “ideologis” dengan ahli hadis,
menggunakan cara yang beranekaragam untuk menolak serangan musuh-
musuhnya. Tentu saja seluruh kekayaan khazanah yang ada merupakan warisan

era tadwin pada dua abad sebelumnya. Di mana dalam formulasinya yang telah

25



mapan, ilmu-ilmu yang berkembang pada abad ini menjadi kelanjutan dari
problem-problemnya. Selain warisan ilmu, juga warisan problem-problem yang
banyak ditunggangi aspek ideologis.

Dua abad setelahnya, muncul kitab Musykil al-Hadis karya Ibn Furak (w.
406 H) yang menggunakan pendekatan yang sama dengan yang dipakai Ibn
Qutaibah. Sekalipun dengan kondisi psikologi masa, namun hal ini sekaligus
memberi tantangan yang berbeda. Karena pada abad tersebut, mazhab pemikiran
kaum muslimin telah benar-benar mencapai tahapnya yang stagnan. Kaum
rasionalis tidak terlalu kuat, jika dibandingkan dengan sebelumnya. Yang justru
menguat adalah gerakan literalis ahli hadis yang hendak merespon rasionalisme

Mu’tazilah yang masih memiliki pengaruh epistemis dalam lingkungan muslimin.

2. Sumber Keilmuan

Membicarakan hadis, dalam hal ini hadis mukhtalif, tidak terlepas dari hal
periwayatan. Karena memang hadis itu sendiri diperoleh dari jalur periwayatan
dari masa Rasulullah hinggga para mukharrij hadis. Adalah niscaya untuk
mengetahui jalur periwayatan sebuah hadis, terlebih apabila adanya pertentangan
antar hadis. Untuk mengetahui apakah sebuah hadis bertentangan dengan hadis
lain, atau akal, atau yang lainnya, penulis merangkum, setidaknya, ada dua poin,

yakni:

a. Asbab al-Wurud

26



Asbab al-wurud menjadi hal yang sangat penting ketika mendiskusikan
tentang hadis-hadis mukhtalif. Karena ia menjadi salah satu cara yang paling
sering digunakan untuk mengetahui apakah ada pertentangan di dalam sebuah
hadis. Asbab al-wurud di sini bisa berupa riwayat (mikro) atau ijtihad (makro)
(Lenni Lestari, 2012). Berikut adalah beberapa contoh mengenai hal ini; pertama,
tentang nikah mut’ah. Terdapat dua hadis tentang nikah mut’ah yang memiliki
derajat yang sama yang tampak saling bertentangan dan berselisih. Pertama adalah

hadis riwayat Muslim (Muslim, 2006: 632):

50 ;//

;Mu;\upwgbjuywsu,\}s;ubé;d Y Eis
Vi ds s WJ(.JM m«usgﬂaww}ajg};‘;ww’ AU\@@
J,?g;ufmowcxus D25 E G5 33 U akis]

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Abdullah bin Numair
Al Hamdani telah menceritakan kepada kami bapakku dan Waki’ dan
Ibnu Bisyr dari Isma’il dari Qais ia berkata, saya mendengar Abdullah
berkata; Kami pernah berperang bersama Rasulullah SAW tanpa
membawa isteri, lalu kami berkata, “Apakah sebaiknya kita mengebiri
kemaluan kita?” Rasulullah SAW melarang kami berbuat demikian, dan
beliau memberikan keringanan pada kami untuk menikahi perempuan
sampai pada batas waktu tertentu dengan mas kawin pakaian.”

Dan yang kedua adalah hadis riwayat Bukhari:

U;M&J\U@;bw\@ UL@,MJ\U;_JJLALJ»‘/;J(S;&»
“M\W&\Jy):ﬂw«my)@&yddlﬁucu.@i\ the

&

) A BT es e pn B sl e i il

Artinya: “Telah menceritakan kepadaku Yahya bin Qaza ah telah menceritakan
kepada kami Malik dari Ibnu Syihab dari Abdullah dan Al Hasan, dua
anak Muhammad bin ‘Ali dari Bapak keduanya dari ‘Ali bin Abu Thalib

27



RA bahwa Rasulullah SAW melarang nikah mut'ah (perkawinan dengan
waktu terbatas semata untuk bersenang-senang) dan melarang makan
daging keledai jinak pada perang Khaibar.” (Abu ‘Abd Allah
Muhammad bin Isma‘l bin lbrahim bin al-Mughirah al-Ju‘fiy al-
Bukhariy, 2006: 1036).

Hadis yang pertama merupakan hadis yang membolehkan nikah mut’ah dan
hadis yang kedua adalah hadis yang melarang nikah mut’ah. Lalu, bagaimana
memahami kedua hadis yang tampak saling bertentangan ini? Hal ini akan mudah
dipahami jika umat Islam memahami konteks atau situasi ketika kedua hadis ini
muncul (baca: asbab al-wurud). Dapat dilihat pada hadis pertama bahwa alasan
kenapa ketika itu dibolehkan melaksanakan nikah mut’ah ialah karena pada saat
itu dalam keadaan perang (khaibar) yang jauh dari istri, sehingga para sahabat
yang ikut perang merasa sangat berat. Selain itu, pada masa itu masih dalam masa
peralihan dari kebiasaan zaman jahiliah. Jadi wajar jika kemudian mereka para
sahabat diberikan keringanan (rukhsah). Tetapi setelah alasan-alasan di atas tidak
ada lagi, Rasulullah kemudian melarang nikah mut’ah sebagaimana sabdanya
pada hadis yang kedua.

Di sini tampak bahwa sebenarnya kedua hadis di atas tidaklah bertentangan
melainkan bahwa kedua hadis di atas muncul dalam konteks yang berbeda. Yang
pertama datang di awal dan yang kedua datang kemudian. Hadis yang pertama
menjadi tidak berlaku lagi (mansukh) ketika hadis kedua sudah ada (nasikh). Dan
yang digunakan adalah hadis yang kedua. Dengan demikian dapatlah dipahami

bahwa asbab al-wurud sangatlah penting di dalam memahami sebuah hadis,

terlebih ketika hendak mengompromikan hadis-hadis yang tampak kontradiktif.

28



Kedua, berkenaan dengan daging kurban. Pada suatu saat datang waktu
kurban, Rasulullah menyaksikan banyak orang miskin yang datang ke kota
Madinah untuk mendapatkan bagian daging kurban. Beliau memahami bahwa
daging yang ada di kota Madinah tidak sebanding dengan jumlah orang miskin
yang datang ketika itu. Oleh sebab itu, untuk menyikapi hal ini, Rasulullah
melarang penduduk setempat untuk menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari.

Dan pada saat itu tidak ada satupun sahabat yang bertanya dan memprotes
Nabi. Mereka hanya “sami‘na wa ata‘na” kepada Rasulullah meskipun tidak
paham dan mengerti apa yang diinginkan oleh Rasulullah atas larangannya itu.
Akan tetapi, ketika kesadaran untuk berkurban semakin tinggi dan bertambah
serta orang yang berkurban semakin banyak, Nabi kemudian mencabut larangan
ini. Ketika larangan dicabut, barulah Rasulullah memberitahukan alasan mengapa
dahulu beliau mengeluarkan larangan untuk menyimpan daging lebih dari tiga
hari. Alasan yang paling utama, sebagaimana dilansir oleh Daniel Djuned, adalah
bahwa banyaknya orang miskin luar kota yang datang ke Madinah. Andai saja
orang-orang Madinah dibolehkan untuk menyimpan daging kurban sebanyak-
banyaknya lebih dari tiga hari, tentu saja orang-orang luar Madinah tidak
kebagian (Daniel Djuned, 2010: 142). Sebagaimana sabdanya; “Aku melarang
kalian (menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari) karena (melihat
banyaknya) orang-orang desa yang datang (ke Madinah) pada hari pemotongan
hewan kurban, sekarang makanlah (simpanlah).

Dapat dilihat dari dua hadis di atas bahwa yang pertama tampak

bertentangan dengan hadis kedua. Yang pertama melarang menyimpan daging

29



kurban dan yang kedua membolehkannya. Dengan melihat latarbelakang (baca:
asbab al-wurud), umat Islam (baca: para pembaca hadis) dapat melihat bahwa
sebenarnya tidak terjadi pertentangan karena kedua hadis tersebut muncul dalam
waktu dan situasi yang berbeda. Hal ini dapat dipahami juga bahwa hadis yang
pertama menjadi tidak berlaku (mansukh) dengan adanya hadis yang kedua
(nasikh).

Dari kedua contoh di atas kiranya dapat disimpulkan bahwa asbab al-wurud
adalah niscaya ketika membincangkan tentang hadis-hadis yang bertentangan.
Pemahaman yang baik dan benar terhadap konteks kemunculan sebuah hadis akan
membawa kepada pemahaman yang tepat pula. Dalam hal mukhtalif al-hadis,
maka dengan sendirinya akan diketahui ketidakbertentangan yang pada awalnya

tampak bertentangan.

b. ljtihad

Pola kedua adalah ijtihad. Penulis cenderung untuk mengatakan ijtihad di
sini adalah ilmu pengetahuan. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh Zaghlul al-
Najjar bahwa ada sejumlah hadis Nabi yang memang secara lahiriah bertentangan
dengan ilmu pengetahuan. Dan sebenarnya, berdasarkan penelitiannya, bahwa
hadis-hadis tersebut tidaklah berlawanan dengan ilmu pengetahuan. Hanya saja
para pembaca hadis belum mampu memahaminya secara tepat dan akurat. Salah
satu contoh adalah hadis tentang perintah Rasulullah untuk menenggelamkan lalat

yang hinggap di gelas. Berikut adalah redaksi hadis tersebut:

30



Artinya: “Telah bercerita kepada kami Khalid bin Makhlad telah menceritakan
kepada kami Sulaiman bin Bilal berkata; telah bercerita kepadaku Utbah
bin Muslim berkata; telah mengabarkan kepadaku Ubaid bin Hunain
berkata; saya mendengar Abu Hurairah RA Dberkata; Nabi SAW
bersabda: “Jika ada seekor lalat yang terjatuh pada minuman kalian
maka tenggelamkan kemudian angkatlah, karena pada satu sayapnya
penyakit dan sayap lainnya terdapat obatnya.” (Abu ‘Abd Allah
Muhammad bin Isma‘l bin Ibrahim bin al-Mughirah al-Ju‘fiy al-
Bukhariy, 2006: 815).

Sepintas dapat dilihat bagaimana mungkin Rasulullah memerintahkan
untuk menenggelamkan lalat ke dalam gelas sedangkan lalat—sebagaimana
kebanyakan orang pahami—adalah serangga yang kotor dan penyebar penyakit.
Tentu akal manusia—yang normal—akan menolak dan tidak menerima perintah
dari Rasulullah ini. Tetapi kemudian Zaghlul al-Najjar—melalui karyanya—
menolak bantahan bahwa hadis Nabi ini bertentangan dengan akal dan teori
kesehatan. Menurutnya perintah Rasulullah tersebut, apabila dipahami dengan
baik, tidaklah bertentangan dengan akal dan ilmu kesehatan.

Akhir-akhir ini sudah ada penelitian yang mengungkapkan kebenaran hadis
Rasulullah di atas. Sebagaimana dilansir oleh Abdul Mustagim, bahwa sejumlah
peneliti di Arab Saudi dan Mesir menemukan sebuah temuan yang berbeda
dengan apa yang diperkiran oleh banyak orang. Mereka menyiapkan beberapa

bejana yang diisi air, madu, dan juz. Kemudian bejana ini dibiarkan terbuka

31



hingga dimasuki lalat. Setelah itu, mereka kemudian membandingkan antara
minuman Yyang hanya dihinggapi oleh lalat dengan minuman yang lalat
dibenamkan di dalamnya. Dan hasilnya, dengan menggunakan mikroskop dapat
dilihat bahwa minuman yang tidak dibenamkan lalat di dalamnya dipenuhi dengan
kuman dan mikroba. Sedangkan minuman yang dihinggapi lalat dan dibenamkan
ke dalamnya, justru tidak ditemukan kuman dan mikroba (Zaghlul al-Najjar,
2011: 320).

Upaya di atas menandakan tentang bagaimana upaya yang dilakukan untuk
mengungkap misteri-misteri dibalik titah Rasulullah yang secara lahiriah
bertentangan dengan akal dan ilmu pengetahuan. Terlepas dari pro-kontra tentang
i jaz ‘ilmi yang terkandung di dalam hadis Nabi, hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa pada hakikatnya hadis Rasulullah tidaklah bertentangan dengan akal sehat
dan ilmu pengetahuan. Dan upaya ini (ijtihad) adalah salah satu cara untuk
memberikan bukti kepada mereka yang menolak hadis-hadis Nabi yang

kontradiktif bahwasannya hal itu hanya bersifat lahiriah.

3. Metode Memahami Hadis Mukhtalif

Sebelum membahas metode memahami hadis-hadis mukhtalif, kiranya perlu
penulis utarakan terlebih dahulu tentang beberapa faktor penyebab hadis-hadis
yang tampak saling bertentangan. Sebagaimana disebutkan oleh (Abdul
Mustaqim, 2008: 87) setidaknya ada empat faktor: pertama, yang bersumber dari

internal hadis itu sendiri. Yakni redaksi hadis yang memang terkesan bertentangan

32



atau sulit dipahami. Kedua, yakni yang disebabkan oleh konteks dari sebuah hadis
itu muncul. Hal ini bisa berupa kepada siapa Nabi menyampaikan hadis, di mana,
dan kapan. Jika ditemukan, maka dengan mengetahui konteksnya maka akan
terlihat posisi dari masing-masing hadis tersebut. Ketiga, faktor metodologi, yakni
berkenaan dengan cara seseorang memahami hadis. Ada orang yang memahami
hadis secara literalis, sehingga ada sebagian hadis dianggap bertentangan dengan
hadis yang lain. Dan keempat, faktor ideologi. Hal ini banyak terjadi pada masa
awal-awal perkembangan Islam. Hadis dipahami sesuai dengan ideologi atau
mazhab tertentu dan menolak hadis-hadis yang secara lahiriah bertentangan
dengan ideologi mereka.

Berkenaan dengan metode memahami hadis-hadis mukhtalif, para ulama
menawarkan lima metode. Di antaranya, pertama, metode al-jam ‘ wa al-taufiq.
Maksudnya adalah menggabungkan dua hadis yang tampak saling bertentangan
yang memiliki kualitas sama, yakni sahih. Bentuk penggabungan ini bisa berupa
‘amm dan khass, mutlag dan mugayyad, dan lain-lain. contoh sederhananya
adalah hadis tentang cara wudu Rasulullah. Dalam sebuah hadis yang
diriwayatkan oleh al-Syafii dari Ibn ‘Abbas, bahwa Rasulullah berwudu
membasuh muka dan kedua tangannya, serta mengusap kepalanya satu Kali.
Sementara dalam riwayat al-Syafi‘i lainnya, dari Usman bin ‘Affan bahwa
Rasulullah melakukannya sebanyak tiga kali. Dua hadis ini secara lahiriah tampak
bertentangan tetapi sejatinya tidak. Menurut al-Syafi‘i hadis ini bisa dipahami

bahwa membasuh wajah dan kedua tangan, serta mengusap kepada satu kali sudah

33



cukup. Sedangkan yang lebih baik adalah tiga kali sebagaimana hadis yang kedua
di atas (Al-Syafii, 1986:102).

Kedua, metode tarjih. Maksudnya adalah memilih dan mengunggulkan satu
di antara hadis-hadis yang tampak bertentangan yang kualitasnya paling baik. Hal
ini dilakukan ketika metode yang disebutkan di atas tidak dimungkinkan lagi.
Ketiga, metode nasikh-mansukh. Ini adalah tahap ketiga yang ditempuh ketika dua
metode di atas tidak dapat mengatasi hadis-hadis mukhtalif. Metode ini
menerapkan prinsip pembatalan salah satu hadis. Caranya adalah dengan melihat
mana hadis yang datang lebih dahulu dengan hadis yang datang belakangan.
Hadis yang datang belakangan menjadi pembatal (nasikh) bagi hadis yang datang
lebih dahulu (mansukh). Proses naskh hanya dapat terjadi di saat Rasulullah masih
hidup. Karena beliau adalah syari‘, yang berhak menghapus sebuah syara‘. Di
antara contoh yang sering didengar adalah tentang ziarah kubur. Bahwa
Rasulullah pernah melarang para sahabatnya, terutama perempuan, untuk
berziarah kubur. Hal ini karena pada saat itu memang Rasulullah masih dalam
proses membentuk akidah dan iman para pemeluk awal Islam. Kenyataan bahwa
tradisi meronta-ronta di kuburan adalah hal yang tidak bisa dihindari. Karenanya,
untuk menghindari hal-hal yang tidak diinginkan, Rasulullah melarang ziarah
kubur. Tetapi kemudian setelah masa suram berlalu dan iman para sahabat
semakin kuat, kematian menjadi hal yang bisa dan tidak dikhawatirkan. Pada
masa ini, larangan berziarah kubur tidak perlu lagi diteruskan. Rasulullah
kemudian membolehkan berziarah kubur. Justru ziarah kubur dianjurkan agar

selalu mengingat kematian dan hari pembalasan.

34



Keempat, metode tawaqquf. Artinya adalah berhenti. Berhenti dalam artian
mendiamkan dan tidak dilanjutkan proses kompromi. Hal ini dilakukan manakala
metode nasikh-mansukh tidak dapat mengatasi hadis-hadis yang tampak
bertentangan. Lebih jauh bahwa hadis-hadis yang tampak bertentangan tersebut
tidak diamalkan sampai ditemukan keterangan tentang hadis manakah yang dapat
diamalkan. Dan kelima, metode takwil. Hal ini dilakukan terhadap hadis-hadis
yang sudah sampai pada tahap tawaqquf. Dalam hal ini, Abdul Mustagim
menyatakan bahwa metode tawaqquf tidaklah menyelesaikan masalah. Karena
mendiamkan dan membiarkan hadis-hadis mukhtalif tanpa dicarikan solusi yang
tepat. Oleh sebab itu, teori tawaqquf ini semestinya dipahami sebagai sementara
waktu saja sampai ada penjelasan (baca: takwil) terhadap hadis tersebut (Abdul

Mustagim, 2008:98).

4. Validitas Keilmuan

Ada beberapa teori untuk menguji kebenaran sebuah ilmu pengetahuan, di
antaranya adalah korespondensi (kesesuaian), keherensi (keruntutan), pragmatik,
dan beberapa yang lainnya (Ali Mudhofir dan Heri Santoso, 2007: 83-90).
Kaitannya dengan ilmu mukhtalif al-hadis, penulis cenderung untuk memilih teori
korespondensi sebagai cara uji kebenarannya. Korespondensi adalah kesesuaian
(kecocokan) hal atau pengetahuan yang terdapat dalam pikiran (subjek) dengan
kenyataan objektif yang di luar pengetahuan ((Ali Mudhofir dan Heri Santoso,
2007: 83). Misalnya ungkapan “Candi Borobudur terletak di Provinsi Jawa

Tengah.” Hal ini benar karena sesuai dengan fakta situasi geografis yang dapat

35



diamati. Demikian pula dengan ilmu mukhtalif al-hadis yang menjadikan asbab
al-wurud sebagai sumber ilmu pengetahuan, fakta-fakta sejarah dijadikan tolak
ukur atas kebenaran dari sebuah riwayat.

Berbeda halnya dengan hadis-hadis yang menggunakan ijtihadi atau ilmu
pengetahuan untuk menjawab pertentangan dalam sebuah hadis. Penulis lebih
cenderung menggunakan koherensi sebagai teori kebenarannya. Koherensi adalah
berhubungan dengan sesuatu idea, prinsip, tatanan, atau konsep yang besifat
umum. IImu pengetahuan dikatakan benar ketika ia konsisten, tidak mengandung
makna yang saling menyisihkan. Seperti pernyataan “bujangan belum menikah”
atau “lingkaran berbentuk bulat” (Ali Mudhofir dan Heri Santoso, 2007: 85). Jika
ada hadis-hadis yang tampak bertentangan dengan ilmu pengetahuan, dan
kemudian ditemukan teori-teori tertentu yang menggugurkan atau menghilangkan
pertentangan tersebut, maka hal ini menurut peneliti sejalan dengan prinsip

koherensi.

D. Kesimpulan

Sekiranya dari pemaparan di atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan, di
antaranya:

Pertama, inti dari definisi (ilmu) mukhtalif al-hadis adalah 1) terjadi
pertentangan yang melibatkan dua hadis yang sederajat (sahih) atau dengan al-
Qur’an, akal, sejarah, atau ilmu pengetahuan dan sains pengetahuan, 2)
pertentangan bersifat lahiriah, 3) pertentangan itu diselesaikan dengan

menggunakan metode tertentu.

36



Kedua, bahwa para ulama telah melakukan kajian secara serius terkait
dengan hadis-hadis mukhtalif. Terbukti dari karya-karya yang hingga saat ini
masih dapat dibaca. Seperti Ikhtilaf al-Hadis karya al-Syafig, Mukhtalif al-Hadjis
karya Ibn Qutaibah, Musykil al-Asar karya al-Tahawi, dan Musykil al-Hadis karya
Ibn Furak.

Ketiga, ada dua sumber yang digunakan dalam ilmu mukhtalif al-hadis,
yakni asbab al-wurud dan ijtihad.

Keempat, ada lima metode dalam menghilangkan pertentangan pada sebuah
hadis yakni, al-jam‘ wa al-taufiq, al-tarjih, nasikh-mansukh, tawaqquf, dan
takwil.

Kelima, dalam menentukan kebenaran ilmu pengetahuan, teori
korespondensi digunakan pada hadis-hadis yang memakai asbab al-wurud sebagai
sumber dan teori koherensi digunakan pada hadis-hadis yang menjadikan ijtihadi

(baca: ilmu pengetahuan) sebagai sumber.

37



DAFTAR PUSTAKA

Ali, Nizar. 2008. Hadis dan Sains: Memahami Hadis-Hadis yang Musykil, t.tp:
Teras,

Bukhariy, Abu ‘Abd Allah Muhammad bin Isma‘il bin Ibrahim bin al-Mughirah
al-Ju‘fiy al-.2006. Sahih al-Bukhariy, Riyad: Maktabah al-Rusyd,

Djuned, Daniel. 2010. llmu Hadis: Paradigma Baru dan Rekonstruksi limu Hadis,
Jakarta: Erlangga,

‘Itr, Nar al-Din. 1997. Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadis, Sariah: Dar al-Fikr
Dimasyqi

Khafib, Muhammad ‘Ajaj al-.1989. Usul al-Hadis: ‘Ulumuh wa Mustalahuh,
Beirut: Dar al-Fikr

Lestari, Lenni. 2012. Epistemologi lImu Asbab al-Wurud Hadis, Makalah, Tidak
Diterbitkan,

Mudhofir, Ali dan Santoso, Heri. 2007. .Asas Berfilsafat, Yogyakarta: Pustaka
Rasmedia,

Munawwir, Ahmad W.1997. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap,
Surabaya: Pustaka Progressif,

Muslim, Abu al-Husain bin al-Hajjaj al-Qusyairiy al-Nisaburiy. 2006. Sahih
Muslim, Riyad: Dar Tayyibah,

Mustagim, Abdul. 2008. [lmu Ma’anil Hadis: Paradigma Interkoneksi,
Yogyakarta: ldea Press,

Naisabari, al-.1977. Ma ‘rifat ‘Ulum al-Hadis, Kairo: Maktabah al-Mutanabi,

Najjar, Zaghlul, al-. 2011. Sains dalam Islam: Mengungkap Fakta llmiah dari
Kemukjizatan Hadis Nabi, terj. Amzah: Jakarta: tp,

Qutaibah, Ibn. 1995. Ta’wil Mukhtalif al-Hadis, Beirat: Dar al-Kutub al-
‘lImiyyah,

Rachman, Fathur. 1974. Ikhtisar Mushthalahul Hadis, Bandung: Al Ma’arif
Syafi, al-.1986. Ikhtilaf al-Hadis, Beirut: Dar Kutub al-‘Timiyyah

Tahawi, Abu Ja‘far al-, Musykil al-Asar, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1994.

38



