
Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    1  
 

PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SANTRI BERBASIS METODE 

KHOLWAT 

Moh Ismail, Djamali, Harits Nu’man  

Universitas Sunan Giri Surabaya 

E-mail: Mohismail09@gmail.com, djamalishi90@gmail.com, harisnuman80@gmail.com,  

ABSTRAK  

Pendidikan karekter mempunyai peran dalam membangun karakter religius bagi santri, 

salah satunya adalah meningkatkatkan kebiasaan akhlak bagi santri. Selain itu, 

pembentukan karakter religus dapat dibangun melalui metode kholwat yang berfokus 

pada sikap spiritual yang baik bagi kebiasaan santri. Metode penelitian ini mengunakan 

metode library research (studi kepustakaan)  yaitu penelitian yang dilaksanakan dengan 

menggunakan literatur (kepustakaan), baik berupa buku, catatan, maupun laporan hasil 

penelitian dan penelitian terdahulu.  Hasil penelitian ini dapat menyimpulkan proses 

pelaksanaan metode kholwat dalam membentuk karakter religius santri dengan cara niat, 

puasa, sedikit berbicara, tawasul dan dzikir, mengurangi tidur dimalam hari, mengurangi 

makan dan minum, daimul wudhu, tidak bolek mandi siang hari, mandi niat taubat di 

malam hari, sholat sunnah, dan tafakkur. 

Kata Kunci: Karakter Religius, Santri, Kholwat. 

 

PENDAHULUAN  

Dalam diri manusia ada yang dinamakan al-nafs, al- ‘aql, al-qalb dan al-ruh, semua istilah 

tersebut memiliki maknanya sendiri-sendiri yang merupakan alam misteri yang tidak bisa diungkap 

sebagian karakteristiknya oleh seseorang kecuali jika dia mau menempuh perjalanan spiritual menuju 

Allah SWT (Sa’id, 2006: 204). Menempuh perjalanan spiritual merupakan sesuatu yang sangat 

dibutuhkan manusia apa lagi masa-masa sekarang ini, agar bisa mengetahui substansi dan hakikat 

kemanusiaannya dan hal-hal yang berkaitan dengannya. Sebaliknya, orang yang tidak mau 

menempuh perjalanan spiritual tidak akan mengetahui banyak hal mengenai cakrawala al-nafs dan 

substansinya. Inilah yang dikatakan Sa’id sebagai faktor pertama yang mendorong manusia untuk 

melakukan perjalanan spiritual. 

Sedangkan faktor kedua, Sa’id menjelaskan manusia tidak akan tahu banyak hal tentang 

penciptanya selagi dia tidak mau menempuh perjalanan spiritual, walaupun dia seorang mukmin, di 

sinilah perbedaan mendasar antara keimanan ‘aqliyah yang bersifat teoritis dengan keimanan yang 

bersifat dzauqiyah. Jiwa manusia akan sakit dan tidak akan pernah sehat kecuali jika diajak berjalan 

di jalan yang benar menuju Allah SWT. Jiwa manusia selalu merindukan kebahagiaan, dan itu tidak 

akan didapat dan dirasakannya tanpa berjalan menuju Allah ini adalah faktor ketiga yang mendorong 

manusia untuk menempuh perjalanan spiritual menuju Allah SWT (Sa’id, 2006: 205). 

Kesimpulannya perjalanan menuju Allah merupakan suatu keharusan dan kewajiban yang 

memiliki beberapa tingkatan sesuai dengan kadar atau tingkatan kesiapannya. Seseorang harus 

berkeinginan untuk menempuh perjalanan tersebut sehingga dia dapat menduduki tingkatan sairin 

mailto:Mohismail09@gmail.com
mailto:djamalishi90@gmail.com
mailto:harisnuman80@gmail.com


Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    2  
 

(para penempuh perjalanan menuju Allah) yang menginginkan kebahagiaan di dunia maupun di 

akhirat. 

Menurut A. Hamid, kehidupan manusia kini berkisar pada percaturan fisik semata yang diwarnai 

dengan ragam aksesorisnya, hingga umumnya manusia telah melupakan suatu kewajiban yang 

teramat penting yaitu pembentukan jiwanya atau pembentukan spiritualnya, inilah sebabnya 

mengapa manusia meremehkan kebenaran-kebenaran dari Allah SWT. Ajaran-ajaran yang menuju 

kepada pembentukan jiwa senantiasa dirubah arah pada tujuan-tujuan hidup yang bermartabat 

rendah. Hamid menambahkan, bahwa martabat manusia zaman sekarang telah merosot jauh oleh 

sebab pengagungannya kepada benda-benda yang membuat manusia kerdil, moralitas yang demikian 

adalah adzab yang mengandung petunjuk dari Allah SWT agar manusia mengerti dan berhenti 

mencintai segala sesuatu selain Allah (Hamid, 1982: 3). 

Para pendidik umat ini juga harus memberikan perhatian yang khusus terhadap pendidikan 

spiritual, agar setiap muslim bisa memahami kebenaran secara utuh. Ketinggian spiritualitas 

seseorang akan menentukan seberapa luas dan seberapa jauh jangkauan pandangan dan wawasannya 

atas persoalan-persoalan nyata, dan demikian pula sikap-sikap dan perasaan-perasaannya, serta 

ketahanan hidupnya (Sanerya, 2009: 25). Dengan demikian pendidikan spiritual merupakan asupan 

gizi bagi jiwa murni manusia, sehinga tanpa asupan gizi spiritual hidup ini bagaikan kosong, tanpa 

jiwa. Pendikan spiritual dapat meningkatkan nilai dalam diri manusia. Nilai-nilai keluhuran inilah 

yang menurut Sholihin M. dan Anwar Rosyid M, dapat menuntun manusia kembali kepada nilai-

nilai kebaikan nilai-nilai spiritual yang pada dasarnya adalah fitrah (sifat dasar) manusia (Sholihin, 

Anwar, 2004: 16). 

Dari uraian di atas tentunya ada titik terang yang menjelaskan tentang sebuah upaya untuk 

membenahi krisis moral yang terjadi akibat terkikisnya nilai- nilai spiritual bangsa ini. Seperti yang 

telah dilakukan oleh lembaga pendidikan pondok pesantren yang tidak hanya menekankan 

pendidikan pada ranah intelektual semata tapi juga pembenahan spiritual. Diantara lembaga 

pendidikan non formal tersebut adalah pondok pesantren, dimana lembaga ini dapat melaksanakan 

pendidikan kerohanian yang membekali para santri-santrinya dengan pendidikan spiritual dengan 

metode khalwat. Pokok pelajaran sebenarnya berpusat pada tafakur yakni konsentrasi jiwa, suatu 

metode pemusatan akal pikiran dan perasaan kepada satu arah menuju satu tujuan yaitu Allah 

melalui jiwa. Sistem pelajarannya disebut dengan nama “ilmu dzikir (mengingat Allah) tingkat 

hakiki (Hamid, 1982: 64-67). 

Lembaga pendidikan pesantren baik formal maupun non formal banyak memberikan kontribusi 

terhadap pembentukan akhlak, termasuk diantaranya adalah karakter religius yakni dengan cara 

melakukan ibadah Sunnah yang telah diajarkan oleh Rasulullah kepada ummatnya termasuk ibadah 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    3  
 

Kholwat. Pembentukan karakter religius santri  berbasis metode kholwat dapat dilaksanakan untuk 

mencapai satu titik kemapanan di pesantren sehingga jarang lagi ditemui adanya metode kholwat 

dalam membentuk karakter religius para santri untuk merubah pola kehidupan para santri dalam 

menyikapi berbagai macam huru hara di zaman melenial ini.   

 

METODOLOGI  

Penelitian ini adalah library research (studi kepustakaan)  yaitu penelitian yang dilaksanakan 

dengan menggunakan literatur (kepustakaan), baik berupa buku, catatan, maupun laporan hasil 

penelitian dan penelitian terdahulu (Iqbal, 2002: 11). Penelitian ini mendasarkan kepada studi 

pustaka (library research), di mana peneliti menggunakan penelitian deskriptif dengan lebih 

menekankan pada kekuatan analisis sumber-sumber dan data-data yang ada dengan mengandalkan 

teori-teori dan konsep-konsep yang ada untuk diintepretasikan dengan berdasarkan tulisan-tulisan 

yang mengarah kepada pembahasan.  

Sumber data berasal dari buku-buku, jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan 

pembahasan yang tentunya merupakan komponen dasar. Dalam penelitian karya ilmiah ini, peneliti 

menggunakan personal document sebagai sumber data penelitian ini, yaitu dokumen pribadi yang 

berupa bahan-bahan tempat orang yang mengucapkan dengan kata-kata mereka sendiri (Arief, 1992: 

23-24). 

Riset pustaka (library research) tidak hanya sekedar urusan membaca dan mencatat literatur atau 

buku-buku sebagaimana yang sering dipahami banyak orang selama ini. Apa yang disebut dengan 

riset kepustakaan atau sering juga disebut studi pustaka ialah serangkaian kegiatan yang berkenaan 

dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat serta mengolah atau 

menganalisis bahan penelitian (Mustika, 2008: 03). 

Teknik analisis data merupakan cara-cara teknis yang dilakukan oleh seorang peneliti, untuk 

menganalisis dan mengembangkan data-data yang telah dikumpulkan. Setelah data terkumpul maka 

data tersebut dianalisis untuk mendapatkan kongklusi, bentuk analisis data dalam penelitian ini 

adalah content analysis.  Menurut Weber, Content Analysis adalah metodologi yang memanfaatkan 

seperangkat prosedur untuk menarik kesimpulan yang shoheh dari sebuah dokumen. Menurut Hostli 

bahwa Content Analysis adalah teknik apapun yang digunakan untuk menarik kesimpulan melalui 

usaha untuk menemukan karekteristik pesan, dan dilakukan secara objektif dan sistematis (Moleong, 

2002: 162). Noeng Muhajir mengatakan bahwa Content Analysis harus meliputi hal-hal berikut: 

objektif, sistematis, dan general (Muhajir, 1996: 69). 

 

 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    4  
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Karakter Religius 

Karakter merupakan unsur pokok dalam diri manusia yang dengannya membentuk karakter 

psikologi seseorang dan membuatnya berperilaku sesuai dengan dirinya dan nilai yang cocok dengan 

dirinya dalam kondisi yang berbeda- beda. Kata karakter berasal dari bahasa Yunani yang berarti "to 

mark" (menandai) dan memfokuskan, bagaimana mengaplikasikan nilai kebaikan dalam bentuk 

tindakan atau tingkah laku. Oleh sebab itu, seseorang yang berperilaku tidak jujur, kejam, atau rakus 

dikatakan sebagai orang yang berkarakter jelek, sementara seoarang yang berperilaku jujur, suka 

menolong dikatakan sebagai orang yang berkarakter mulia. Jadi istilah karakter erat kaitanya dengan 

personality (kepribadian) seseorang. Seseorang bisa disebut orang yang berkarakter (a person of 

character) apabila perilakunya sesuai dengan kaidah moral (Zubaedi, 2012: 12). 

Sedangkan karakter secara bahasa berasal dari bahasa latin “character”, yang berarti watak, 

tabiat, sifat-sifat kejiwaan, budi pekerti, kepribadian, atau akhlak. Secara istilah karakter adalah sifat 

manusia yang tergantung dari faktor kehidupannya sendiri (KBBI: 2019). Karakter adalah suatu 

proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-nilai luhur dalam lingkungan sekolah, keluarga, dan 

masyarakat (Koentjaraningrat, 2004: 29). Menanamkan nilai-nilai Religius santri memerlukan 

kerjasama yang baik antara ustadz sebagai dewan pengurus dengan pihak-pihak luar yang terkait. 

Nilai-nilai Religius santri ini dapat diajarkan kepada santri melalui beberapa kegiatan Religius santri 

dalam hal ini yakni dengan metode kholwat. Kegiatan Religius santri memberikan dampak positif 

pada pembiasaan berperilaku Religius santri. Diharapkan santri untuk selalu bertindak sesuai moral 

dan etika (Purwati, 2014: 56). 

Dalam tulisan bertajuk Urgensi Pendidikan Karakter, Prof. Suyanto, Ph.D. menjelaskan bahwa 

"karakter adalah cara berpikir dan berperilaku yang menjadi ciri khas tiap individu untuk hidup dan 

bekerja sama, baik dalam lingkup keluarga, masyarakat, bangsa, dan Negara". Dalam istilah 

psikologi, yang disebut karakter adalah watak perangai sifat dasar yang khas satu sifat atau kualitas 

yang tetap terus menerus dan kekal yang dapat dijadikan ciri untuk mengidentifikasi seorang pribadi 

(Ramayulis, 2012: 510). 

Sedangkan menurut Zubaedi, nilai-nilai karakter di pondok pesantren adalah kerjasama (ta’awun), 

persaudaraan (ukhuwah), berjuang (jihad), taat, rendah hati (tawadhu’), sederhana, mandiri, ikhlas, 

disiplin, saling menghormati, tolong menolong, etos kerja tinggi, dan peduli (Zubaedi, 2007: 264-

315).  

Menurut Vorgote berpendapat bahwa setiap sikap religiusitas diartikan sebagai perilaku yang tahu 

dan mau dengan sadar menerima dan menyetujui gambar-gambar yang diwariskan kepadanya oleh 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    5  
 

masyarakat dan yang dijadikan miliknya sendiri, berdasarkan iman, kepercayaan yang diwujudkan 

dalam perilaku sehari-hari (Nikko, 1989: 10). 

Menurut Muhammad Thaib Thohir Religiusitas merupakan dorongan jiwa seseorang yang 

mempunyai akal, dengan kehendak dan pilihannya sendiri mengikuti peraturan tersebut guna 

mencapai kebahagiaan dunia akhirat (Thohir, 1986: 121). Sedangkan menurut Zakiyah Darajat 

dalam psikologi agama dapat difahami religiusitas merupakan sebuah perasaan, pikiran dan motivasi 

yang mendorong terjadinya perilaku beragama (Zakiyah, 1973: 13). 

Religiusitas dapat diketahui dari seberapa jauh pengetahuan, keyakinan, pelaksanaan dan 

penghayatan atas agama Islam (Suroso, 2001: 77). Religiusitas sebagai keberagamaan meliputi 

berbagai macam sisi atau dimensi yang bukan hanya terjadi ketika seseorang melakukan perilaku 

ritual (beribadah), tapi juga ketika melakukan aktivitas lain yang didorong oleh kekuatan 

supranatural. Dapat diartikan, bahwa pengertian religiusitas adalah seberapa mampu individu 

melaksanakan aspek keyakinan agama dalam kehidupan beribadah dan kehidupan sosial lainnya 

(Hani, 2015). 

Usaha untuk memperoleh pengetahuan terhadap segi batiniah, pengalaman keagamaan, dimana 

dan kapan ia dapat terjadi memerlukan teori pendekatan. Berbagai hal individu dan kelompok, 

beserta dinamika yang ada harus pula diteliti (Amin, 2000: 280). Religiusitas dapat disebut juga 

tingkah laku seseorang dalam mengaplikasikan apa yang dipahami dalam kehidupan sehari-hari.  

Dapat disimpulkan bahwa religiusitas diartikan sebagai suatu keadaan yang ada di dalam diri 

seseorang yang mendorongnya bertingkah laku, bersikap dan bertindak sesuai dengan ajaran agama 

yang dianutnya. 

Kegiatan religius santri dapat diajarkan sebagai pembiasaan diantaranya adalah melalui kegiatan 

kholwat dengan ibadah-ibadah lainnya, kegiatan kholwat seperti sholat, zikir, tafakkur, tawasul, 

puasa sunnah, mandi malam dan kegiatan-kegiatan lainnya. Sedangkan berdoa adalah ungkapan 

syukur secara langsung kepada Allah Swt. Melaksanakan kegiatan di musholla seperti salat fardhu 

berjamaah. 

Metode kholwat yang dipergunakan dalam membentuk karakter Religius santri adalah dengan 

pembentukan kebiasaan yang baik dan meninggalkan yang buruk melalui bimbingan, latihan dan 

penuh mujahadah. Pembentukan kebiasaan tersebut akan menjadi sebuah karakter seseorang. Maka 

karakter yang kuat biasanya dibentuk oleh penanaman nilai yang menekankan tentang baik dan 

buruk. Nilai ini dibangun melalui penghayatan dan pengalaman.  

Menurut Maimun dan Fitri (Maimun, 2005: 133). Nilai-nilai religious (keberagamaan adalah 

sebgai berikut:  



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    6  
 

a. Nilai Ibadah. Secara etimologi ibadah artinya adalah mengabdi (menghamba). 

Menghambakan diri atau mengabdikan diri kepada Allah merupakan inti dari nilai ajaran 

Islam. Suatu nilai ibadah terletak pada dua hal yaitu: sikap batin (yang mengakui dirinya 

sebagai hamba Allah) dan perwujudannya dalam bentuk ucapan dan tindakan. 

b. Nilai Jihad (Ruhul Jihad). Ruhul Jihad adalah jiwa yang mendorong manusia untuk 

bekerja atau berjuang dengan sungguh-sungguh. Seperti halnya mencari ilmu merupakan 

salah satu manifestasi dari sikap jihadunnafis yaitu memerangi kebodohan dan kemalasan. 

c. Nilai Amanah dan Ikhlas. Secara etimologi kata amanah akar kata yang dengan iman, 

yaitu percaya. Kata amanah berarti dapat dipercaya.  

d. Nilai Akhlak dan Kedisiplinan. Akhlak secara bahasa berarti budi pekerti, tingkah laku. 

Dalam dunia pendidikan tingkah laku mempunyai keterkaitan dengan disiplin. 

e. Nilai Keteladanan. Nilai keteladanan tercermin dari perilaku para guru. Keteladanan 

merupakan hal yang sangat penting dalam pendidikan dan pembelajaran, khususnya dalam 

penanaman nila-nilai. 

Santri diajarakan ketajaman spiritual, dalam Kholwat juga mempunyai pendidikan karakter 

regilius yang sangat banyak dan efisien. Pembentukan karakter religius santri melalui kegiatan 

metode kholwat ini juga membutuhkan kesabaran dan ketekunan yang ekstra karena membutuhkan 

waktu yang lama. Kegiatan kholwat tersebut dipenuhi dengan berbagai laku syariat atau ibadah-

ibadah yang mampu meningkatkan sisi kedekatan santri dengan Tuhannya. Kegiatan ini dalam 

kaca mata teori Bandura merupakan proses behavioral yang lekat kaitannya dengan pembentukkan 

kognisi sosial para santri dengan cara pembiasaan (Chaer, 2016: 96). 

Metode kholwat yang dilakukan pada santri adalah kegiatan-kegiatan dalam program 

khalwatnya. Kegiatan-kegiatan tersebut mulai dari prosesi pembaiatan, amaliah-amaliah tawasul, 

membanyakkan dzikir, bertafakur, mendawamkan wudhu, melaksanakan shalat wajib tepat waktu 

diiringi dengan sunnah rowatibnya, melaksanakan berbagai shalat sunnah, melakukan pertaubatan 

secara sungguh-sungguh, melakukan puasa, menyedikitkan tidur malam dan berbicara. Segala 

kegiatan tersebut bernilai ibadah yang mendekatkan diri kepada Tuhan. Sebagai proses behavioral, 

masing-masing santri dibekali dengan buku panduan untuk setiap kegiatan yang ada dalam khalwat 

tersebut. Sehingga, segala kegiatan tersebut sangat erat dengan kegiatan pembiasaan atau 

behavioristik. Pembiasaan pun dilakukan dengan bimbingan dari mursyid yang 

mendemonstrasikan amaliah-amaliah tersebut kepada para santri.  

Proses pembiasaan dalam meniti jalan kholwat ini didukung dengan adanya pengkondisian 

lingkungan sosial. Pengkondisian lingkungan sosial ini menjadi stimulus yang membuat para santri 

memiliki releks atas pandangan dan nilai karakter religius dalam setiap kegiatan tersebut. 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    7  
 

Pengkondisian lingkungan sosial ini sebagaimana pendapat Yanuardianto akan menyajikan proses 

modeling yang interlocking antara satu santri dengan santri lainnya atau antara guru mursyid 

dengan para santrinya (Yanuardianto). Pada akhirnya, para santri akan terbiasa dalam 

melaksanakan segala macam kegiatan kholwat melalui proses merespon dan melakukan peniruan 

atas apa yang dicontohkan dan dituntunkan oleh mursyidnya. 

 

Proses Pelaksanaan Metode Kholwat 

Dalam proses khalwat, para santri akan mengikuti proses pendidikan jiwa. Proses pendidikan 

yang dilakukan adalah dengan mendidik syari’at dan hakikat. Para santri akan dituntut untuk 

senantiasa beribadah dan mengorientasikan diri kepada Tuhan. Cara beribadah di sini dibebaskan 

untuk menjalankan sunnah- sunnah Nabi dan tidak ada rincian pasti. Cuma dalam berkhalwat itu 

santri tidak boleh banyak berinteraksi dengan santri lain satu kamar apalagi ke kamar lain karena 

ditakutkan akan mengganggu teman lainnya.  

Santri juga diharuskan puasa di siang hari dan tidak mandi di siang hari untuk menjaga agar 

tidak ada air yang masuk ke dalam pori-pori santri. Pelaksanaan khalwat ini dimulai dari pengarahan 

dan baiat. Tahap keduanya adalah melafalkan dan menegaskan niat. Setelah itu para santri akan 

mengikuti berbagai ritual ibadah yang disertai dengan larangan dan anjuran terhadap segala hal 

berkaitan dengan proses khalwat ini.  

Secara rinci proses keseluruhan program kholwat untuk menumbuhkan karater religius santri. 

Kegiatan khalwat merupakan kegiatan sehari-hari yang dialami oleh para santri atau murid yang 

mengikuti pendidikan tasawuf ini. Kegiatan tersebut rutin dijalankan oleh para santri Adapun dalam 

khalwat tersebut, tatacara yang dilakukan di pesantren ini adalah sebagai berikut; 

1) Niat  

Santri yang masuk untuk berproses dalam pendidikan khalwat biasanya memiliki niat tertentu 

sebelum akhirnya memutuskan untuk masuk di pesantren ini. Ada yang mengalami kekeringan 

religius, masalah keuangan, sampai masalah keluarga. Untuk awal santri dengan motivasi apapun 

tetap diperbolehkan masuk, sedikit-demi sedikit niat tersebut akan diarahkan oleh guru mursyid 

hanya dengan tujuan murni karena Allah semata. 

2) Puasa  

Para santri ketika berkhalwat diwajibkan untuk selalu berpuasa di siang hari. Tujuannya untuk 

melatih diri melawan hawa nafsu dan memurnikan jasad santri secara dhohir. Jika berpuasa ada 

sahur dan buka puasa, di pesantren ini santri hanya boleh makan satu kali. Jadi buka puasa pada 

saat maghrib tiba diniati juga sebagai makan sahurnya. Makanan yang tersedia pun juga seadanya 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    8  
 

yang disediakan dari dapur umum pesantren. Paling tidak bisa untuk mengganjal perut tetapi tidak 

sampai kenyang. 

3) Sedikit Bicara 

Ketika berkhalwat, para santri dianjurkan untuk mengasingkan diri. Caranya dengan tidak 

banyak berbicara dengan sesama santri lain. Mengobrol dengan tujuan yang tidak penting dilarang 

di pesantren ini. Tujuannya adalah untuk selalu fokus dalam beribadah dan selalu berdzikir kepada 

Allah. Untuk memurnikan niat hanya untuk beribadah saja.  

Sedikit berbicara yang dimaksud dalah membatasi diri untuk berbual yang tiada arti, tetapi 

ketika berbicara tentang ilmu yang berkaitan dengan segala hal berkait dengan tasawuf atau buku 

panduan dibolehkan. Lebih lagi ketika terdapat santri- santri yang syariat belum mapan atau belum 

menguasai dan melaksanakan syariat diperbolehkan untuk mendiskusikannya secara singkat dan 

secukupnya. 

4) Tawashul dan Dzikir  

Ketika berdiam diri, santri juga dianjurkan untuk selalu berdzikir dan bermuhasabah 

menginternalisasi nilai-nilai spirritual yang diajarkan oleh guru. Dzikir diawali dengan tawashul, 

yakni memberikan hadiah surat al Fatihah kepada orang-orang berjasa sebagai rasa terimakasih 

serta sebagai do’a kepada mereka. Tawasul juga sebagai perantara agar apa yang dikerjakan lebih 

mudah diterima oleh Allah SWT. 

5) Mengurangi Tidur di Malam Hari.  

Santri dianjurkan untuk mengurangi tidur, terutama tidur di malam hari. Malam hari ini dipilih 

karena bisa lebih tenang dalam bertafakur mendekatkan diri kepada Allah dengan melakukan 

ibadah sunnah-sunnah yang diselingi dengan mandi di malam harinya. Mengurangi tidur bukan 

berarti tidak tidur sama sekali. Para santri kebanyakan tidur di atas jam 23.59, serta tidak ada 

ketentuan khusus bagi mereka untuk tidur pada jam berapa saja. 

6) Mengurangi Makan dan Minum.  

Seperti yang sudah penulis jelaskan, persediaan makan hanya ada ketika berbuka puasa saja 

adapun untuk makanan sahur jika ada. Jadi santri dianjurkan untuk menerima dan melawan hawa 

nafsunya untuk tidak berlebih-lebihan dalam melakukan sesuatu. Selama melakukan kegiatan 

khalwat ini para santri disediakan makanan berupa nasi dan sayur-sayuran. 

7) Daimul Wudhu.  

Para santri dianjurkan unuk menjaga wudhunya. Para santri ditekankan untuk selalu berada dalam 

keadaan suci dalam setiap waktunya. Oleh karena itu, ketika wudhunya batal, maka santri akan 

melakukan wudhu lagi. Begitu seterusnya sampai istirahat tidur. 

 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    9  
 

8) Tidak Boleh Mandi Siang Hari  

Tidak boleh mandi di siang memang unik, ini masuk dalam ritual khalwat. Tidak ada tujuan yang 

pasti menurut peneliti. Hanya tujuannya adalah supaya tidak terlalu banyak air yang mengenai tubuh. 

Karena air yang mengenai tubuh akan masuk ke dalam pori-pori kulit. Ajaran di ini ketika siang 

harus berpuasa tujuannya adalah tidak ada barang masuk tanpa terkecuali, meskipun hanya masuk ke 

pori-pori kulit. 

9) Mandi Niat Taubat di Malam Hari 

Para santri dianjurkan untuk sesering mungkin mandi di malam hari. Selain untuk menghilangkan 

rasa kantuk, mandi ini juga diniatkan untuk tujuan bertaubat kepada Allah SWT. Ada tata cara 

tertentu dalam mandi malam ini, yang pertama adalah niat sebelum mandi, membaca bacaan di 

dalam buku panduan ketika membersihkan diri dengan sabun, kemudian membasuh seluruh tubuh 

sampai bersih.  

10) Sholat Sunnah 

Sholat sunnah merupakan hal yang ditekankan bagi para santri. Para santri dianjurkan untuk 

melakukan ibadah sholat sunnah dalam setiap harinya. Para santri ditekankan untuk memperbanyak 

sholat sunnah di malam hari, seperti sholat taubat, sholat hajat, sholat tahajjud, sholat tasbih, sholat 

fajr. Sementara itu di waktu dhuha, para santri juga dianjurkan untuk melaksanakan shalat sunnah 

dhuha. 

Adapun bagi para murid yang belum menguasai tata cara shalat sunnah ini, maka mereka disuruh 

untuk berdzikir sebanyak dan sekuatnya. Intinya para santri ditekankan untuk melakukan aktivitas 

ibadah sunnah, terutama shoalat sunnah. Apabila tidak belum mampu melaksanakan secara syariat 

maka para santri disuruh untuk berkegiatan lain yang bernilai ibadah. Ketika dalam melaksanakan 

ibadah shalat sunnah atau dzikir sebagai gantinya di waktu mala mini kemudian mereka merasa 

mengantuk, maka mereka dianjurkan untuk mandi malam. 

11) Tafakur  

Mengheningkan cipta, Mengingat dosa-dosa yang telah diperbuat dan bertaubat. Berdasarkan data 

yang diperoleh dari observasi peneliti tentang tafakur adalah santri berdiam diri merasakan pelajaran 

yang diberikan oleh guru, bermuhasabah diri dan dzikir kepada Allah. Tafakur dianjurkan oleh guru 

seperti duduk tasyahud awal pada sholat, tangan menyatu di depan, kepala menunduk, difokuskan 

untuk mengasah dzikir di dalam hati. Tujuan dari tafakur yaitu membiasakan hati untuk selalu ingat 

kepada Allah baik dalam keadaan longgar maupun sibuk. 

Implikasi metode khalwat pada dasarnya dapat diketahui dari adanya perubahan diri pada karakter 

religius santri. Idealnya, agar hasil metode khalwat bisa diketahui melalui adanya evaluasi. Akan 

tetapi pada ranah pendidikan metode khalwat, evaluasi hanya bisa diketahui oleh guru mursyid dan 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    10  
 

diri santri sendiri dengan metode evaluasi yang sulit untuk dijelaskan secar logika. Maka dari itu, 

pada evaluasi metode khalwat bukan menjadi titik fokusnya, melainkan pengalaman pribadi para 

santri dan kesan pendidikan metode khalwat yang masih tersimpan ata bahkan diaktualisasikan oleh 

para santri dalam kehidupannya. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Karakter Religius santri di lembaga pendidikan pondok pesantren adalah salah satu metode yang 

dipergunakan dalam Pendidikan dipesantren. Dalam membentuk karakter Religius santri adalah 

dengan cara berkholwat, menyepi agar dapat beribadah dengan khusyu dan sempurna. Dalam 

kholwat juga terdapat kholwat lahir dan kholwat batin. Kholwat lahir, yaitu orang yang 

melaksanakan suluk dengan mengasingkan diri di tempat yang sunyi dari masyarakat ramai. 

Sedangkan kholwat batin, yaitu hati sanubari sang murid senantiasa musyahadah, menyaksikan 

rahasia-rahasia kebesaran Allah walaupun berada di tengah-tengah orang ramai. 

Pengalaman karakter religius yang dirasakan santri setelah mengikuti ibadah kholwat pada 

umumnya lebih mengarah kepada ketenangan, ibadahnya menjadi lebih rajin, selalu bersyukur, 

sabar, selalu berpikir positif, menjadi lebih baik dalam berakhlak dan selalu ingin berbuat baik 

kepada sesama makhluk Allah. Selanjutnya perubahan yang dirasakan santri setelah mengikuti 

kholwat yaitu bisa mengendalikan amarah, rendah hati, empati, menghargai orang lain, berpikir 

positif, pembawaan diri lebih tenang,berbicara seperlunya, makan dan tidur secukupnya, selalu 

muhasabah diri dan selalu mendapat ketenagan hati. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

A. Hamid. (1982). Pengantar Ilmu Agama “Jalan Seni Hidup”.  Malang: PP. Baiturrohmah. 

Amin, Fathul. Setyono, Darwan. (2021). PERBEDAAN PRESTASI BELAJAR SISWA PADA 

MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA DAN BUDI PEKERTI 

BERDASARKAN KEMAMPUAN BACA TULIS AL-QUR’AN. Tadris : Jurnal 

Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam, 15(1), 1-23. 

https://doi.org/10.51675/jt.v15i1.124 

Ancok, Suroso. (2001). Psikologi Islami. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Arief Furqan. (1992). Pengantar Metode Penelitian Kualitatif. Surabaya: Usaha Nasional 

Chaer, Moh. Thoriqul. (2016) “Self-Efficacy dan Pendidikan (kajian Teori Kognitif Sosial dan 

Implikasinya dalam Pendidikan Agama Islam). Al-Murabbi,: Jurnal Studi Kependidikan 

dan Islam 3. No. 1. 

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia. 



Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022    |    11  
 

Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan Mentalitas Dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama. 

Lexy J. Moleong. (2002). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 

2002, Cet. Ke-16 

M. Iqbal Hasan. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia 

M. Thaib Thohir Abdul Muin. (1986). Ilmu Kalam (Jakarta: Widjaya, 1986). 

M.Amin Abdullah. (2000). Metodologi Studi Agama, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Maimun Aqsha Lubis, & Roslan Aspar. (2005). “Kaedah Pengajaran Pengetahuan Agama Islam 

Di Brunei Darussalam. Jurnal Pendidikan”. 

Mestika Zed. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia 

Nikko Syukur Dister (1982), Psikologi Agama. Yogyakarta: Kanisius. 

Noeng Muhajir. (1996). Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Surasin, edisi ke-III, 

Cet. Ke-7 

Purwati, Eni, dkk. (2014), Pendidikan Karakter, (Menjadi Berkarakter Muslim Muslimah 

Indonesia). Surabaya: Kopertais IV Press. 

Ramayulis. (2012). "Ilmu Pendidikan Islam" (Jakarta: Kalam Mulia Group, Cet.9). 

Sa’id Hawa, (2006) Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib, M.Ag. Yogyakarta: Mitra Pustaka. 

Sanerya Hendrawan. (2009). Spiritual Management (Bandung: Mizan, 2009). 

Sholihin M. dan Anwar Rosyid M. (2004). Akhlak Tasawuf Manusia, Etika dan Makna Hidup 

Bandung: Nuansa. 

Yanuardianto, “Teori Kognitif Sosial Albert Bandura (Studi Kritis Dalam Menjawab Problem 

Pembelajaran di MI).” 

Yolanda Hani Putriani. (2015). Pola Perilaku Konsumsi Islami Mahasiswa Muslim Fakultas 

Ekonomi Dan Bisnis Universitas Airlangga Ditinjau Dari Aspek Religiusitas, Jurnal 

JESTT Vol.2 No.7 Juli 2015. Surabaya: Universitas Airlangga. 

Zakiyah Daradjat. (1973). Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

Zubaedi. (2007). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Pesantren Kontribusi Fiqih Sosial Kiai 

Sahal Mahfudh dalam Perubahan Nilai-Nilai Pesantren. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Zubaedi. (2012). "Desain Pendidikan Karakter" (Jakarta : Kencana Prenada Media Group,Cet.2). 


