PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SANTRI BERBASIS METODE
KHOLWAT

Moh Ismail, Djamali, Harits Nu’man

Universitas Sunan Giri Surabaya
E-mail: Mohismail09@gmail.com, djamalishi90@gmail.com, harisnuman80@amail.com,

ABSTRAK
Pendidikan karekter mempunyai peran dalam membangun karakter religius bagi santri,

salah satunya adalah meningkatkatkan kebiasaan akhlak bagi santri. Selain itu,
pembentukan karakter religus dapat dibangun melalui metode kholwat yang berfokus
pada sikap spiritual yang baik bagi kebiasaan santri. Metode penelitian ini mengunakan
metode library research (studi kepustakaan) yaitu penelitian yang dilaksanakan dengan
menggunakan literatur (kepustakaan), baik berupa buku, catatan, maupun laporan hasil
penelitian dan penelitian terdahulu. Hasil penelitian ini dapat menyimpulkan proses
pelaksanaan metode kholwat dalam membentuk karakter religius santri dengan cara niat,
puasa, sedikit berbicara, tawasul dan dzikir, mengurangi tidur dimalam hari, mengurangi
makan dan minum, daimul wudhu, tidak bolek mandi siang hari, mandi niat taubat di
malam hari, sholat sunnah, dan tafakkur.

Kata Kunci: Karakter Religius, Santri, Kholwat.

PENDAHULUAN

Dalam diri manusia ada yang dinamakan al-nafs, al- ‘aql, al-galb dan al-ruh, semua istilah
tersebut memiliki maknanya sendiri-sendiri yang merupakan alam misteri yang tidak bisa diungkap
sebagian karakteristiknya oleh seseorang kecuali jika dia mau menempuh perjalanan spiritual menuju
Allah SWT (Sa’id, 2006: 204). Menempuh perjalanan spiritual merupakan sesuatu yang sangat
dibutuhkan manusia apa lagi masa-masa sekarang ini, agar bisa mengetahui substansi dan hakikat
kemanusiaannya dan hal-hal yang berkaitan dengannya. Sebaliknya, orang yang tidak mau
menempuh perjalanan spiritual tidak akan mengetahui banyak hal mengenai cakrawala al-nafs dan
substansinya. Inilah yang dikatakan Sa’id sebagai faktor pertama yang mendorong manusia untuk
melakukan perjalanan spiritual.

Sedangkan faktor kedua, Sa’id menjelaskan manusia tidak akan tahu banyak hal tentang
penciptanya selagi dia tidak mau menempuh perjalanan spiritual, walaupun dia seorang mukmin, di
sinilah perbedaan mendasar antara keimanan ‘aqliyah yang bersifat teoritis dengan keimanan yang
bersifat dzaugiyah. Jiwa manusia akan sakit dan tidak akan pernah sehat kecuali jika diajak berjalan
di jalan yang benar menuju Allah SWT. Jiwa manusia selalu merindukan kebahagiaan, dan itu tidak
akan didapat dan dirasakannya tanpa berjalan menuju Allah ini adalah faktor ketiga yang mendorong
manusia untuk menempuh perjalanan spiritual menuju Allah SWT (Sa’id, 2006: 205).

Kesimpulannya perjalanan menuju Allah merupakan suatu keharusan dan kewajiban yang
memiliki beberapa tingkatan sesuai dengan kadar atau tingkatan kesiapannya. Seseorang harus
berkeinginan untuk menempuh perjalanan tersebut sehingga dia dapat menduduki tingkatan sairin

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 1


mailto:Mohismail09@gmail.com
mailto:djamalishi90@gmail.com
mailto:harisnuman80@gmail.com

(para penempuh perjalanan menuju Allah) yang menginginkan kebahagiaan di dunia maupun di
akhirat.

Menurut A. Hamid, kehidupan manusia kini berkisar pada percaturan fisik semata yang diwarnai
dengan ragam aksesorisnya, hingga umumnya manusia telah melupakan suatu kewajiban yang
teramat penting yaitu pembentukan jiwanya atau pembentukan spiritualnya, inilah sebabnya
mengapa manusia meremehkan kebenaran-kebenaran dari Allah SWT. Ajaran-ajaran yang menuju
kepada pembentukan jiwa senantiasa dirubah arah pada tujuan-tujuan hidup yang bermartabat
rendah. Hamid menambahkan, bahwa martabat manusia zaman sekarang telah merosot jauh oleh
sebab pengagungannya kepada benda-benda yang membuat manusia kerdil, moralitas yang demikian
adalah adzab yang mengandung petunjuk dari Allah SWT agar manusia mengerti dan berhenti
mencintai segala sesuatu selain Allah (Hamid, 1982: 3).

Para pendidik umat ini juga harus memberikan perhatian yang khusus terhadap pendidikan
spiritual, agar setiap muslim bisa memahami kebenaran secara utuh. Ketinggian spiritualitas
seseorang akan menentukan seberapa luas dan seberapa jauh jangkauan pandangan dan wawasannya
atas persoalan-persoalan nyata, dan demikian pula sikap-sikap dan perasaan-perasaannya, serta
ketahanan hidupnya (Sanerya, 2009: 25). Dengan demikian pendidikan spiritual merupakan asupan
gizi bagi jiwa murni manusia, sehinga tanpa asupan gizi spiritual hidup ini bagaikan kosong, tanpa
jiwa. Pendikan spiritual dapat meningkatkan nilai dalam diri manusia. Nilai-nilai keluhuran inilah
yang menurut Sholihin M. dan Anwar Rosyid M, dapat menuntun manusia kembali kepada nilai-
nilai kebaikan nilai-nilai spiritual yang pada dasarnya adalah fitrah (sifat dasar) manusia (Sholihin,
Anwar, 2004: 16).

Dari uraian di atas tentunya ada titik terang yang menjelaskan tentang sebuah upaya untuk
membenahi krisis moral yang terjadi akibat terkikisnya nilai- nilai spiritual bangsa ini. Seperti yang
telah dilakukan oleh lembaga pendidikan pondok pesantren yang tidak hanya menekankan
pendidikan pada ranah intelektual semata tapi juga pembenahan spiritual. Diantara lembaga
pendidikan non formal tersebut adalah pondok pesantren, dimana lembaga ini dapat melaksanakan
pendidikan kerohanian yang membekali para santri-santrinya dengan pendidikan spiritual dengan
metode khalwat. Pokok pelajaran sebenarnya berpusat pada tafakur yakni konsentrasi jiwa, suatu
metode pemusatan akal pikiran dan perasaan kepada satu arah menuju satu tujuan yaitu Allah
melalui jiwa. Sistem pelajarannya disebut dengan nama “ilmu dzikir (mengingat Allah) tingkat
hakiki (Hamid, 1982: 64-67).

Lembaga pendidikan pesantren baik formal maupun non formal banyak memberikan kontribusi
terhadap pembentukan akhlak, termasuk diantaranya adalah karakter religius yakni dengan cara

melakukan ibadah Sunnah yang telah diajarkan oleh Rasulullah kepada ummatnya termasuk ibadah

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 2



Kholwat. Pembentukan karakter religius santri berbasis metode kholwat dapat dilaksanakan untuk
mencapai satu titik kemapanan di pesantren sehingga jarang lagi ditemui adanya metode kholwat
dalam membentuk karakter religius para santri untuk merubah pola kehidupan para santri dalam

menyikapi berbagai macam huru hara di zaman melenial ini.

METODOLOGI

Penelitian ini adalah library research (studi kepustakaan) yaitu penelitian yang dilaksanakan
dengan menggunakan literatur (kepustakaan), baik berupa buku, catatan, maupun laporan hasil
penelitian dan penelitian terdahulu (Igbal, 2002: 11). Penelitian ini mendasarkan kepada studi
pustaka (library research), di mana peneliti menggunakan penelitian deskriptif dengan lebih
menekankan pada kekuatan analisis sumber-sumber dan data-data yang ada dengan mengandalkan
teori-teori dan konsep-konsep yang ada untuk diintepretasikan dengan berdasarkan tulisan-tulisan
yang mengarah kepada pembahasan.

Sumber data berasal dari buku-buku, jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan
pembahasan yang tentunya merupakan komponen dasar. Dalam penelitian karya ilmiah ini, peneliti
menggunakan personal document sebagai sumber data penelitian ini, yaitu dokumen pribadi yang
berupa bahan-bahan tempat orang yang mengucapkan dengan kata-kata mereka sendiri (Arief, 1992:
23-24).

Riset pustaka (library research) tidak hanya sekedar urusan membaca dan mencatat literatur atau
buku-buku sebagaimana yang sering dipahami banyak orang selama ini. Apa yang disebut dengan
riset kepustakaan atau sering juga disebut studi pustaka ialah serangkaian kegiatan yang berkenaan
dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat serta mengolah atau
menganalisis bahan penelitian (Mustika, 2008: 03).

Teknik analisis data merupakan cara-cara teknis yang dilakukan oleh seorang peneliti, untuk
menganalisis dan mengembangkan data-data yang telah dikumpulkan. Setelah data terkumpul maka
data tersebut dianalisis untuk mendapatkan kongklusi, bentuk analisis data dalam penelitian ini
adalah content analysis. Menurut Weber, Content Analysis adalah metodologi yang memanfaatkan
seperangkat prosedur untuk menarik kesimpulan yang shoheh dari sebuah dokumen. Menurut Hostli
bahwa Content Analysis adalah teknik apapun yang digunakan untuk menarik kesimpulan melalui
usaha untuk menemukan karekteristik pesan, dan dilakukan secara objektif dan sistematis (Moleong,
2002: 162). Noeng Muhajir mengatakan bahwa Content Analysis harus meliputi hal-hal berikut:
objektif, sistematis, dan general (Muhajir, 1996: 69).

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 3



HASIL DAN PEMBAHASAN
Karakter Religius

Karakter merupakan unsur pokok dalam diri manusia yang dengannya membentuk karakter
psikologi seseorang dan membuatnya berperilaku sesuai dengan dirinya dan nilai yang cocok dengan
dirinya dalam kondisi yang berbeda- beda. Kata karakter berasal dari bahasa Yunani yang berarti "to
mark"” (menandai) dan memfokuskan, bagaimana mengaplikasikan nilai kebaikan dalam bentuk
tindakan atau tingkah laku. Oleh sebab itu, seseorang yang berperilaku tidak jujur, kejam, atau rakus
dikatakan sebagai orang yang berkarakter jelek, sementara seoarang yang berperilaku jujur, suka
menolong dikatakan sebagai orang yang berkarakter mulia. Jadi istilah karakter erat kaitanya dengan
personality (kepribadian) seseorang. Seseorang bisa disebut orang yang berkarakter (a person of
character) apabila perilakunya sesuai dengan kaidah moral (Zubaedi, 2012: 12).

Sedangkan karakter secara bahasa berasal dari bahasa latin “character”, yang berarti watak,
tabiat, sifat-sifat kejiwaan, budi pekerti, kepribadian, atau akhlak. Secara istilah karakter adalah sifat
manusia yang tergantung dari faktor kehidupannya sendiri (KBBI: 2019). Karakter adalah suatu
proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-nilai luhur dalam lingkungan sekolah, keluarga, dan
masyarakat (Koentjaraningrat, 2004: 29). Menanamkan nilai-nilai Religius santri memerlukan
kerjasama yang baik antara ustadz sebagai dewan pengurus dengan pihak-pihak luar yang terkait.
Nilai-nilai Religius santri ini dapat diajarkan kepada santri melalui beberapa kegiatan Religius santri
dalam hal ini yakni dengan metode kholwat. Kegiatan Religius santri memberikan dampak positif
pada pembiasaan berperilaku Religius santri. Diharapkan santri untuk selalu bertindak sesuai moral
dan etika (Purwati, 2014: 56).

Dalam tulisan bertajuk Urgensi Pendidikan Karakter, Prof. Suyanto, Ph.D. menjelaskan bahwa
"karakter adalah cara berpikir dan berperilaku yang menjadi ciri khas tiap individu untuk hidup dan
bekerja sama, baik dalam lingkup keluarga, masyarakat, bangsa, dan Negara". Dalam istilah
psikologi, yang disebut karakter adalah watak perangai sifat dasar yang khas satu sifat atau kualitas
yang tetap terus menerus dan kekal yang dapat dijadikan ciri untuk mengidentifikasi seorang pribadi
(Ramayulis, 2012: 510).

Sedangkan menurut Zubaedi, nilai-nilai karakter di pondok pesantren adalah kerjasama (ta’awun),
persaudaraan (ukhuwah), berjuang (jihad), taat, rendah hati (tawadhu’), sederhana, mandiri, ikhlas,
disiplin, saling menghormati, tolong menolong, etos kerja tinggi, dan peduli (Zubaedi, 2007: 264-
315).

Menurut Vorgote berpendapat bahwa setiap sikap religiusitas diartikan sebagai perilaku yang tahu

dan mau dengan sadar menerima dan menyetujui gambar-gambar yang diwariskan kepadanya oleh

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 4



masyarakat dan yang dijadikan miliknya sendiri, berdasarkan iman, kepercayaan yang diwujudkan
dalam perilaku sehari-hari (Nikko, 1989: 10).

Menurut Muhammad Thaib Thohir Religiusitas merupakan dorongan jiwa seseorang yang
mempunyai akal, dengan kehendak dan pilihannya sendiri mengikuti peraturan tersebut guna
mencapai kebahagiaan dunia akhirat (Thohir, 1986: 121). Sedangkan menurut Zakiyah Darajat
dalam psikologi agama dapat difahami religiusitas merupakan sebuah perasaan, pikiran dan motivasi
yang mendorong terjadinya perilaku beragama (Zakiyah, 1973: 13).

Religiusitas dapat diketahui dari seberapa jauh pengetahuan, keyakinan, pelaksanaan dan
penghayatan atas agama Islam (Suroso, 2001: 77). Religiusitas sebagai keberagamaan meliputi
berbagai macam sisi atau dimensi yang bukan hanya terjadi ketika seseorang melakukan perilaku
ritual (beribadah), tapi juga ketika melakukan aktivitas lain yang didorong oleh kekuatan
supranatural. Dapat diartikan, bahwa pengertian religiusitas adalah seberapa mampu individu
melaksanakan aspek keyakinan agama dalam kehidupan beribadah dan kehidupan sosial lainnya
(Hani, 2015).

Usaha untuk memperoleh pengetahuan terhadap segi batiniah, pengalaman keagamaan, dimana
dan kapan ia dapat terjadi memerlukan teori pendekatan. Berbagai hal individu dan kelompok,
beserta dinamika yang ada harus pula diteliti (Amin, 2000: 280). Religiusitas dapat disebut juga
tingkah laku seseorang dalam mengaplikasikan apa yang dipahami dalam kehidupan sehari-hari.

Dapat disimpulkan bahwa religiusitas diartikan sebagai suatu keadaan yang ada di dalam diri
seseorang yang mendorongnya bertingkah laku, bersikap dan bertindak sesuai dengan ajaran agama
yang dianutnya.

Kegiatan religius santri dapat diajarkan sebagai pembiasaan diantaranya adalah melalui kegiatan
kholwat dengan ibadah-ibadah lainnya, kegiatan kholwat seperti sholat, zikir, tafakkur, tawasul,
puasa sunnah, mandi malam dan kegiatan-kegiatan lainnya. Sedangkan berdoa adalah ungkapan
syukur secara langsung kepada Allah Swt. Melaksanakan kegiatan di musholla seperti salat fardhu
berjamaah.

Metode kholwat yang dipergunakan dalam membentuk karakter Religius santri adalah dengan
pembentukan kebiasaan yang baik dan meninggalkan yang buruk melalui bimbingan, latihan dan
penuh mujahadah. Pembentukan kebiasaan tersebut akan menjadi sebuah karakter seseorang. Maka
karakter yang kuat biasanya dibentuk oleh penanaman nilai yang menekankan tentang baik dan
buruk. Nilai ini dibangun melalui penghayatan dan pengalaman.

Menurut Maimun dan Fitri (Maimun, 2005: 133). Nilai-nilai religious (keberagamaan adalah

sebgai berikut:

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 5



a. Nilai Ibadah. Secara etimologi ibadah artinya adalah mengabdi (menghamba).
Menghambakan diri atau mengabdikan diri kepada Allah merupakan inti dari nilai ajaran
Islam. Suatu nilai ibadah terletak pada dua hal yaitu: sikap batin (yang mengakui dirinya
sebagai hamba Allah) dan perwujudannya dalam bentuk ucapan dan tindakan.

b. Nilai Jihad (Ruhul Jihad). Ruhul Jihad adalah jiwa yang mendorong manusia untuk
bekerja atau berjuang dengan sungguh-sungguh. Seperti halnya mencari ilmu merupakan
salah satu manifestasi dari sikap jihadunnafis yaitu memerangi kebodohan dan kemalasan.

c. Nilai Amanah dan Ikhlas. Secara etimologi kata amanah akar kata yang dengan iman,
yaitu percaya. Kata amanah berarti dapat dipercaya.

d. Nilai Akhlak dan Kedisiplinan. Akhlak secara bahasa berarti budi pekerti, tingkah laku.
Dalam dunia pendidikan tingkah laku mempunyai keterkaitan dengan disiplin.

e. Nilai Keteladanan. Nilai keteladanan tercermin dari perilaku para guru. Keteladanan
merupakan hal yang sangat penting dalam pendidikan dan pembelajaran, khususnya dalam
penanaman nila-nilai.

Santri diajarakan ketajaman spiritual, dalam Kholwat juga mempunyai pendidikan karakter
regilius yang sangat banyak dan efisien. Pembentukan karakter religius santri melalui kegiatan
metode kholwat ini juga membutuhkan kesabaran dan ketekunan yang ekstra karena membutuhkan
waktu yang lama. Kegiatan kholwat tersebut dipenuhi dengan berbagai laku syariat atau ibadah-
ibadah yang mampu meningkatkan sisi kedekatan santri dengan Tuhannya. Kegiatan ini dalam
kaca mata teori Bandura merupakan proses behavioral yang lekat kaitannya dengan pembentukkan
kognisi sosial para santri dengan cara pembiasaan (Chaer, 2016: 96).

Metode kholwat yang dilakukan pada santri adalah kegiatan-kegiatan dalam program
khalwatnya. Kegiatan-kegiatan tersebut mulai dari prosesi pembaiatan, amaliah-amaliah tawasul,
membanyakkan dzikir, bertafakur, mendawamkan wudhu, melaksanakan shalat wajib tepat waktu
diiringi dengan sunnah rowatibnya, melaksanakan berbagai shalat sunnah, melakukan pertaubatan
secara sungguh-sungguh, melakukan puasa, menyedikitkan tidur malam dan berbicara. Segala
kegiatan tersebut bernilai ibadah yang mendekatkan diri kepada Tuhan. Sebagai proses behavioral,
masing-masing santri dibekali dengan buku panduan untuk setiap kegiatan yang ada dalam khalwat
tersebut. Sehingga, segala kegiatan tersebut sangat erat dengan kegiatan pembiasaan atau
behavioristik. Pembiasaan pun dilakukan dengan bimbingan dari mursyid yang
mendemonstrasikan amaliah-amaliah tersebut kepada para santri.

Proses pembiasaan dalam meniti jalan kholwat ini didukung dengan adanya pengkondisian
lingkungan sosial. Pengkondisian lingkungan sosial ini menjadi stimulus yang membuat para santri

memiliki releks atas pandangan dan nilai karakter religius dalam setiap kegiatan tersebut.

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 6



Pengkondisian lingkungan sosial ini sebagaimana pendapat Yanuardianto akan menyajikan proses
modeling yang interlocking antara satu santri dengan santri lainnya atau antara guru mursyid
dengan para santrinya (Yanuardianto). Pada akhirnya, para santri akan terbiasa dalam
melaksanakan segala macam kegiatan kholwat melalui proses merespon dan melakukan peniruan

atas apa yang dicontohkan dan dituntunkan oleh mursyidnya.

Proses Pelaksanaan Metode Kholwat

Dalam proses khalwat, para santri akan mengikuti proses pendidikan jiwa. Proses pendidikan
yang dilakukan adalah dengan mendidik syari’at dan hakikat. Para santri akan dituntut untuk
senantiasa beribadah dan mengorientasikan diri kepada Tuhan. Cara beribadah di sini dibebaskan
untuk menjalankan sunnah- sunnah Nabi dan tidak ada rincian pasti. Cuma dalam berkhalwat itu
santri tidak boleh banyak berinteraksi dengan santri lain satu kamar apalagi ke kamar lain karena
ditakutkan akan mengganggu teman lainnya.

Santri juga diharuskan puasa di siang hari dan tidak mandi di siang hari untuk menjaga agar
tidak ada air yang masuk ke dalam pori-pori santri. Pelaksanaan khalwat ini dimulai dari pengarahan
dan baiat. Tahap keduanya adalah melafalkan dan menegaskan niat. Setelah itu para santri akan
mengikuti berbagai ritual ibadah yang disertai dengan larangan dan anjuran terhadap segala hal
berkaitan dengan proses khalwat ini.

Secara rinci proses keseluruhan program kholwat untuk menumbuhkan karater religius santri.
Kegiatan khalwat merupakan kegiatan sehari-hari yang dialami oleh para santri atau murid yang
mengikuti pendidikan tasawuf ini. Kegiatan tersebut rutin dijalankan oleh para santri Adapun dalam
khalwat tersebut, tatacara yang dilakukan di pesantren ini adalah sebagai berikut;

1)  Niat
Santri yang masuk untuk berproses dalam pendidikan khalwat biasanya memiliki niat tertentu
sebelum akhirnya memutuskan untuk masuk di pesantren ini. Ada yang mengalami kekeringan
religius, masalah keuangan, sampai masalah keluarga. Untuk awal santri dengan motivasi apapun
tetap diperbolehkan masuk, sedikit-demi sedikit niat tersebut akan diarahkan oleh guru mursyid
hanya dengan tujuan murni karena Allah semata.
2) Puasa
Para santri ketika berkhalwat diwajibkan untuk selalu berpuasa di siang hari. Tujuannya untuk
melatih diri melawan hawa nafsu dan memurnikan jasad santri secara dhohir. Jika berpuasa ada
sahur dan buka puasa, di pesantren ini santri hanya boleh makan satu kali. Jadi buka puasa pada

saat maghrib tiba diniati juga sebagai makan sahurnya. Makanan yang tersedia pun juga seadanya

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 7/



yang disediakan dari dapur umum pesantren. Paling tidak bisa untuk mengganjal perut tetapi tidak
sampai kenyang.
3)  Sedikit Bicara

Ketika berkhalwat, para santri dianjurkan untuk mengasingkan diri. Caranya dengan tidak
banyak berbicara dengan sesama santri lain. Mengobrol dengan tujuan yang tidak penting dilarang
di pesantren ini. Tujuannya adalah untuk selalu fokus dalam beribadah dan selalu berdzikir kepada
Allah. Untuk memurnikan niat hanya untuk beribadah saja.

Sedikit berbicara yang dimaksud dalah membatasi diri untuk berbual yang tiada arti, tetapi
ketika berbicara tentang ilmu yang berkaitan dengan segala hal berkait dengan tasawuf atau buku
panduan dibolehkan. Lebih lagi ketika terdapat santri- santri yang syariat belum mapan atau belum
menguasai dan melaksanakan syariat diperbolehkan untuk mendiskusikannya secara singkat dan
secukupnya.

4)  Tawashul dan Dzikir

Ketika berdiam diri, santri juga dianjurkan untuk selalu berdzikir dan bermuhasabah
menginternalisasi nilai-nilai spirritual yang diajarkan oleh guru. Dzikir diawali dengan tawashul,
yakni memberikan hadiah surat al Fatihah kepada orang-orang berjasa sebagai rasa terimakasih
serta sebagai do’a kepada mereka. Tawasul juga sebagai perantara agar apa yang dikerjakan lebih
mudah diterima oleh Allah SWT.

5)  Mengurangi Tidur di Malam Hari.

Santri dianjurkan untuk mengurangi tidur, terutama tidur di malam hari. Malam hari ini dipilih
karena bisa lebih tenang dalam bertafakur mendekatkan diri kepada Allah dengan melakukan
ibadah sunnah-sunnah yang diselingi dengan mandi di malam harinya. Mengurangi tidur bukan
berarti tidak tidur sama sekali. Para santri kebanyakan tidur di atas jam 23.59, serta tidak ada
ketentuan khusus bagi mereka untuk tidur pada jam berapa saja.

6) Mengurangi Makan dan Minum.

Seperti yang sudah penulis jelaskan, persediaan makan hanya ada ketika berbuka puasa saja
adapun untuk makanan sahur jika ada. Jadi santri dianjurkan untuk menerima dan melawan hawa
nafsunya untuk tidak berlebih-lebihan dalam melakukan sesuatu. Selama melakukan kegiatan
khalwat ini para santri disediakan makanan berupa nasi dan sayur-sayuran.

7)  Daimul Wudhu.
Para santri dianjurkan unuk menjaga wudhunya. Para santri ditekankan untuk selalu berada dalam
keadaan suci dalam setiap waktunya. Oleh karena itu, ketika wudhunya batal, maka santri akan

melakukan wudhu lagi. Begitu seterusnya sampai istirahat tidur.

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 8



8) Tidak Boleh Mandi Siang Hari

Tidak boleh mandi di siang memang unik, ini masuk dalam ritual khalwat. Tidak ada tujuan yang
pasti menurut peneliti. Hanya tujuannya adalah supaya tidak terlalu banyak air yang mengenai tubuh.
Karena air yang mengenai tubuh akan masuk ke dalam pori-pori kulit. Ajaran di ini ketika siang
harus berpuasa tujuannya adalah tidak ada barang masuk tanpa terkecuali, meskipun hanya masuk ke
pori-pori kulit.

9)  Mandi Niat Taubat di Malam Hari

Para santri dianjurkan untuk sesering mungkin mandi di malam hari. Selain untuk menghilangkan
rasa kantuk, mandi ini juga diniatkan untuk tujuan bertaubat kepada Allah SWT. Ada tata cara
tertentu dalam mandi malam ini, yang pertama adalah niat sebelum mandi, membaca bacaan di
dalam buku panduan ketika membersihkan diri dengan sabun, kemudian membasuh seluruh tubuh
sampai bersih.

10) Sholat Sunnah

Sholat sunnah merupakan hal yang ditekankan bagi para santri. Para santri dianjurkan untuk
melakukan ibadah sholat sunnah dalam setiap harinya. Para santri ditekankan untuk memperbanyak
sholat sunnah di malam hari, seperti sholat taubat, sholat hajat, sholat tahajjud, sholat tashih, sholat
fajr. Sementara itu di waktu dhuha, para santri juga dianjurkan untuk melaksanakan shalat sunnah
dhuha.

Adapun bagi para murid yang belum menguasai tata cara shalat sunnah ini, maka mereka disuruh
untuk berdzikir sebanyak dan sekuatnya. Intinya para santri ditekankan untuk melakukan aktivitas
ibadah sunnah, terutama shoalat sunnah. Apabila tidak belum mampu melaksanakan secara syariat
maka para santri disuruh untuk berkegiatan lain yang bernilai ibadah. Ketika dalam melaksanakan
ibadah shalat sunnah atau dzikir sebagai gantinya di waktu mala mini kemudian mereka merasa
mengantuk, maka mereka dianjurkan untuk mandi malam.

11) Tafakur

Mengheningkan cipta, Mengingat dosa-dosa yang telah diperbuat dan bertaubat. Berdasarkan data
yang diperoleh dari observasi peneliti tentang tafakur adalah santri berdiam diri merasakan pelajaran
yang diberikan oleh guru, bermuhasabah diri dan dzikir kepada Allah. Tafakur dianjurkan oleh guru
seperti duduk tasyahud awal pada sholat, tangan menyatu di depan, kepala menunduk, difokuskan
untuk mengasah dzikir di dalam hati. Tujuan dari tafakur yaitu membiasakan hati untuk selalu ingat
kepada Allah baik dalam keadaan longgar maupun sibuk.

Implikasi metode khalwat pada dasarnya dapat diketahui dari adanya perubahan diri pada karakter
religius santri. Idealnya, agar hasil metode khalwat bisa diketahui melalui adanya evaluasi. Akan

tetapi pada ranah pendidikan metode khalwat, evaluasi hanya bisa diketahui oleh guru mursyid dan

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 9



diri santri sendiri dengan metode evaluasi yang sulit untuk dijelaskan secar logika. Maka dari itu,
pada evaluasi metode khalwat bukan menjadi titik fokusnya, melainkan pengalaman pribadi para
santri dan kesan pendidikan metode khalwat yang masih tersimpan ata bahkan diaktualisasikan oleh

para santri dalam kehidupannya.

PENUTUP
Kesimpulan

Karakter Religius santri di lembaga pendidikan pondok pesantren adalah salah satu metode yang
dipergunakan dalam Pendidikan dipesantren. Dalam membentuk karakter Religius santri adalah
dengan cara berkholwat, menyepi agar dapat beribadah dengan khusyu dan sempurna. Dalam
kholwat juga terdapat kholwat lahir dan kholwat batin. Kholwat lahir, yaitu orang yang
melaksanakan suluk dengan mengasingkan diri di tempat yang sunyi dari masyarakat ramai.
Sedangkan kholwat batin, yaitu hati sanubari sang murid senantiasa musyahadah, menyaksikan
rahasia-rahasia kebesaran Allah walaupun berada di tengah-tengah orang ramai.

Pengalaman karakter religius yang dirasakan santri setelah mengikuti ibadah kholwat pada
umumnya lebih mengarah kepada ketenangan, ibadahnya menjadi lebih rajin, selalu bersyukur,
sabar, selalu berpikir positif, menjadi lebih baik dalam berakhlak dan selalu ingin berbuat baik
kepada sesama makhluk Allah. Selanjutnya perubahan yang dirasakan santri setelah mengikuti
kholwat yaitu bisa mengendalikan amarah, rendah hati, empati, menghargai orang lain, berpikir
positif, pembawaan diri lebih tenang,berbicara seperlunya, makan dan tidur secukupnya, selalu

muhasabah diri dan selalu mendapat ketenagan hati.

DAFTAR RUJUKAN
A. Hamid. (1982). Pengantar Ilmu Agama “Jalan Seni Hidup”. Malang: PP. Baiturrohmah.

Amin, Fathul. Setyono, Darwan. (2021). PERBEDAAN PRESTASI BELAJAR SISWA PADA
MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA DAN BUDI PEKERTI
BERDASARKAN KEMAMPUAN BACA TULIS AL-QUR’AN. Tadris : Jurnal
Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam, 15(1), 1-23.
https://doi.org/10.51675/jt.v15i1.124

Ancok, Suroso. (2001). Psikologi Islami. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Arief Furgan. (1992). Pengantar Metode Penelitian Kualitatif. Surabaya: Usaha Nasional

Chaer, Moh. Thoriqul. (2016) “Self-Efficacy dan Pendidikan (kajian Teori Kognitif Sosial dan
Implikasinya dalam Pendidikan Agama Islam). Al-Murabbi,: Jurnal Studi Kependidikan
dan Islam 3. No. 1.

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia.

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 10



Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan Mentalitas Dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Lexy J. Moleong. (2002). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
2002, Cet. Ke-16

M. Igbal Hasan. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia

M. Thaib Thohir Abdul Muin. (1986). llmu Kalam (Jakarta: Widjaya, 1986).

M.Amin Abdullah. (2000). Metodologi Studi Agama, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Maimun Agsha Lubis, & Roslan Aspar. (2005). “Kaedah Pengajaran Pengetahuan Agama Islam
Di Brunei Darussalam. Jurnal Pendidikan”.

Mestika Zed. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia

Nikko Syukur Dister (1982), Psikologi Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Noeng Muhajir. (1996). Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Surasin, edisi ke-llI,
Cet. Ke-7

Purwati, Eni, dkk. (2014), Pendidikan Karakter, (Menjadi Berkarakter Muslim Muslimah
Indonesia). Surabaya: Kopertais 1V Press.

Ramayulis. (2012). "llmu Pendidikan Islam" (Jakarta: Kalam Mulia Group, Cet.9).

Sa’id Hawa, (2006) Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib, M.Ag. Yogyakarta: Mitra Pustaka.

Sanerya Hendrawan. (2009). Spiritual Management (Bandung: Mizan, 2009).

Sholihin M. dan Anwar Rosyid M. (2004). Akhlak Tasawuf Manusia, Etika dan Makna Hidup
Bandung: Nuansa.

Yanuardianto, “Teori Kognitif Sosial Albert Bandura (Studi Kritis Dalam Menjawab Problem
Pembelajaran di MI).”

Yolanda Hani Putriani. (2015). Pola Perilaku Konsumsi Islami Mahasiswa Muslim Fakultas
Ekonomi Dan Bisnis Universitas Airlangga Ditinjau Dari Aspek Religiusitas, Jurnal
JESTT Vol.2 No.7 Juli 2015. Surabaya: Universitas Airlangga.

Zakiyah Daradjat. (1973). llmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Zubaedi. (2007). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Pesantren Kontribusi Figih Sosial Kiali
Sahal Mahfudh dalam Perubahan Nilai-Nilai Pesantren. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zubaedi. (2012). "Desain Pendidikan Karakter" (Jakarta : Kencana Prenada Media Group,Cet.2).

Tadris, Volume 16/ No. 2/ Tahun 2022 | 11



