
 1 

ISLAM DAN PERUBAHAN POLITIK 

Jamal Ghofir 

 

Abstract 

 

When the internal Muslims have not been thorough in doing the equation of 

perception in the interpretation of Islamic political concepts. Already faced with 

foreign interests and interference in the agitation and propaganda of political 

concepts that refer to the Western political system. It is also a very difficult 

challenge for Muslims to implement and apply Islamic political concepts, even 

within the predominantly Muslim country. 

 

Keywords: Islam, Change, Politics 

 

A. Pendahuluan 

Tak seorangpun menyangkal bila dalam Islam terkandung aspek-aspek 

politik. Berbagai sumber sahih menurut penelitian berasal dari masa-masa awal 

karir politik Nabi Muhammad SAW, ditemukan dokumen yang sangat tepat 

disebut sebagai “ Konstitusi Piagam Madinah”. Komentar yang dapat diberikan 

atas dokumen tersebuat adalah, isinya bukanlah merupakan hasil penemuan 

seorang teoritis politik, tetapi merupakan sesuatu yang sudah berakar  dalam 

mentalitas dan adat-istiadat bangsa Arab pra-Islam. Sehingga setiap 

pertimbangan tentang sifat dasar negara Islam harus dimulai dengan melihat 

konsep-kansep politik yang telah menuntun aktifitas politik bangsa Arab pra-

Islam (Watt, 1988 : 7).  

Pondasi politik pemerintahan telah dibangun sebagai rujukan dalam 

menjalankan setiap kebijakan. Hal inilah yang seyogyanya  diterapkan oleh 

penerus Rasulullah SWT. Walau dengan perjalanan waktu, pondasi awal politik 

dan sistem pemerintahan mulai mengalami kemunduran seiring dengan 

kepentingan golongan yang terjadi pada saat itu. Mulai dari kekhalifahan al-

Khulafaur al-Rasyidun, Khalifah Dinasti Umaiyah sampai pada Dinasti 

Abbasiyah. Dalam tulisan ini akan membahas tentang perubahan politik yang 



 2 

terjadi dalam Islam dari Republik menuju Monarki dengan keterbatasan 

pengetahuan sejarah penulis dan refrensi yang didapatkan. 

 

B. Rasulullah Sang Pemimpin Revolosioner 

Dalam rentan waktu kehidupan yang singkat dan beranjak dari lingkungan 

yang tidak menjanjikan, Nabi Muhammad SAW telah menginspirasikan 

terbentuknya sebuah bangsa yang tidak pernah bersatu sebelumnya, disebuah 

negeri yang hingga saat ini hanyalah sebuah ungkapan geografis, membangun 

sebuah agama yang luas wilayahnya mengalahkan Kristen dan Yahudi, serta 

diikuti sejumlah besar umat manusia; meletakan sebuah landasan bagi sebuah 

imperium yang dalam waktu singkat  berhasil memperluas batas wilayahnya, dan 

membangun berbagai kota yang kelak menjadi pusat peradaban dunia. Meskipun 

tidak pernah dididik secara formal, Muhammad adalah pembawa kitab yang 

diyakini oleh seperdelapan penduduk bumi sebagi sumber ilmu pengetahuan, 

kebijakan, dan teologi (Hitti, 2002 : 152-154). 

Muhammad juga sosok yang banyak makan asam garam pengalaman dan 

keahlian, profesi-profesi yang pernah ditekuninya seperti mengembala dan 

berdagang, disamping melakukan perjalanannya dan keluasan pergaulannya 

dengan para pemeluk ragam idiologi yang beraneka ragam, yang berduyun-duyun 

mengunjungi Makkah, tanah kelahirannya sekaligus yang menyuplainya dengan 

setok pengetahuan, kultur kebudayaan, dan maklumat yang luas dan panjang. 

Semuannya praktis menjadi bahan penyokong tersendiri bagi seorang penyeru 

teologi baru, penguasa negara, panglima perang, hakim penuntas segala sengketa, 

sekaligus mufti penasehat segala persoalan (Karim, 2005 : X-XI). 

Rasulullah SAW mampu menciptakan pondasi-pondasi yang sangat 

elegan, dalam mengatur tatanan negara. Membentuk masyarakat yang dicita-

citakan adalah bagian dari tugas kerasulan. Maka, ketika Rasul merasa tidak 

mungkin menciptakan tatanan ideal masyarakat pada fase Makkah, hijrah ke 

Madinah merupak jalan keluar terbaik. Terbukti dengan terbentuknya “Piagam 

Madinah” sebagai aturan yang harus ditaati oleh setiap masyarakat pada waktu 

itu. Kebijakkan politik Muhammad dituangkannya dalam suatu naskah politik 



 3 

dikenal dengan sebutan “Piagam Madinah”. Didalam Piagam Madinah terdapat 

kalimat yang mengandung makna dan mengarah pada kesatuan dan persatuan 

(Sukarja, 1995 : 99). 

Semua sarjana mengetahui dan mengakui bahwa tindakan pertama Nabi 

Muhammad untuk mewujudkan masyarakat yang berkualitas itu adalah 

menetapkan suatu dokumen perjanjian Mitsaq al-Madinah (Piagam Madinah) 

yang dikalangan Barat juga dikenal sebagai “Konstitusi Madinah”. Disebut 

sebagai konstitusi, karena Piagam Madinah adalah konsensus bersama yang berisi 

tata aturan hidup komunitas yang hidup di (negara) Madinah saat itu. Piagam 

Madinah menjadi ikatan peradaban (bond of civility) antara anggota masyarakat di 

Madinah telah mewujudkan masyarakat yang ideal, yaitu masyarakat demokratis 

(Nawy, : 100). 

Setelah sepeninggalan Rasulullah SAW dikarenakan sakit kurang lebih 

tiga bulan setelah pelaksanaan haji wada‟ (Umari, 2003 : 313). Umat Islam 

mengalami kegundahan, tiada tempat untuk mengadu dan meminta nasehat 

kepada Rasulullah SAW. Kejutan akan meninggalnya Rasulullah Muhammad 

adalah salah satu krisis yang paling mencekam yang pernah dihadapi komunitas 

muslim. Dari sinilah bibit perpecahan mulai nampak dalam memilih penerus 

Rasulullah SAW . Sebagian besar sahabat Muhajirin mendukung Abu Bakar. 

Namun kaum Ansor menginginkan Sa‟ad bin Ubadah. Keluarga Nabi percaya 

bahwa Nabi menginginkan Ali menggantikannya ( Armstrong, 1996 : 378-379). 

C. Antara Konsep Dan Implementasi Politik Islam 

Islam adalah agama sekaligus Negara (al-islam huwa aldin wa al-dawlah). 

Keyakinan ini menancap kuat dalam memori kesadaran kolektif umat Islam, 

terutama para pemikir politik Islam dari dulu sampai sekarang. Akibatnya Islam di 

anggap sebagai satu-satunya agama yang memiliki ajaran yang paling utuh dan 

senantiasa sesuai dengan kebutuhan zaman. Selain itu, paradigma ini sering 

menggiring umat Islam untuk menampilkan agamanya dalam bentuk formal, 

yakni dengan menampakan wajah litelar bagunan politik Islam masa silam, tanpa 

usaha memodifikasi dan kontekstulaisai dengan kebutuhn realitas. Paradigma di 

atas lahir dari anggapan bahwa Nabi Muhammad selain sebagai Rasul juga 



 4 

seorang kepala Negara yang memiliki kewenangan mengatur kehidupan politik 

umat Islam. Nabi Muhammad SAW adalah peguasa tertinggi keagamaan 

sekaligus politik. Paradigma ini diperkokoh oleh romantisme khazanah Khulafaur 

Ar-Rasyidin dan dinasti-dinsati awal Islam yang banyak memberi sumbangan 

bagi peradaban Islam di masa lalu. Salah satu kontak romantisme khazanah Islam 

adalah penyamaan antara konsep syura‟ dalam Islam dengan demokrasi Barat. 

Hampir sebagian besar Negara muslim atau kependudukan mayoritas muslim, 

dahulu hingga saat ini. Penyamaan dan penyesuian ini berkembang hingga taraf di 

mana para pemikir muslim enggan mengunakan kata demokrasi dengan alasan 

kata syura dianggap lebih tepat dan  lebih Islami untuk mengungkapkan pegertian 

yang dimaksud. 

Paling tidak ada dua alasan, seperti dikemukakan Al-Jabiri yang kerap 

dijadikan argumen untuk menyamakan konsep syura‟ dan demokrasi. Pertama, 

bukan karena mereka mengetahui atau tidak mengetahui perbedaan antara 

keduanya, akan tetapi lebih karena kerangka aplikasi idielogis yang bertujuan agar 

pemuka agama yang fanatik menjadi tenang dengan seruan bahwa menerima 

demokrasi tidak berarti upaya memasukan bid‟ah ke wilayah Islam. Kedua, 

aplikasi ideologis ini digunakan untuk mengangkat data-data dalam tradisi Islam 

guna menompang peradabanya ke tingkat modern. Implikasi yang diharapkan 

adalah masalah-masalah yang dihadapi umat Islam, kapan dan di manapun, dapat 

dipecah oleh tradisi agama dan pemikiranya sediri. Mekanisme ini di kenal 

sebagai mekanisme penguat identitas dan pembelaan diri. 

Penyamaan kedua konsep politik di atas mendapatkan kritik dari Khalid 

Abdul Karim. Baginya, sinyalemen yang menyamakan antara syura‟ dan 

demokrasi tidak tepat. Sebab, perbedaan diantara keduanya sangatlah jelas. 

Bahkan, dalam kondisi bagaimana pun syura‟ tidak mungkin menjalankan fungsi 

demokrasi atau mengganti posisinya disebabkan karena sejarah keduanya berbeda 

seratus delapan puluh derajat. Dari sinilah dapat dilihat adanya perbedaan 

pemahaman pada konsep politik Islam dikalangan umat Islam sendiri apalagi 

pengimplementasian konsep politik Islam pada level negara. 



 5 

 

 

a. Keragaman dalam Memahami Politik Islam 

Sudah menjadi hukum alam (sunnahtullah) bahwa umat manusia terdiri 

atas berbagai etnis, suku, ras, dan agama. Tidak seorangpun termasuk negara 

dengan segala kemampuannya, akan mampu merubahnya. Kemajemukan dan 

keberagaman  dalam sebuah perbedaan baik pemahaman dan implementasi sebuah 

ajaran pada umat manusia sudah menjadi keniscayaan yang tidak bisa untuk 

dihilangkan. Begitu juga dalam memahami konsep terkait dengan politik 

keislaman yang telah dibangun pondasi-pondasinya oleh Rasulullah SAW dan 

para sahabatnya.  

Agama, baik itu agama samawi, agama filosofis dan semua sistem lainnya, 

selalu mengasumsikan kemutlakan (doktrin) disamping metode yang tertuang 

dalam sistem ajaran, ritual dan tuntunan. Dalam kemutlakannya itu, suatu agama 

berfungsi sebagai pegangan dan tuntunan hidup yang memerlukan kadar kepastian 

yang tinggi, dan memberikan kepastian itulah fungsi pegangan atau tuntunan. 

Baik dalam hal  politik (siyasah) maupun terkait dengan kehidupan berbangsa dan 

bernegara. 

Karena itu, agama dalam maknanya yang paling esensial merupakan 

mengkonsepsikan satu pemahaman tentang pesan akan nilai-nilai universal 

sebagai rahmat seluruh umat dan bukan kekerasan maupun peperangan yang 

terkandung di dalamnya. Semangat inilah yang dikandung oleh setiap agama 

mengajarkan kedamaian, cinta kasih dan jauh dari kekerasan. Rentannya konflik 

yang berlatar belakang agama telah menjadikan problem kemanusiaan semakin 

jauh dari penyelesaian. Karena tindakan destruktif yang dilakukan manusia sering 

kali mengatasnamakan agama, maka agama lambat taun akan kehilangan ruh 

sucinya yang berakhir pada kaburnya nilai-nilai kemanusiaan yang dikandungnya. 

Rasulullah SAW mampu menciptakan pondasi-pondasi yang sangat 

elegan, dalam mengatur tatanan negara. Membentuk masyarakat yang dicita-

citakan adalah bagian dari tugas kerasulan. Maka, ketika Rasul merasa tidak 



 6 

mungkin menciptakan tatanan ideal masyarakat pada fase Makkah, hijrah ke 

Madinah merupak jalan keluar terbaik. Terbukti dengan terbentuknya “Piagam 

Madinah” sebagai aturan yang harus ditaati oleh setiap masyarakat pada waktu 

itu. Kebijakkan politik Muhammad dituangkannya dalam suatu naskah politik 

dikenal dengan sebutan “Piagam Madinah”.  

Teks al-Qur‟an sebagi sumber dari segala sumber hukum dan Rasulullah 

SAW sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur‟an menjadi pedoman pada saat 

itu. Setelah kepergian Rasulullah SAW pemahaman dan pemaknaan nilai-nilai 

yang terkandung dalam al-Qur‟an mengalami kemajuan yang pesat dalam 

melakukan sebuah penafsiran hukum khususnya terkait dengan persoalan politik. 

Hal inilah yang menjadikan tidak adanya kesefahaman antar umat Islam sendiri 

dalam memahami konsep dalam Islam apalagi penerapannya dalam wilayah yang 

berskala besar seperti Negara. 

 

b. Dilema Politik Islam Antara Konsep dan Penerimaan  

  Konsep politik Islam pada dasarnya telah terbangun sejak zaman 

Rasulullah SAW, sahabat dan para penerusnya. Hal ini membuktikan bahwasanya 

pondasi-pondasi dan peranan Islam dalam mengakomodir sebuah kepentingan 

politik telah terbangun sejak lama. Akan tetapi konsep yang telah tertata dengan 

baik belum diformalkan pada satu sistem yang pas. Sehingga peranan politik dan 

konsep Islam belum bisa diterima oleh banyak kalangan. Walaupun secara 

kuantitas semua berada pada idiologi yang sama pada ajaran Islam serta mayoritas 

berpenduduk Islam. 

 Banyak hal yang mempengaruhi belum bisa diterimanya konsep politik 

Islam pada suatu negara yang penduduknya mayoritas umat Islam. Hal ini 

menjadi bukti bahwasanya konsep politik dalam Islam belum memiliki peranan 

yang signifikan dalam kancah perpolitikan yang ada. Serta adanya perbedaan 

pemahaman dalam umat Islam sendiri serta adanya peranan kepentingan luar yang 

sengaja melakukan agitasi dan propaganda agar peranan politik Islam tidak bisa 

diterima oleh semua kalangan begitu juga dengan internal umat Islam itu sendiri. 

Belum lagi pertarungan antara konsep politik Islam dan konsep politik Barat 



 7 

senantiasa saling mengedepankan keunggulan masing-masing dalam menata dan 

mengaplikasikan peranannya dalam politik bernegara. 

 Konsep politik dalam internal umat Islam sendiri masih mengalami 

perdebatan yang panjang. Perbedaan yang terjadi dalam menafsirkan al-Qur‟an 

dan Assunah menjadikan belum bertemunya satu kepentingan bersama dalam 

menerapkan konsep-konsep politik Islam itu sendiri. Belum lagi, kepentingan-

kepentingan personal dari umat Islam sebagai manusia dalam melakukan 

eksistensinya dalam kehidupan dunia. Sehingga sesama umat Islam memiliki 

kepentingan yang berbeda dan melakukan penafsiran yang tidak seragam dalam 

mengimplementasikan konsep-konsep politik Islam dalam bingkai keislaman 

yang bertujuan untuk kepentingan Islam dan keumatan. Hal inilah yang 

menjadikan dilema dalam diri umat Islam untuk mengimplementasikan konsep-

konsep politik Islam. 

 Ketika internal umat Islam belum tuntas dalam melakukan penyamaan 

persepsi dalam penafsiran konsep-konsep politik keislaman. Sudah dihadapkan 

dengan kepentingan dan campur tangan asing dalam melakukan agitasi dan 

propaganda konsep politik yang merujuk pada system politik Barat. Hal ini juga 

merupakan sebuah tantangan yang sangat berat bagi umat Islam dalam melakukan 

dan menerapkan konsep-konsep politk Islam, walaupun berada dalam negara yang 

mayoritasnya berpenduduk Islam. 

 Dilema politik yang terjadi akhirnya umat Islam menerima konsep politik 

Barat yang telah tersusun dengan baik dan sistimatis. Dibandingan dengan konsep 

politik Islam yang masih mengalami penafsiran dan perdebatan dikalangan umat 

Islam sendiri. Hal inilah yang menjadikan konsep politik Islam belum bisa 

diterima walaupun dalam negara yang mayoritas beragama Islam.    

D.  Pertarungan Politik pada Masa Al-Khulafaur Al-Rasyidun 

Masalah perpolitikan intern negara Islam senantiasa berada dalam 

ketenangan selama masa Rasulullah SAW dan persatuan umat terwujud dengan 

baik. Jika terdai perbedaan pendapat di antara kaum muslimin, mereka segera 

menyerahkan masalah itu kepada Rasulullah SAW, kemudian Beliau memutuskan 



 8 

masalah mereka dengan hak dan adil dan mereka berkuwajiban untuk mentaati 

keputusan Rasulullah SAW tersebut ( Rais, 2001 : 10). 

1. Masa Khalifah Abu Bakar 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW status sebagai Rasulullah tidak 

dapat diganti oleh siapapun (khatami al-anbiya‟ wa al-mursalin), tetapi 

kedudukan beliau yang kedua sebagai pimpinan kaum muslimin mesti segera ada 

gantinya. Orang itulah yang dinamakan “Khalifah” artinya yang menggantikan 

Rasulullah SAW menjadi kepala kaum muslimin (pimpinan komunitas Islam) 

dalam memberikan petunjuk ke jalan yang benar dan melestarikan hukum-hukum 

Agama Islam. Dialah yang menegakkan keadilan yang selalu berdiri diatas 

kebenaran. 

Abu Bakar menerima jabatan Khalifah pada saat umat Islam dalam 

keadaan krisis dan gawat. Yaitu timbulnya perpecahan, munculnya para nabi 

palsu dan terjadinya berbagai pemberontakan yang mengancam eksistensi negeri 

Islam yang masih baru. Memang pengangkatan Abu Bakar berdasarkan keputusan 

bersama (musyawarah di balai Tsaqifah Bani Sa‟idah) akan tetapi yang menjadi 

sumber utama kekacauan ialah wafatnya nabi dianggap sebagai terputusnya ikatan 

dengan Islam, bahkan dijadikan persepsi bahwa Islam telah berakhir. 

Abu Bakar bukan hanya dikatakan sebagai Khalifah, namun juga sebagai 

penyelamat Islam dari kehancuran karena beliau telah berhasil mengembalikan 

umat Islam yang telah bercerai berai setelah wafatnya Rasulullah SAW. 

Disamping itu beliau juga berhasil memperluas wilayah kekuasaan Islam. Jadi 

dapat disimpulkan bahwa letak peradaban pada masa Abu Bakar adalah dalam 

masalah agama (penyelamat dan penegak agama Islam dari kehancuran serta 

perluasan wilayah) melalui sistem pemerintahan (kekhalifahan) Islam. 

Akan tetapi konsep kekhalifahan dikalangan Syi‟ah masih ditentang. 

Menurut Syi‟ah kekhalifahan adalah warisan terhadap Ali dan kerabatnya, bukan 

pemilihan sebagaimana terjadi pada Abu Bakar. Terlepas dari perbedaan 

interpretasi tersebut, dapat disimpulkan bahwa konsep kekhalifahan adalah 

produk budaya dibidang politik yang orisinil dari  peradaban Islam. Sebab ketika 

itu tidak ada lembaga manapun yang memakai konsep kekhalifahan. 



 9 

 Pengangkatan Abu Bakar sebagai Khalifah (pengganti Nabi) sebagaimana 

dijelaskan pada peristiwa Tsaqifah Bani Sa‟idah, merupakan bukti bahwa Abu 

Bakar menjadi Khalifah bukan atas kehendaknya sendiri, tetapi hasil dari 

musyawarah mufakat umat Islam. Denga terpilihnya Abu Bakar menjadi Khalifah, 

maka mulailah beliau menjalankan kekhalifahannya, baik sebagai pemimpin umat 

maupun sebagai pemimpin pemerintahan. Adapun sistem politik Islam pada masa 

Abu Bakar bersifat “sentral”, jadi kekuasaan legislatif, eksekutif dan yudikatif 

terpusat ditangan Khalifah, meskipun demikian dalam memutuskan suatu 

masalah, Abu Bakar selalu mengajak para sahabat untuk bermusyawarah. 

2. Masa Khalifah Umar bin Khatab 

Umar bin Khatab adalah keturunan Quraisy dari suku Bani Ady. Suku 

Bani Ady terkenal sebagai suku yang terpandang mulia dan berkedudukan tinggi 

pada masa Jahiliah. Umar bekerja sebagai saudagar. Beliau juga sebagai duta 

penghubung ketika terjadi suatu masalah antara kaumnya dengan suku Arab lain. 

Sebelum masuk Islam beliau adalah orang yang paling keras menentang Islam, 

tetapi setelah beliau masuk Islam dia pulalah yang paling depan dalam membela 

Islam tanpa rasa takut dan gentar. 

Periode kekhalifahan Umar tidak diragukan lagi merupakan “abad emas” 

Islam dalam segala zaman. Khalifah Umar bin Khattab mengikuti langkah-

langkah Rasulullah SAW dengan segenap kemampuannya, terutama 

pengembangan Islam. Ia bukan sekedar seorang pemimpin biasa, tetapi seorang 

pemimpin pemerintahan yang professional. Ia adalah pendiri sesungguhnya dari 

sistem politik Islam. Ia melaksanakan hukum-hukum Ilahiyah (syariat) sebagai 

code (kitab undang-undang) suatu masyarakat Islam yang baru dibentuk. 

Maka tidak heran jika ada yang mengatakan bahwa beliaulah pendiri 

daulah Islamiyah (tanpa mengabaikan jasa-jasa Khalifah sebelumnya). Banyak 

metode yang digunakan Umar dalam melakukan perluasan wilayah, sehingga 

musuh mau menerima Islam karena perlakuan adil kaum Muslim. Di situlah letak 

kekuatan politik terjadi. Dari usahanya, pasukan kaum Muslim mendapatkan gaji 

dari hasil rampasan sesuai dengan hukum Islam. Untuk mengurusi masalah ini, 

telah dibentuk Diwanul Jund (Majid, 1978:86). Sedangkan untuk pegawai biasa, 



 10 

di samping menerima gaji tetap (rawatib), juga menerima tunjangan (al-itha‟). 

Khusus untuk Amr bin Ash, Umar menggajinya sebesar 200 dinar mengingat 

jasanya yang besar dalam ekspansi. Untuk Umar bin Yasar, diberi 60 dinar 

disamping tunjangan (al-jizyaat) karena hanya sebagai kepala daerah (al-amil). 

Dalam rangka desentralisasi kekuasaan, pemimpin pemerintahan pusat 

tetap dipegang oleh Khalifah Umar bin Khattab. Sedangkan di propinsi, ditunjuk 

Gubernur (oramg Islam) sebagai pembantu Khalifah untuk menjalankan roda 

pemerintahan. Di antaranya adalah : 

1. Muawiyah bin Abu Sufyan, Gubernur Syiria, dengan ibukota Damaskus. 

2.  Nafi‟ bin Abu Harits, Gubernur Hijaz, dengan ibu kota Mekkah. 

3.  Abu Musa Al Asy‟ary, Gubernur Iran, dengan ibu kota Basrah. 

4.  Mughirah bin Su‟bah, Gubernur Irak, dengan ibu kota Kufah. 

5.  Amr bin Ash, Gubernur Mesir, dengan ibu kota Fustat. 

6. Alqamah bin Majaz, Gubernur Palestina, dengan ibu kotai Jerussalem. 

7. Umair bin Said, Gubernur jazirah Mesopotamia, dengan ibu kota Hims. 

8. Khalid bin Walid, Gubernur di Syiria Utara dan Asia Kecil. 

9. Khalifah sebagai penguasa pusat di Madinah . 

3. Masa Khalifah Ustman bin Affan 

Diantara Khulafaurrasyidin adalah Ustman Ibnu Affan (Khalifah ketiga) 

yang memerintah umat Islam paling lama dibandingkan ketiga Khalifah lainnya. 

Ia memerintah selama 12 tahun. Dalam pemerintahannya, sejarah mencatat telah 

banyak kemajuan dalam berbagai aspek yang dicapai untuk umat Islam. Akan 

tetapi juga tidak sedikit polemik yang terjadi di akhir pemerintahannya. Pada 

masa Khalifah Ustman, konsep kekhalifaan sudah mulai mundur, dalam arti 

interest politik di sekitar Khalifah mulai banyak diwarnai oleh dinamika 

kepentingan suku dan perbedaan interpretasi konsep kepemimpinan dalam Islam. 

Ketika itu sebenarnya Umar telah memilih jalan demokratis dalam menentukan 

penggantinya. Akan tetapi beliau berada dalam pada posisi dilematis, ia diminta 

oleh sebagian sahabat untuk menunjukkan penggantinya. Maka jalan keluar yang 

ditempuh Khalifah Umar adalah memilih formatur 6 orangyang terdiri dari: 

Ustman bin Affan, Ali Ibnu Abi Thalib, Thalhah, Zubair, Ibnu Awwam, Sa‟ad 



 11 

Ibnu Abi Waqqas dan Abdurrahman Ibnu Auf (Syalaby, 1982:267). Kemudian 

formatur sepakat memilih Ustman sebagai Khalifah. Terpilihnya Ustman sebagai 

Khalifah ternyata melahirkan perpecahan dikalangan pemerintahan Islam. Pangkal 

masalahnya sebenarnya berasal dari persaingan kesukuan antara bani Umayyah 

dengan bani Hasyim atau Alawiyah yang memang bersaing sejak aman pra Islam. 

Oleh karena itu, ketika Ustman terpilih masyarakat menjadi dua golongan, yaitu 

golongan pengikut Bani Ummayyah, pendukung Ustman dan golongan Bani 

Hasyim pendukung Ali. Perpecahan itu semakin memuncak dipenghujung 

pemerintahan Ustman, yang menjadi simbol perpecahan kelompok elite yang 

menyebabkan disintegrasi masyarakat Islam pada masa berikutnya. 

Konflik dan Kemelut Politik Islam 

Pemerintahan Ustman berlangsung selama 12 tahun. Pada masa awal 

pemerintahannya, beliau berhasil memerintahan Islam dengan baik sehingga Islam 

mengalami kemajuan dan kemakmuran dengan pesat. Namun pada paruh terakhir 

masa kekhalifahannya muncul perasaan tak puas dan kecewa umat Islam 

terhadapnya. Khalifah Ustman adalah pemimpin yang sangat sederhana, berhati 

lembut dan sangat shaleh, sehingga kepemimpinan beliau dimanfaatkan oleh 

sanak saudaranya dari keluarga besar Bani Umayah untuk menjadi pemimpin di 

daerah-daerah. 

Oleh karena itu, orang-orang menuduh Khalifah Ustman melakukan 

nepotisme, dengan mengatakan bahwa beliau menguntungkan sanak saudaranya 

Bani Umayyah, dengan jabatan tinggi dan kekayaannya. Mereka juga menuduh 

pejabat-pejabat Umayyah suka menindas dan menyalahkan harta baitul maal. 

Disamping itu Khalifah Utsman dituduh sebagai orang yang boros mengeluarkan 

belanja, dan kebanyakan diberikan kepada kaum kerabatnya sehingga hampir 

semuanya menjadi orang kaya. 

Dalam kenyataannya, menurut Mufradi (1997:62) satu persatu 

kepemimpinan di daerah-daerah kekuasaan Islam diduduki oleh keluarga Khalifah 

Ustman. Adapun pejabat-  pejabat yang diangkat Ustman antara lain: 

1. Abdullah bin Sa„ad (saudara susuan Ustman) sebagai wali Mesir menggantikan 

Amru bin Ash.  



 12 

2.Abdullah bin Amir bin Khuraiz sebagai wali Basrah menggantikan Abu Musa 

Al-Asyari. 

3. Walid bin Uqbah bin Abi Muis (saudara susuan Ustman) sebagai wali Kufah 

menggantikan Sa„ad bin Abi Waqos. 

4. Marwan bin Hakam (keluarga Ustman ) sebagai sekretaris Khalifah Ustman. 

Pengangkatan pejabat dikalangan keluarga oleh Khalifah Ustman telah 

menimbulkan protes keras di daerah dan menganggap Ustman telah melakukan 

nepotisme. Menurut Ali (1997:125), protes orang dengan tuduhan nepotisme 

tidaklah beralasan karena pribadi Ustman itu bersih. Pengangkatan kerabat oleh 

Ustman bukan tanpa pertimbangan. Hal ini ditunjukkan oleh jasa yang dibuat oleh 

Abdullah bin Sa„ad dalam melawan pasukan Romawi di Afrika Utara dan juga 

keberhasilannya dalam mendirikan angkatan laut. Ini menunjukkan Abdullah bin 

Sa‟ad adalah orang yang cerdas dan cakap, sehingga pantas menggantikan Amr 

ibn „Ash yang sudah lanjut usia. Hal lain ditunjukkan ketika diketahui Walid bin 

Uqbah melakukan pelanggaran berupa mabuk-mabukkan, ia dihukum cambuk dan 

diganti oleh Sarad bin Ash. Hal tersebut tidak akan dilakukan oleh Ustman, kalau 

beliau hanya menginginkan kerabatnya duduk di pemerintahan. 

Situasi politik di akhir masa pemerintahan Ustman benar-benar semakin 

mencekam bahkan usaha-usaha yang bertujuan baik untuk kamaslahatan umat 

disalahfahami dan melahirkan perlawanan dari masyarakat. Misalnya kodifikasi 

al-Qur‟an dengan tujuan supaya tidak terjadi kesimpangsiuran telah mengundang 

kecaman melebihi dari apa yang tidak diduga. Lawan-lawan politiknya menuduh 

Ustman bahwa ia sama sekali tidak punya otoritas untuk menetapkan edisi al-

Qur‟an yang ia bukukan. Mereka mendakwa Ustman secara tidak benar telah 

menggunakan kekuasaan keagamaan yang tidak dimilikinya (Mufradi, 1997:62).  

4. Masa Khalifah Ali bin Abi Thalib 

Dalam pemilihan Khalifah terdapat perbedaan pendapat antara pemilihan 

Abu bakar, Utsman dan Ali bin Abi Thalib. Ketika kedua pemilihan Khalifah 

terdahulu (Khalifah Abu Bakar dan Khalifah Ustman ibn Affan), meskipun mula-

mula terdapat sejumlah orang yang menentang, tetapi setelah calon terpilih dan 

diputuskan menjadi Khalifah, semua orang menerimanya dan ikut berbaiat serta 



 13 

menyatakan kesetiaannya. Namun lain halnya ketika pemilihannya Ali bin Abi 

Thalib, justru sebaliknya. 

Setelah terbunuhnya Utsman bin Affan, masyarakat beramai-ramai datang 

dan membaiat Ali bin Abi Thalib sebagai Khalifah. Beliau diangkat melalui 

pemilihan dan pertemuan terbuka. Akan tetapi suasana pada saat itu sedang kacau, 

karena hanya ada beberapa tokoh senior masyarakat Islam yang tinggal di 

Madinah. Sehingga keabsahan pengangkatan Ali bin Abi Thalib ditolak oleh 

sebagian masyarakat termasuk Mu‟awiyah bin Abi Sufyan. Meskipun hal itu 

terjadi, Ali masih menjadi Khalifah dalam pemerintahan Islam. 

Pro dan kontra terhadap pengangkatan Ali bin Abi Thalib sebagai Khalifah 

dikarenakan beberapa hal yaitu bahwa orang yang tidak menyukai Ali diangkat 

menjadi Khalifah, bukanlah rakyat umum yang terbanyak. Akan tetapi golongan 

kecil (keluarga Umaiyyah) yaitu keluarga yang selama ini telah hidup 

bergelimang harta selama pemerintahan Khalifah Ustman. Mereka menentang Ali 

karena khawatir kekayaan dan kesenangan mereka akan hilang lenyap karena 

keadilan yang akan dijalankan oleh Ali. Adapun rakyat terbanyak, mereka 

menantikan kepemimpinan Ali dan menyambutnya dengan tangan terbuka. Beliau 

akan dijadikan tempat berlindung melepaskan diri dari penderitaan yang mereka 

alami (Syalaby, 1997:283). 

Kebijaksanaan Politik Ali bin Abi Thalib  

 Menurut Thabani yang dikutip oleh Syalaby (1982:284-296) setelah Ali 

dibaiat menjadi Khalifah, ia mengeluarkan dua kebijaksanaan politik yang sangat 

radikal yaitu: 

1. Memecat kepala daerah angkatan Ustman dan menggantikan dengan 

gubenur baru. 

2. Mengambil kembali tanah yang dibagi–bagikan Ustman kepada famili-

familinya dan kaum kerabatnya tanpa jalan yang sah. 

Menanggapi kebijakan yang dilakukan oleh Ali tersebut, ada yang 

berpendapat bahwa kebijaksanaan Ali itu terlalu radikal dan kurang persuasive, 

sehingga menimbulkan perlawanan politik dari gubenur khususnya gubenur Syiria 



 14 

(Bani Ummayyah) yang tidak mau tunduk pada Khalifah Ali, terbukti ia menolak 

kehadiran gubenur yang baru diangkat Ali. 

Penulis memandang bahwa tindakan politik Ali yang radikal itu kendati 

strategis tapi tidak taktis, sebab pada masa Khalifah Ustman konflik etnis antara 

Bani Ummayyah dan Bani Hasyim sudah ada, terbukti ketika Ustman terbunuh 

secara misterius, Bani Ummayyah mengeksploitasi tuduhan pada Ali, karena 

didasari Bani Umayyah yang memang ambisi menjadi Khalifah. Semestinya 

gerakan radikal Ali untuk mengusir elite Bani Umayyah dilakukan secara 

bertahap, sebab walau bagaimanapun elite baru yang telah lama berkuasa seperti 

Muawiyah sulit ditundukkan, sedangkan Ali yang mengandalkan idealisme dan 

dukungan masyarakat bawah beberapa kelompok tua terlalu intelektual tapi 

kurang pengalaman dalam menyelesaikan konflik dalam pemerintahan, sehingga 

dengan demikian yang muncul dalam pemerintahan bukan integrasi tetapi 

disintegrasi yang ditandai dengan lahirnya perang saudara yang pertama kali 

dalam Islam, yakni perang Jamal. 

E. Muawiyah Pencetus Pemerintahan Monarki  

Setelah melakukan propaganda dalam pemerintahan Ali bin Abi Thalib 

dan membunuh  Hasan dengan memberikan racun, Muawiyah menjadi penguasa 

tunggal dan memindahkan ibu kota pemerintahan yang semula di Kufa dan 

sebelumnya lagi di Madinah berganti ke Damaskus. Khalifah Muawiyah yang 

pertama kali mengubah pemerintahan corak republik menjadi monarki 

(salthanat/kingship). Hal ini berdasarkan perkataan dari Muawiyah sendiri yaitu “ 

Saya Sultan Pertama” (I am the first king among the Arab kings). (Karim, 2009: 

114).  

Sistem pemerintahan yang turun-temurun diterapkan pada pemerintahan 

Muawiyah, terbukti dengan telah bergantinya kekhalifahan sebanyak 14 kali. Hal 

ini menjadikan ketidak simpatikan rakyat khususnya penduduk Makkah dan 

Madinah. Masa kekuasaan Yazid sangat singkat yaitu pada 680-683. Ia dibai‟at 

oleh rakyat dengan setengah hati terutama penduduk Madinah dan penduduk 

Makkah. Walaupun pada masa kepemimpinannya berbentuk monarki namun 

masih ada Majelis Syuro yang menandakan pemerintahannya tetap demokratis. 



 15 

Para penguasa dinasti ini tetap memakai gelar “ Khalifah” ada dewan syura, dan 

sebagai penguasa yang legitimet. 

Dalam setiap perjalanan kehidupan selamanya tidak akan mampu bertahan 

pada satu titik kehidupan. Begitu juga dengan dinasti Umaiyah dalam 

menjalankan pemerintahannya yang monarki. Keruntuhan dinasti Umaiyah 

dikarenakan tidak maksimalnya komunikasi yang komunikatif setiap daerah 

dikarenakan terlalu luasnya daerah kekuasaan. Sehingga pergerakan perlawanan 

musuh sulit untuk dilakukan pendeteksian.  

Dalam pemerintahan dinasti Umaiyah diantara empat belas khilfah yang 

memiliki kecakapan dalam memerintah dan mengendalikan keberadaan negara 

adalah Muawiyah, Abd al-Malik, al-Walid I, Sulaiman, Umar II dan Hisyam, 

selebihnya merupakan sosok khalifah dinasti Umaiyah yang lemah. Islam yang 

disebarkan oleh Rasulullah SAW penuh dengan perdamaian berubah menjadi alat 

legitimasi symbol politik pada masa dinasti Umaiyah. Hal ini menjadikan selalu 

adanya konflik antar golongan. 

F. Pemerintahan Monarki ala Dinasti Abbasiah 

Nama Dinasti Abbasiyah merupakan nama salah seorang paman Nabi 

Muhammad SAW yang bernama al Abbas ibn Abd al-Muttalib ibn Hasyim. 

Mereka menganggap bahwasanya orang Abbasiyah memiliki hak dalam 

kekhalifahan dalam Islam dibandingkan dengan Bani Umaiyah. Sebab mereka 

menganggap bahwasanya Bani Hasyim yang secara nasab  keturunan  lebih dekat 

dengan Rasulullah SAW. Sedangkan keberadaan Bani Umaiyah dalam khalifahan 

Islam lebih mengedepankan pemaksaan dalam melakukan perebutan kekuasaan. 

Hal ini terbukti ketika terjadi perang Sifin. Oleh karena itu, mereka melakukan 

gerakan-gerakan dasyat dan propaganda untuk melakukan pemberontakan pada 

Dinasti Umaiyah. 

Gerakan bawah tanah yang dilakukan oleh Bani Abbas sebagai rival 

politik senantiasan menyusun kekuatan dan melakukan propaganda. Akan tetapi 

dalam melakukan propaganda tersebut tidak mengunakan identitas sebagai 

keluarga Abbas. Namun yang digunakan dalam agitasi pengambilan simpatik 

rakyat menggunakan Bani hasyim. Dengan demikian mereka dapat leluasa 



 16 

merangkul baik kelompok Ali maupun Abbas. Dan kedua kelompok inilah yang 

membidani berdirinya kekhalifahan Abbasiah. 

Dalam pergulatan kehidupan tidak selamanya yang duduk di atas mampu 

mempertahankan kursi kekuasaanya. Begitu juga dengan Dinasti Abbasiah 

mengalami kehancuran dikarenakan dua faktor yaitu : 

1. Internal, penguasaan wilayah yang sangat luas tidak mudah dikendalikan oleh 

khalifah yang lemah, eksploitasi dan pajak berlebihan menjadi kebijakan yang 

dibebankan pada rakyat, membangun kelompok tentara elit dari Turki secara 

terpisah dengan tentara Abbasiayah, tidak adanya aturan atau system yang 

baku dalam pergantian khalifah., perpecahan dan pertentangan antara Arab-

non-Arab dan pertentangan antar umat Islam sendiri,Kaum zimmi yang tidak 

bahagia kembali berada pada naungan Islam, munculnya dinasti-dinasti kecil, 

factor prekonomian. 

2. Eksternal, adapun factor dari luar adalah penyerangan bangsa Monggol. 

G.  Corak Pemerintahan dari Republik ke Monarki 

Sistem pemerintahan sepanjang al-Khulafa al-Rasyidun telah menegasikan 

bahwasanya kepemimpinan yang berdaulat adalah adanya legitimasi yang kuat 

dari rakyat. Sebab pemerintahan pada masa al-Khulafa al-Rasyidun sebagai 

sebuah manifestasi akan keberadaan pemerintah sebagai pelayan rakyat bukan 

sebagai penguasa. Corak pemerintahan pada Dinasti Umaiyah adalah turun-

temurun dari satu keturunan ke keturunan selanjutnya. Hal inilah yang menjadikan 

jurang antara Arab dan Mawali.  Keterbukan yang dibangun dan memberikan 

ruang untuk berdiskusi pada masa al-khulafa al-Rasyidun dalam pengambilan 

kebijakan pemerintah merupakan satu lompatan corak kepeminpinan yang sangat 

demokratis. 

 Pada masa al-Khulafa al-Rasyidun sistem dekokrasi berjalan dengan baik 

sedangkan pada masa Dinasti Umaiyah suara rakyat tidak dihiraukan. Al-Qur‟an, 

Hadis, dan Ijma‟ merupakan landasan dalam menjalankan suatu pemerintahan 

sedangkan dalam pemerintahan Dinasti Umaiyah perjalanan pemerintahan 

didasarkan atas kekuasaan dan segala kebijakan khalifah harus dipatuhi oleh 

rakyat. Kita ketahui bahwasanya kesederhanaan dalam mejalankan kehidupan 



 17 

sehari-hari dalam pemerintahan al-Khulafa al-Rasyidun diterapkan dengan baik. 

Sedangkan dalam pemerintahan Dinasti Umaiyah kehidupan merekan sangat 

mewah seperti raja-raja Persia dan Bizantium (Karim, 2009: 141-142). 

Perjalanan pemerintahan mulai dari al-Khulafa al-Rasyidun (Republik) 

legitimasi kekuasaan ditangan rakyat, dan pada masa Dinasti Umaiyah (Monarki) 

legitimasi kekuasaan berada pada kekuatan penguasa (keterlibatan rakyat sangat 

sedikit). Sedangkan pada masa Dinasti Abbasiah kedaulatan ditangan Allah 

(devine origin). Sebagaimana ditegaskan oleh Khalifah Mansur, Ana 

khalifahtullahi fi („ala al-Ard) Ardihi : saya adalah Khalifah Allah di muka 

bumiNya,… Ana Sultanullahi fi („ala al-Ard) Ardihi : saya adalah kekuasaan 

Allah di muka bumiNya… dan Ana Zillullahi fi („ala al-Ard) Ardihi : saya adalah 

bayangan Allah di muka bumiNya dan menjadi penuntun bagi kaum muslim. Oleh 

karena itu dalam kepemimpinan Dinasti Abbasiah sejak Mansur para khalifah 

tidak membutuhkan pengakuan rakyat tapi rakyatlah yang membutuhkan khalifah 

(Karim, 2009: 146-147). 

 

H. Penutup  

Perjalanan sejarah yang dimulai dari peranan Rasulullah SAW dalam 

membentuk dan membangun pondasi-pondasi peradaban Islam. Telah 

menunjukan dan sebagai rujukan dalam menjalankan roda pemerintahan bagi 

penerusnya. Etika politik yang begitu indahnya telah di terapkan dalam 

pemerintahan Rasulullah SAW. 

Namun, setelah meninggalnya Rasulullah SAW etika politik yang telah di 

bentuk begitu bagusnya oleh Rasulullah SAW tidak bisa lagi diperlihatkan oleh 

para penerusnya. Penggunaan segala cara untuk mencapai kekuasaan senantiasa 

dipergunakan. Baik melalui propaganda-propaganda dalam penyebaran fitnah, 

pembangkangan, pemberontakan bahkan sampai pembunuhan guna melegitimasi 

sebuah kekuasaan.  

Perjalanan sistem pemerintahan mulai dari berbentuk republik pada masa 

al-Khulafa al-Rasyidun yang menjadikan rakyat merupakan kedaulatan tertinggi 

dan pemimpin merupakan sebagai sarana atau pelayan dalam melayani rakyat. 



 18 

Masuk pada perubahan system pemerintahan pada masa Dinasti Umaiyah yang 

menjalankan sistem pemerintahan Monarki, kedaulatan ditangan khalifah atau 

penguasa sedangkan keberadaan rakyat tidaklah signifikan. Akan tetapi 

perubahan drastis pada Dinasti Abbasia,  kedaulatan tertinggi ditangan Allah. 

Keberadaan rakyat tidak berpengaruh pada pemerintahannya sebab yang 

membutuhkan penguasa adalah rakyat, bukan penguasa yang membutuhkan 

rakyat.  Perubahan sistem politik yang terjadi merupakan perjalanan sejarah 

dalam kepemimpinan Islam yang harus menjadi refrensi dalam kehidupan saat 

ini. Oleh karena itu, banyak hikmah yang dapat diambil dalam sejarah perjalanan 

politik dalam Islam  dalam kehidupan berbangsa dan bernegara saat ini.  

 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Abdul Karim, Khalil. 2005. Negara Madinah. Yogyakarta : LKiS. 

Al-Umari, Akram Diya‟. 2003. Tolak – Ukur Peradaban Islam. Yogyakarta : 

Ircisod. 

 

Armstrong, Karen Muhammad. 1996. Sang Nabi Sebuah Biografi Kritis. 

Surabaya : Risalah Gusti. 

 

Hitti, Philip K. 2002. History of  The Arabs. Jakarta : PT Serambi Ilmu Semesta. 

 

Karim, M Abdul . 2009 . Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam. Yogyakarta : 

Pustaka Book Publisher. 

 

Montgomery Watt, W. 1988. Politik Islam dalam Lintasan Sejarah. Jakarta :  CV. 

Guna Aksara. 

 

Nawy, Ayang Utriza. Demokrasi dalam Konteks Piagam Madinah, Jurnal 

Tashwirul Afkar. Jakarta: Lakpesdam NU. 

 

Rais, M. Dhiauddin. 2001. Teori Politik Islam. Jakarta : Gema Insani Press. 

Sukarja, Ahmad. 1995. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945. 

Jakarta : UI- Press. 

 


