ISLAM DAN PERUBAHAN POLITIK
Jamal Ghofir

Abstract

When the internal Muslims have not been thorough in doing the equation of
perception in the interpretation of Islamic political concepts. Already faced with
foreign interests and interference in the agitation and propaganda of political
concepts that refer to the Western political system. It is also a very difficult
challenge for Muslims to implement and apply Islamic political concepts, even
within the predominantly Muslim country.

Keywords: Islam, Change, Politics

A. Pendahuluan

Tak seorangpun menyangkal bila dalam Islam terkandung aspek-aspek
politik. Berbagai sumber sahih menurut penelitian berasal dari masa-masa awal
karir politik Nabi Muhammad SAW, ditemukan dokumen yang sangat tepat
disebut sebagai “ Konstitusi Piagam Madinah”. Komentar yang dapat diberikan
atas dokumen tersebuat adalah, isinya bukanlah merupakan hasil penemuan
seorang teoritis politik, tetapi merupakan sesuatu yang sudah berakar dalam
mentalitas dan adat-istiadat bangsa Arab pra-Islam. Sehingga setiap
pertimbangan tentang sifat dasar negara Islam harus dimulai dengan melihat
konsep-kansep politik yang telah menuntun aktifitas politik bangsa Arab pra-
Islam (Watt, 1988 : 7).

Pondasi politik pemerintahan telah dibangun sebagai rujukan dalam
menjalankan setiap kebijakan. Hal inilah yang seyogyanya diterapkan oleh
penerus Rasulullah SWT. Walau dengan perjalanan waktu, pondasi awal politik
dan sistem pemerintahan mulai mengalami kemunduran seiring dengan
kepentingan golongan yang terjadi pada saat itu. Mulai dari kekhalifahan al-
Khulafaur al-Rasyidun, Khalifah Dinasti Umaiyah sampai pada Dinasti

Abbasiyah. Dalam tulisan ini akan membahas tentang perubahan politik yang



terjadi dalam Islam dari Republik menuju Monarki dengan Kketerbatasan
pengetahuan sejarah penulis dan refrensi yang didapatkan.

B. Rasulullah Sang Pemimpin Revolosioner

Dalam rentan waktu kehidupan yang singkat dan beranjak dari lingkungan
yang tidak menjanjikan, Nabi Muhammad SAW telah menginspirasikan
terbentuknya sebuah bangsa yang tidak pernah bersatu sebelumnya, disebuah
negeri yang hingga saat ini hanyalah sebuah ungkapan geografis, membangun
sebuah agama yang luas wilayahnya mengalahkan Kristen dan Yahudi, serta
diikuti sejumlah besar umat manusia; meletakan sebuah landasan bagi sebuah
imperium yang dalam waktu singkat berhasil memperluas batas wilayahnya, dan
membangun berbagai kota yang kelak menjadi pusat peradaban dunia. Meskipun
tidak pernah dididik secara formal, Muhammad adalah pembawa kitab yang
diyakini oleh seperdelapan penduduk bumi sebagi sumber ilmu pengetahuan,
kebijakan, dan teologi (Hitti, 2002 : 152-154).

Muhammad juga sosok yang banyak makan asam garam pengalaman dan
keahlian, profesi-profesi yang pernah ditekuninya seperti mengembala dan
berdagang, disamping melakukan perjalanannya dan keluasan pergaulannya
dengan para pemeluk ragam idiologi yang beraneka ragam, yang berduyun-duyun
mengunjungi Makkah, tanah kelahirannya sekaligus yang menyuplainya dengan
setok pengetahuan, kultur kebudayaan, dan maklumat yang luas dan panjang.
Semuannya praktis menjadi bahan penyokong tersendiri bagi seorang penyeru
teologi baru, penguasa negara, panglima perang, hakim penuntas segala sengketa,
sekaligus mufti penasehat segala persoalan (Karim, 2005 : X-XI).

Rasulullah  SAW mampu menciptakan pondasi-pondasi yang sangat
elegan, dalam mengatur tatanan negara. Membentuk masyarakat yang dicita-
citakan adalah bagian dari tugas kerasulan. Maka, ketika Rasul merasa tidak
mungkin menciptakan tatanan ideal masyarakat pada fase Makkah, hijrah ke
Madinah merupak jalan keluar terbaik. Terbukti dengan terbentuknya “Piagam
Madinah” sebagai aturan yang harus ditaati oleh setiap masyarakat pada waktu

itu. Kebijakkan politik Muhammad dituangkannya dalam suatu naskah politik



dikenal dengan sebutan “Piagam Madinah”. Didalam Piagam Madinah terdapat
kalimat yang mengandung makna dan mengarah pada kesatuan dan persatuan
(Sukarja, 1995 : 99).

Semua sarjana mengetahui dan mengakui bahwa tindakan pertama Nabi
Muhammad untuk mewujudkan masyarakat yang berkualitas itu adalah
menetapkan suatu dokumen perjanjian Mitsaq al-Madinah (Piagam Madinah)
yang dikalangan Barat juga dikenal sebagai “Konstitusi Madinah”. Disebut
sebagai konstitusi, karena Piagam Madinah adalah konsensus bersama yang berisi
tata aturan hidup komunitas yang hidup di (negara) Madinah saat itu. Piagam
Madinah menjadi ikatan peradaban (bond of civility) antara anggota masyarakat di
Madinah telah mewujudkan masyarakat yang ideal, yaitu masyarakat demokratis
(Nawy, : 100).

Setelah sepeninggalan Rasulullah SAW dikarenakan sakit kurang lebih
tiga bulan setelah pelaksanaan haji wada’ (Umari, 2003 : 313). Umat Islam
mengalami kegundahan, tiada tempat untuk mengadu dan meminta nasehat
kepada Rasulullah SAW. Kejutan akan meninggalnya Rasulullah Muhammad
adalah salah satu krisis yang paling mencekam yang pernah dihadapi komunitas
muslim. Dari sinilah bibit perpecahan mulai nampak dalam memilih penerus
Rasulullah SAW . Sebagian besar sahabat Muhajirin mendukung Abu Bakar.
Namun kaum Ansor menginginkan Sa’ad bin Ubadah. Keluarga Nabi percaya
bahwa Nabi menginginkan Ali menggantikannya ( Armstrong, 1996 : 378-379).
C. Antara Konsep Dan Implementasi Politik Islam

Islam adalah agama sekaligus Negara (al-islam huwa aldin wa al-dawlah).
Keyakinan ini menancap kuat dalam memori kesadaran kolektif umat Islam,
terutama para pemikir politik Islam dari dulu sampai sekarang. Akibatnya Islam di
anggap sebagai satu-satunya agama yang memiliki ajaran yang paling utuh dan
senantiasa sesuai dengan kebutuhan zaman. Selain itu, paradigma ini sering
menggiring umat Islam untuk menampilkan agamanya dalam bentuk formal,
yakni dengan menampakan wajah litelar bagunan politik Islam masa silam, tanpa
usaha memodifikasi dan kontekstulaisai dengan kebutuhn realitas. Paradigma di

atas lahir dari anggapan bahwa Nabi Muhammad selain sebagai Rasul juga



seorang kepala Negara yang memiliki kewenangan mengatur kehidupan politik
umat Islam. Nabi Muhammad SAW adalah peguasa tertinggi keagamaan
sekaligus politik. Paradigma ini diperkokoh oleh romantisme khazanah Khulafaur
Ar-Rasyidin dan dinasti-dinsati awal Islam yang banyak memberi sumbangan
bagi peradaban Islam di masa lalu. Salah satu kontak romantisme khazanah Islam
adalah penyamaan antara konsep syura’ dalam Islam dengan demokrasi Barat.
Hampir sebagian besar Negara muslim atau kependudukan mayoritas muslim,
dahulu hingga saat ini. Penyamaan dan penyesuian ini berkembang hingga taraf di
mana para pemikir muslim enggan mengunakan kata demokrasi dengan alasan
kata syura dianggap lebih tepat dan lebih Islami untuk mengungkapkan pegertian

yang dimaksud.

Paling tidak ada dua alasan, seperti dikemukakan Al-Jabiri yang kerap
dijadikan argumen untuk menyamakan konsep syura’ dan demokrasi. Pertama,
bukan karena mereka mengetahui atau tidak mengetahui perbedaan antara
keduanya, akan tetapi lebih karena kerangka aplikasi idielogis yang bertujuan agar
pemuka agama yang fanatik menjadi tenang dengan seruan bahwa menerima
demokrasi tidak berarti upaya memasukan bid’ah ke wilayah Islam. Kedua,
aplikasi ideologis ini digunakan untuk mengangkat data-data dalam tradisi Islam
guna menompang peradabanya ke tingkat modern. Implikasi yang diharapkan
adalah masalah-masalah yang dihadapi umat Islam, kapan dan di manapun, dapat
dipecah oleh tradisi agama dan pemikiranya sediri. Mekanisme ini di kenal
sebagai mekanisme penguat identitas dan pembelaan diri.

Penyamaan kedua konsep politik di atas mendapatkan kritik dari Khalid
Abdul Karim. Baginya, sinyalemen yang menyamakan antara syura’ dan
demokrasi tidak tepat. Sebab, perbedaan diantara keduanya sangatlah jelas.
Bahkan, dalam kondisi bagaimana pun syura’ tidak mungkin menjalankan fungsi
demokrasi atau mengganti posisinya disebabkan karena sejarah keduanya berbeda
seratus delapan puluh derajat. Dari sinilah dapat dilihat adanya perbedaan
pemahaman pada konsep politik Islam dikalangan umat Islam sendiri apalagi

pengimplementasian konsep politik Islam pada level negara.



a. Keragaman dalam Memahami Politik Islam

Sudah menjadi hukum alam (sunnahtullah) bahwa umat manusia terdiri
atas berbagai etnis, suku, ras, dan agama. Tidak seorangpun termasuk negara
dengan segala kemampuannya, akan mampu merubahnya. Kemajemukan dan
keberagaman dalam sebuah perbedaan baik pemahaman dan implementasi sebuah
ajaran pada umat manusia sudah menjadi keniscayaan yang tidak bisa untuk
dihilangkan. Begitu juga dalam memahami konsep terkait dengan politik
keislaman yang telah dibangun pondasi-pondasinya oleh Rasulullah SAW dan
para sahabatnya.

Agama, baik itu agama samawi, agama filosofis dan semua sistem lainnya,
selalu mengasumsikan kemutlakan (doktrin) disamping metode yang tertuang
dalam sistem ajaran, ritual dan tuntunan. Dalam kemutlakannya itu, suatu agama
berfungsi sebagai pegangan dan tuntunan hidup yang memerlukan kadar kepastian
yang tinggi, dan memberikan kepastian itulah fungsi pegangan atau tuntunan.
Baik dalam hal politik (siyasah) maupun terkait dengan kehidupan berbangsa dan
bernegara.

Karena itu, agama dalam maknanya yang paling esensial merupakan
mengkonsepsikan satu pemahaman tentang pesan akan nilai-nilai universal
sebagai rahmat seluruh umat dan bukan kekerasan maupun peperangan yang
terkandung di dalamnya. Semangat inilah yang dikandung oleh setiap agama
mengajarkan kedamaian, cinta kasih dan jauh dari kekerasan. Rentannya konflik
yang berlatar belakang agama telah menjadikan problem kemanusiaan semakin
jauh dari penyelesaian. Karena tindakan destruktif yang dilakukan manusia sering
kali mengatasnamakan agama, maka agama lambat taun akan kehilangan ruh
sucinya yang berakhir pada kaburnya nilai-nilai kemanusiaan yang dikandungnya.

Rasulullah  SAW mampu menciptakan pondasi-pondasi yang sangat
elegan, dalam mengatur tatanan negara. Membentuk masyarakat yang dicita-
citakan adalah bagian dari tugas kerasulan. Maka, ketika Rasul merasa tidak



mungkin menciptakan tatanan ideal masyarakat pada fase Makkah, hijrah ke
Madinah merupak jalan keluar terbaik. Terbukti dengan terbentuknya “Piagam
Madinah” sebagai aturan yang harus ditaati oleh setiap masyarakat pada waktu
itu. Kebijakkan politik Muhammad dituangkannya dalam suatu naskah politik
dikenal dengan sebutan “Piagam Madinah”.

Teks al-Qur’an sebagi sumber dari segala sumber hukum dan Rasulullah
SAW sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an menjadi pedoman pada saat
itu. Setelah kepergian Rasulullah SAW pemahaman dan pemaknaan nilai-nilai
yang terkandung dalam al-Qur’an mengalami kemajuan yang pesat dalam
melakukan sebuah penafsiran hukum khususnya terkait dengan persoalan politik.
Hal inilah yang menjadikan tidak adanya kesefahaman antar umat Islam sendiri
dalam memahami konsep dalam Islam apalagi penerapannya dalam wilayah yang

berskala besar seperti Negara.

b. Dilema Politik Islam Antara Konsep dan Penerimaan

Konsep politik Islam pada dasarnya telah terbangun sejak zaman
Rasulullah SAW, sahabat dan para penerusnya. Hal ini membuktikan bahwasanya
pondasi-pondasi dan peranan Islam dalam mengakomodir sebuah kepentingan
politik telah terbangun sejak lama. Akan tetapi konsep yang telah tertata dengan
baik belum diformalkan pada satu sistem yang pas. Sehingga peranan politik dan
konsep Islam belum bisa diterima oleh banyak kalangan. Walaupun secara
kuantitas semua berada pada idiologi yang sama pada ajaran Islam serta mayoritas
berpenduduk Islam.

Banyak hal yang mempengaruhi belum bisa diterimanya konsep politik
Islam pada suatu negara yang penduduknya mayoritas umat Islam. Hal ini
menjadi bukti bahwasanya konsep politik dalam Islam belum memiliki peranan
yang signifikan dalam kancah perpolitikan yang ada. Serta adanya perbedaan
pemahaman dalam umat Islam sendiri serta adanya peranan kepentingan luar yang
sengaja melakukan agitasi dan propaganda agar peranan politik Islam tidak bisa
diterima oleh semua kalangan begitu juga dengan internal umat Islam itu sendiri.

Belum lagi pertarungan antara konsep politik Islam dan konsep politik Barat



senantiasa saling mengedepankan keunggulan masing-masing dalam menata dan
mengaplikasikan peranannya dalam politik bernegara.

Konsep politik dalam internal umat Islam sendiri masih mengalami
perdebatan yang panjang. Perbedaan yang terjadi dalam menafsirkan al-Qur’an
dan Assunah menjadikan belum bertemunya satu kepentingan bersama dalam
menerapkan konsep-konsep politik Islam itu sendiri. Belum lagi, kepentingan-
kepentingan personal dari umat Islam sebagai manusia dalam melakukan
eksistensinya dalam kehidupan dunia. Sehingga sesama umat Islam memiliki
kepentingan yang berbeda dan melakukan penafsiran yang tidak seragam dalam
mengimplementasikan konsep-konsep politik Islam dalam bingkai keislaman
yang bertujuan untuk kepentingan Islam dan keumatan. Hal inilah yang
menjadikan dilema dalam diri umat Islam untuk mengimplementasikan konsep-
konsep politik Islam.

Ketika internal umat Islam belum tuntas dalam melakukan penyamaan
persepsi dalam penafsiran konsep-konsep politik keislaman. Sudah dihadapkan
dengan kepentingan dan campur tangan asing dalam melakukan agitasi dan
propaganda konsep politik yang merujuk pada system politik Barat. Hal ini juga
merupakan sebuah tantangan yang sangat berat bagi umat Islam dalam melakukan
dan menerapkan konsep-konsep politk Islam, walaupun berada dalam negara yang
mayoritasnya berpenduduk Islam.

Dilema politik yang terjadi akhirnya umat Islam menerima konsep politik
Barat yang telah tersusun dengan baik dan sistimatis. Dibandingan dengan konsep
politik Islam yang masih mengalami penafsiran dan perdebatan dikalangan umat
Islam sendiri. Hal inilah yang menjadikan konsep politik Islam belum bisa
diterima walaupun dalam negara yang mayoritas beragama Islam.

Pertarungan Politik pada Masa Al-Khulafaur Al-Rasyidun

Masalah perpolitikan intern negara Islam senantiasa berada dalam
ketenangan selama masa Rasulullah SAW dan persatuan umat terwujud dengan
baik. Jika terdai perbedaan pendapat di antara kaum muslimin, mereka segera
menyerahkan masalah itu kepada Rasulullah SAW, kemudian Beliau memutuskan



masalah mereka dengan hak dan adil dan mereka berkuwajiban untuk mentaati
keputusan Rasulullah SAW tersebut ( Rais, 2001 : 10).
1. Masa Khalifah Abu Bakar

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW status sebagai Rasulullah tidak
dapat diganti oleh siapapun (khatami al-anbiya’ wa al-mursalin), tetapi
kedudukan beliau yang kedua sebagai pimpinan kaum muslimin mesti segera ada
gantinya. Orang itulah yang dinamakan “Khalifah” artinya yang menggantikan
Rasulullah SAW menjadi kepala kaum muslimin (pimpinan komunitas Islam)
dalam memberikan petunjuk ke jalan yang benar dan melestarikan hukum-hukum
Agama Islam. Dialah yang menegakkan keadilan yang selalu berdiri diatas
kebenaran.

Abu Bakar menerima jabatan Khalifah pada saat umat Islam dalam
keadaan krisis dan gawat. Yaitu timbulnya perpecahan, munculnya para nabi
palsu dan terjadinya berbagai pemberontakan yang mengancam eksistensi negeri
Islam yang masih baru. Memang pengangkatan Abu Bakar berdasarkan keputusan
bersama (musyawarah di balai Tsagifah Bani Sa’idah) akan tetapi yang menjadi
sumber utama kekacauan ialah wafatnya nabi dianggap sebagai terputusnya ikatan
dengan Islam, bahkan dijadikan persepsi bahwa Islam telah berakhir.

Abu Bakar bukan hanya dikatakan sebagai Khalifah, namun juga sebagai
penyelamat Islam dari kehancuran karena beliau telah berhasil mengembalikan
umat Islam yang telah bercerai berai setelah wafatnya Rasulullah SAW.
Disamping itu beliau juga berhasil memperluas wilayah kekuasaan Islam. Jadi
dapat disimpulkan bahwa letak peradaban pada masa Abu Bakar adalah dalam
masalah agama (penyelamat dan penegak agama Islam dari kehancuran serta
perluasan wilayah) melalui sistem pemerintahan (kekhalifahan) Islam.

Akan tetapi konsep kekhalifahan dikalangan Syi’ah masih ditentang.
Menurut Syi’ah kekhalifahan adalah warisan terhadap Ali dan kerabatnya, bukan
pemilihan sebagaimana terjadi pada Abu Bakar. Terlepas dari perbedaan
interpretasi tersebut, dapat disimpulkan bahwa konsep kekhalifahan adalah
produk budaya dibidang politik yang orisinil dari peradaban Islam. Sebab ketika

itu tidak ada lembaga manapun yang memakai konsep kekhalifahan.



Pengangkatan Abu Bakar sebagai Khalifah (pengganti Nabi) sebagaimana
dijelaskan pada peristiwa Tsagifah Bani Sa’idah, merupakan bukti bahwa Abu
Bakar menjadi Khalifah bukan atas kehendaknya sendiri, tetapi hasil dari
musyawarah mufakat umat Islam. Denga terpilihnya Abu Bakar menjadi Khalifah,
maka mulailah beliau menjalankan kekhalifahannya, baik sebagai pemimpin umat
maupun sebagai pemimpin pemerintahan. Adapun sistem politik Islam pada masa
Abu Bakar bersifat “sentral”, jadi kekuasaan legislatif, eksekutif dan yudikatif
terpusat ditangan Khalifah, meskipun demikian dalam memutuskan suatu
masalah, Abu Bakar selalu mengajak para sahabat untuk bermusyawarah.

2. Masa Khalifah Umar bin Khatab

Umar bin Khatab adalah keturunan Quraisy dari suku Bani Ady. Suku
Bani Ady terkenal sebagai suku yang terpandang mulia dan berkedudukan tinggi
pada masa Jahiliah. Umar bekerja sebagai saudagar. Beliau juga sebagai duta
penghubung ketika terjadi suatu masalah antara kaumnya dengan suku Arab lain.
Sebelum masuk Islam beliau adalah orang yang paling keras menentang Islam,
tetapi setelah beliau masuk Islam dia pulalah yang paling depan dalam membela
Islam tanpa rasa takut dan gentar.

Periode kekhalifahan Umar tidak diragukan lagi merupakan “abad emas”
Islam dalam segala zaman. Khalifah Umar bin Khattab mengikuti langkah-
langkah Rasulullah SAW dengan segenap kemampuannya, terutama
pengembangan Islam. la bukan sekedar seorang pemimpin biasa, tetapi seorang
pemimpin pemerintahan yang professional. la adalah pendiri sesungguhnya dari
sistem politik Islam. la melaksanakan hukum-hukum Ilahiyah (syariat) sebagai
code (kitab undang-undang) suatu masyarakat Islam yang baru dibentuk.

Maka tidak heran jika ada yang mengatakan bahwa beliaulah pendiri
daulah Islamiyah (tanpa mengabaikan jasa-jasa Khalifah sebelumnya). Banyak
metode yang digunakan Umar dalam melakukan perluasan wilayah, sehingga
musuh mau menerima Islam karena perlakuan adil kaum Muslim. Di situlah letak
kekuatan politik terjadi. Dari usahanya, pasukan kaum Muslim mendapatkan gaji
dari hasil rampasan sesuai dengan hukum Islam. Untuk mengurusi masalah ini,

telah dibentuk Diwanul Jund (Majid, 1978:86). Sedangkan untuk pegawai biasa,



di samping menerima gaji tetap (rawatib), juga menerima tunjangan (al-itha’).
Khusus untuk Amr bin Ash, Umar menggajinya sebesar 200 dinar mengingat
jasanya yang besar dalam ekspansi. Untuk Umar bin Yasar, diberi 60 dinar
disamping tunjangan (al-jizyaat) karena hanya sebagai kepala daerah (al-amil).
Dalam rangka desentralisasi kekuasaan, pemimpin pemerintahan pusat

tetap dipegang oleh Khalifah Umar bin Khattab. Sedangkan di propinsi, ditunjuk
Gubernur (oramg Islam) sebagai pembantu Khalifah untuk menjalankan roda
pemerintahan. Di antaranya adalah :

1. Muawiyah bin Abu Sufyan, Gubernur Syiria, dengan ibukota Damaskus.

. Nafi’ bin Abu Harits, Gubernur Hijaz, dengan ibu kota Mekkah.

. Abu Musa Al Asy’ary, Gubernur Iran, dengan ibu kota Basrah.

. Mughirah bin Su’bah, Gubernur Irak, dengan ibu kota Kufah.

. Amr bin Ash, Gubernur Mesir, dengan ibu kota Fustat.

2
3
4
5
6. Algamah bin Majaz, Gubernur Palestina, dengan ibu kotai Jerussalem.
7. Umair bin Said, Gubernur jazirah Mesopotamia, dengan ibu kota Hims.
8. Khalid bin Walid, Gubernur di Syiria Utara dan Asia Kecil.
9. Khalifah sebagai penguasa pusat di Madinah .
3. Masa Khalifah Ustman bin Affan

Diantara Khulafaurrasyidin adalah Ustman lbnu Affan (Khalifah ketiga)
yang memerintah umat Islam paling lama dibandingkan ketiga Khalifah lainnya.
la memerintah selama 12 tahun. Dalam pemerintahannya, sejarah mencatat telah
banyak kemajuan dalam berbagai aspek yang dicapai untuk umat Islam. Akan
tetapi juga tidak sedikit polemik yang terjadi di akhir pemerintahannya. Pada
masa Khalifah Ustman, konsep kekhalifaan sudah mulai mundur, dalam arti
interest politik di sekitar Khalifah mulai banyak diwarnai oleh dinamika
kepentingan suku dan perbedaan interpretasi konsep kepemimpinan dalam Islam.
Ketika itu sebenarnya Umar telah memilih jalan demokratis dalam menentukan
penggantinya. Akan tetapi beliau berada dalam pada posisi dilematis, ia diminta
oleh sebagian sahabat untuk menunjukkan penggantinya. Maka jalan keluar yang
ditempuh Khalifah Umar adalah memilih formatur 6 orangyang terdiri dari:
Ustman bin Affan, Ali Ibnu Abi Thalib, Thalhah, Zubair, Ibnu Awwam, Sa’ad

10



Ibnu Abi Waqgas dan Abdurrahman Ibnu Auf (Syalaby, 1982:267). Kemudian
formatur sepakat memilih Ustman sebagai Khalifah. Terpilihnya Ustman sebagai
Khalifah ternyata melahirkan perpecahan dikalangan pemerintahan Islam. Pangkal
masalahnya sebenarnya berasal dari persaingan kesukuan antara bani Umayyah
dengan bani Hasyim atau Alawiyah yang memang bersaing sejak aman pra Islam.
Oleh karena itu, ketika Ustman terpilih masyarakat menjadi dua golongan, yaitu
golongan pengikut Bani Ummayyah, pendukung Ustman dan golongan Bani
Hasyim pendukung Ali. Perpecahan itu semakin memuncak dipenghujung
pemerintahan Ustman, yang menjadi simbol perpecahan kelompok elite yang
menyebabkan disintegrasi masyarakat Islam pada masa berikutnya.

Konflik dan Kemelut Politik Islam

Pemerintahan Ustman berlangsung selama 12 tahun. Pada masa awal
pemerintahannya, beliau berhasil memerintahan Islam dengan baik sehingga Islam
mengalami kemajuan dan kemakmuran dengan pesat. Namun pada paruh terakhir
masa kekhalifahannya muncul perasaan tak puas dan kecewa umat Islam
terhadapnya. Khalifah Ustman adalah pemimpin yang sangat sederhana, berhati
lembut dan sangat shaleh, sehingga kepemimpinan beliau dimanfaatkan oleh
sanak saudaranya dari keluarga besar Bani Umayah untuk menjadi pemimpin di
daerah-daerah.

Oleh karena itu, orang-orang menuduh Kbhalifah Ustman melakukan
nepotisme, dengan mengatakan bahwa beliau menguntungkan sanak saudaranya
Bani Umayyah, dengan jabatan tinggi dan kekayaannya. Mereka juga menuduh
pejabat-pejabat Umayyah suka menindas dan menyalahkan harta baitul maal.
Disamping itu Khalifah Utsman dituduh sebagai orang yang boros mengeluarkan
belanja, dan kebanyakan diberikan kepada kaum kerabatnya sehingga hampir
semuanya menjadi orang kaya.

Dalam kenyataannya, menurut Mufradi (1997:62) satu persatu
kepemimpinan di daerah-daerah kekuasaan Islam diduduki oleh keluarga Khalifah
Ustman. Adapun pejabat- pejabat yang diangkat Ustman antara lain:

1. Abdullah bin Sa‘ad (saudara susuan Ustman) sebagai wali Mesir menggantikan

Amru bin Ash.

11



2.Abdullah bin Amir bin Khuraiz sebagai wali Basrah menggantikan Abu Musa
Al-Asyari.

3. Walid bin Ugbah bin Abi Muis (saudara susuan Ustman) sebagai wali Kufah

menggantikan Sa‘ad bin Abi Waqos.

4. Marwan bin Hakam (keluarga Ustman ) sebagai sekretaris Khalifah Ustman.

Pengangkatan pejabat dikalangan keluarga oleh Khalifah Ustman telah
menimbulkan protes keras di daerah dan menganggap Ustman telah melakukan
nepotisme. Menurut Ali (1997:125), protes orang dengan tuduhan nepotisme
tidaklah beralasan karena pribadi Ustman itu bersih. Pengangkatan kerabat oleh
Ustman bukan tanpa pertimbangan. Hal ini ditunjukkan oleh jasa yang dibuat oleh
Abdullah bin Sa‘ad dalam melawan pasukan Romawi di Afrika Utara dan juga
keberhasilannya dalam mendirikan angkatan laut. Ini menunjukkan Abdullah bin
Sa’ad adalah orang yang cerdas dan cakap, sehingga pantas menggantikan Amr
ibn ‘Ash yang sudah lanjut usia. Hal lain ditunjukkan ketika diketahui Walid bin
Ugbah melakukan pelanggaran berupa mabuk-mabukkan, ia dihukum cambuk dan
diganti oleh Sarad bin Ash. Hal tersebut tidak akan dilakukan oleh Ustman, kalau
beliau hanya menginginkan kerabatnya duduk di pemerintahan.

Situasi politik di akhir masa pemerintahan Ustman benar-benar semakin
mencekam bahkan usaha-usaha yang bertujuan baik untuk kamaslahatan umat
disalahfahami dan melahirkan perlawanan dari masyarakat. Misalnya kodifikasi
al-Qur’an dengan tujuan supaya tidak terjadi kesimpangsiuran telah mengundang
kecaman melebihi dari apa yang tidak diduga. Lawan-lawan politiknya menuduh
Ustman bahwa ia sama sekali tidak punya otoritas untuk menetapkan edisi al-
Qur’an yang ia bukukan. Mereka mendakwa Ustman secara tidak benar telah
menggunakan kekuasaan keagamaan yang tidak dimilikinya (Mufradi, 1997:62).
4. Masa Khalifah Ali bin Abi Thalib

Dalam pemilihan Khalifah terdapat perbedaan pendapat antara pemilihan
Abu bakar, Utsman dan Ali bin Abi Thalib. Ketika kedua pemilihan Khalifah
terdahulu (Khalifah Abu Bakar dan Khalifah Ustman ibn Affan), meskipun mula-
mula terdapat sejumlah orang yang menentang, tetapi setelah calon terpilih dan

diputuskan menjadi Khalifah, semua orang menerimanya dan ikut berbaiat serta

12



menyatakan kesetiaannya. Namun lain halnya ketika pemilihannya Ali bin Abi
Thalib, justru sebaliknya.

Setelah terbunuhnya Utsman bin Affan, masyarakat beramai-ramai datang
dan membaiat Ali bin Abi Thalib sebagai Khalifah. Beliau diangkat melalui
pemilihan dan pertemuan terbuka. Akan tetapi suasana pada saat itu sedang kacau,
karena hanya ada beberapa tokoh senior masyarakat Islam yang tinggal di
Madinah. Sehingga keabsahan pengangkatan Ali bin Abi Thalib ditolak oleh
sebagian masyarakat termasuk Mu’awiyah bin Abi Sufyan. Meskipun hal itu
terjadi, Ali masih menjadi Khalifah dalam pemerintahan Islam.

Pro dan kontra terhadap pengangkatan Ali bin Abi Thalib sebagai Khalifah
dikarenakan beberapa hal yaitu bahwa orang yang tidak menyukai Ali diangkat
menjadi Khalifah, bukanlah rakyat umum yang terbanyak. Akan tetapi golongan
kecil (keluarga Umaiyyah) vyaitu keluarga yang selama ini telah hidup
bergelimang harta selama pemerintahan Khalifah Ustman. Mereka menentang Ali
karena khawatir kekayaan dan kesenangan mereka akan hilang lenyap karena
keadilan yang akan dijalankan oleh Ali. Adapun rakyat terbanyak, mereka
menantikan kepemimpinan Ali dan menyambutnya dengan tangan terbuka. Beliau
akan dijadikan tempat berlindung melepaskan diri dari penderitaan yang mereka
alami (Syalaby, 1997:283).

Kebijaksanaan Politik Ali bin Abi Thalib

Menurut Thabani yang dikutip oleh Syalaby (1982:284-296) setelah Ali
dibaiat menjadi Khalifah, ia mengeluarkan dua kebijaksanaan politik yang sangat
radikal yaitu:

1. Memecat kepala daerah angkatan Ustman dan menggantikan dengan
gubenur baru.

2. Mengambil kembali tanah yang dibagi—bagikan Ustman kepada famili-
familinya dan kaum kerabatnya tanpa jalan yang sah.

Menanggapi kebijakan yang dilakukan oleh Ali tersebut, ada yang
berpendapat bahwa kebijaksanaan Ali itu terlalu radikal dan kurang persuasive,

sehingga menimbulkan perlawanan politik dari gubenur khususnya gubenur Syiria

13



(Bani Ummayyah) yang tidak mau tunduk pada Khalifah Ali, terbukti ia menolak
kehadiran gubenur yang baru diangkat Ali.

Penulis memandang bahwa tindakan politik Ali yang radikal itu kendati
strategis tapi tidak taktis, sebab pada masa Khalifah Ustman konflik etnis antara
Bani Ummayyah dan Bani Hasyim sudah ada, terbukti ketika Ustman terbunuh
secara misterius, Bani Ummayyah mengeksploitasi tuduhan pada Ali, karena
didasari Bani Umayyah yang memang ambisi menjadi Khalifah. Semestinya
gerakan radikal Ali untuk mengusir elite Bani Umayyah dilakukan secara
bertahap, sebab walau bagaimanapun elite baru yang telah lama berkuasa seperti
Muawiyah sulit ditundukkan, sedangkan Ali yang mengandalkan idealisme dan
dukungan masyarakat bawah beberapa kelompok tua terlalu intelektual tapi
kurang pengalaman dalam menyelesaikan konflik dalam pemerintahan, sehingga
dengan demikian yang muncul dalam pemerintahan bukan integrasi tetapi
disintegrasi yang ditandai dengan lahirnya perang saudara yang pertama kali
dalam Islam, yakni perang Jamal.

E. Muawiyah Pencetus Pemerintahan Monarki

Setelah melakukan propaganda dalam pemerintahan Ali bin Abi Thalib
dan membunuh Hasan dengan memberikan racun, Muawiyah menjadi penguasa
tunggal dan memindahkan ibu kota pemerintahan yang semula di Kufa dan
sebelumnya lagi di Madinah berganti ke Damaskus. Khalifah Muawiyah yang
pertama kali mengubah pemerintahan corak republik menjadi monarki
(salthanat/kingship). Hal ini berdasarkan perkataan dari Muawiyah sendiri yaitu “
Saya Sultan Pertama” (I am the first king among the Arab kings). (Karim, 2009:
114).

Sistem pemerintahan yang turun-temurun diterapkan pada pemerintahan
Muawiyah, terbukti dengan telah bergantinya kekhalifahan sebanyak 14 kali. Hal
ini menjadikan ketidak simpatikan rakyat khususnya penduduk Makkah dan
Madinah. Masa kekuasaan Yazid sangat singkat yaitu pada 680-683. Ia dibai’at
oleh rakyat dengan setengah hati terutama penduduk Madinah dan penduduk
Makkah. Walaupun pada masa kepemimpinannya berbentuk monarki namun

masih ada Majelis Syuro yang menandakan pemerintahannya tetap demokratis.

14



Para penguasa dinasti ini tetap memakai gelar “ Khalifah” ada dewan syura, dan
sebagai penguasa yang legitimet.

Dalam setiap perjalanan kehidupan selamanya tidak akan mampu bertahan
pada satu titik kehidupan. Begitu juga dengan dinasti Umaiyah dalam
menjalankan pemerintahannya yang monarki. Keruntuhan dinasti Umaiyah
dikarenakan tidak maksimalnya komunikasi yang komunikatif setiap daerah
dikarenakan terlalu luasnya daerah kekuasaan. Sehingga pergerakan perlawanan
musuh sulit untuk dilakukan pendeteksian.

Dalam pemerintahan dinasti Umaiyah diantara empat belas khilfah yang
memiliki kecakapan dalam memerintah dan mengendalikan keberadaan negara
adalah Muawiyah, Abd al-Malik, al-Walid |, Sulaiman, Umar Il dan Hisyam,
selebihnya merupakan sosok khalifah dinasti Umaiyah yang lemah. Islam yang
disebarkan oleh Rasulullah SAW penuh dengan perdamaian berubah menjadi alat
legitimasi symbol politik pada masa dinasti Umaiyah. Hal ini menjadikan selalu
adanya konflik antar golongan.

F. Pemerintahan Monarki ala Dinasti Abbasiah

Nama Dinasti Abbasiyah merupakan nama salah seorang paman Nabi
Muhammad SAW yang bernama al Abbas ibn Abd al-Muttalib ibn Hasyim.
Mereka menganggap bahwasanya orang Abbasiyah memiliki hak dalam
kekhalifahan dalam Islam dibandingkan dengan Bani Umaiyah. Sebab mereka
menganggap bahwasanya Bani Hasyim yang secara nasab keturunan lebih dekat
dengan Rasulullah SAW. Sedangkan keberadaan Bani Umaiyah dalam khalifahan
Islam lebih mengedepankan pemaksaan dalam melakukan perebutan kekuasaan.
Hal ini terbukti ketika terjadi perang Sifin. Oleh karena itu, mereka melakukan
gerakan-gerakan dasyat dan propaganda untuk melakukan pemberontakan pada
Dinasti Umaiyah.

Gerakan bawah tanah yang dilakukan oleh Bani Abbas sebagai rival
politik senantiasan menyusun kekuatan dan melakukan propaganda. Akan tetapi
dalam melakukan propaganda tersebut tidak mengunakan identitas sebagai
keluarga Abbas. Namun yang digunakan dalam agitasi pengambilan simpatik

rakyat menggunakan Bani hasyim. Dengan demikian mereka dapat leluasa

15



merangkul baik kelompok Ali maupun Abbas. Dan kedua kelompok inilah yang

membidani berdirinya kekhalifahan Abbasiah.

Dalam pergulatan kehidupan tidak selamanya yang duduk di atas mampu
mempertahankan kursi kekuasaanya. Begitu juga dengan Dinasti Abbasiah
mengalami kehancuran dikarenakan dua faktor yaitu :

1. Internal, penguasaan wilayah yang sangat luas tidak mudah dikendalikan oleh
khalifah yang lemah, eksploitasi dan pajak berlebihan menjadi kebijakan yang
dibebankan pada rakyat, membangun kelompok tentara elit dari Turki secara
terpisah dengan tentara Abbasiayah, tidak adanya aturan atau system yang
baku dalam pergantian khalifah., perpecahan dan pertentangan antara Arab-
non-Arab dan pertentangan antar umat Islam sendiri,Kaum zimmi yang tidak
bahagia kembali berada pada naungan Islam, munculnya dinasti-dinasti kecil,
factor prekonomian.

2. Eksternal, adapun factor dari luar adalah penyerangan bangsa Monggol.

G. Corak Pemerintahan dari Republik ke Monarki

Sistem pemerintahan sepanjang al-Khulafa al-Rasyidun telah menegasikan
bahwasanya kepemimpinan yang berdaulat adalah adanya legitimasi yang kuat
dari rakyat. Sebab pemerintahan pada masa al-Khulafa al-Rasyidun sebagai
sebuah manifestasi akan keberadaan pemerintah sebagai pelayan rakyat bukan
sebagai penguasa. Corak pemerintahan pada Dinasti Umaiyah adalah turun-
temurun dari satu keturunan ke keturunan selanjutnya. Hal inilah yang menjadikan
jurang antara Arab dan Mawali. Keterbukan yang dibangun dan memberikan
ruang untuk berdiskusi pada masa al-khulafa al-Rasyidun dalam pengambilan
kebijakan pemerintah merupakan satu lompatan corak kepeminpinan yang sangat
demokratis.

Pada masa al-Khulafa al-Rasyidun sistem dekokrasi berjalan dengan baik
sedangkan pada masa Dinasti Umaiyah suara rakyat tidak dihiraukan. Al-Qur’an,
Hadis, dan Ijma’ merupakan landasan dalam menjalankan suatu pemerintahan
sedangkan dalam pemerintahan Dinasti Umaiyah perjalanan pemerintahan
didasarkan atas kekuasaan dan segala kebijakan khalifah harus dipatuhi oleh

rakyat. Kita ketahui bahwasanya kesederhanaan dalam mejalankan kehidupan

16



sehari-hari dalam pemerintahan al-Khulafa al-Rasyidun diterapkan dengan baik.
Sedangkan dalam pemerintahan Dinasti Umaiyah kehidupan merekan sangat
mewah seperti raja-raja Persia dan Bizantium (Karim, 2009: 141-142).

Perjalanan pemerintahan mulai dari al-Khulafa al-Rasyidun (Republik)
legitimasi kekuasaan ditangan rakyat, dan pada masa Dinasti Umaiyah (Monarki)
legitimasi kekuasaan berada pada kekuatan penguasa (keterlibatan rakyat sangat
sedikit). Sedangkan pada masa Dinasti Abbasiah kedaulatan ditangan Allah
(devine origin). Sebagaimana ditegaskan oleh Khalifah Mansur, Ana
khalifahtullahi fi (‘ala al-Ard) Ardihi : saya adalah Khalifah Allah di muka
bumiNya,... Ana Sultanullahi fi (‘ala al-Ard) Ardihi : saya adalah kekuasaan
Allah di muka bumiNya... dan Ana Zillullahi fi (‘ala al-Ard) Ardihi : saya adalah
bayangan Allah di muka bumiNya dan menjadi penuntun bagi kaum muslim. Oleh
karena itu dalam kepemimpinan Dinasti Abbasiah sejak Mansur para khalifah
tidak membutuhkan pengakuan rakyat tapi rakyatlah yang membutuhkan khalifah
(Karim, 2009: 146-147).

H. Penutup

Perjalanan sejarah yang dimulai dari peranan Rasulullah SAW dalam
membentuk dan membangun pondasi-pondasi peradaban Islam. Telah
menunjukan dan sebagai rujukan dalam menjalankan roda pemerintahan bagi
penerusnya. Etika politik yang begitu indahnya telah di terapkan dalam
pemerintahan Rasulullah SAW.

Namun, setelah meninggalnya Rasulullah SAW etika politik yang telah di
bentuk begitu bagusnya oleh Rasulullah SAW tidak bisa lagi diperlihatkan oleh
para penerusnya. Penggunaan segala cara untuk mencapai kekuasaan senantiasa
dipergunakan. Baik melalui propaganda-propaganda dalam penyebaran fitnah,
pembangkangan, pemberontakan bahkan sampai pembunuhan guna melegitimasi
sebuah kekuasaan.

Perjalanan sistem pemerintahan mulai dari berbentuk republik pada masa
al-Khulafa al-Rasyidun yang menjadikan rakyat merupakan kedaulatan tertinggi

dan pemimpin merupakan sebagai sarana atau pelayan dalam melayani rakyat.

17



Masuk pada perubahan system pemerintahan pada masa Dinasti Umaiyah yang
menjalankan sistem pemerintahan Monarki, kedaulatan ditangan khalifah atau
penguasa sedangkan keberadaan rakyat tidaklah signifikan. Akan tetapi
perubahan drastis pada Dinasti Abbasia, kedaulatan tertinggi ditangan Allah.
Keberadaan rakyat tidak berpengaruh pada pemerintahannya sebab yang
membutuhkan penguasa adalah rakyat, bukan penguasa yang membutuhkan
rakyat. Perubahan sistem politik yang terjadi merupakan perjalanan sejarah
dalam kepemimpinan Islam yang harus menjadi refrensi dalam kehidupan saat
ini. Oleh karena itu, banyak hikmah yang dapat diambil dalam sejarah perjalanan
politik dalam Islam dalam kehidupan berbangsa dan bernegara saat ini.

Daftar Pustaka

Abdul Karim, Khalil. 2005. Negara Madinah. Yogyakarta : LKiS.

Al-Umari, Akram Diya’. 2003. Tolak — Ukur Peradaban Islam. Yogyakarta :
Ircisod.

Armstrong, Karen Muhammad. 1996. Sang Nabi Sebuah Biografi Kritis.
Surabaya : Risalah Gusti.

Hitti, Philip K. 2002. History of The Arabs. Jakarta : PT Serambi Ilmu Semesta.

Karim, M Abdul . 2009 . Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam. Yogyakarta :
Pustaka Book Publisher.

Montgomery Watt, W. 1988. Politik Islam dalam Lintasan Sejarah. Jakarta : CV.
Guna Aksara.

Nawy, Ayang Utriza. Demokrasi dalam Konteks Piagam Madinah, Jurnal
Tashwirul Afkar. Jakarta: Lakpesdam NU.

Rais, M. Dhiauddin. 2001. Teori Politik Islam. Jakarta : Gema Insani Press.

Sukarja, Ahmad. 1995. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945.
Jakarta : Ul- Press.

18



