SHALAT JAMA’AH MEMUPUK NILAI SOLIDARITAS
Oleh: Saiful Huda*

ABSTRACT

The quality of formal education institutions in Indonesia has been questioned
again in effectiveness as more and more cases of fights are heard among students.
Conversely, from behind the world of education Islamic boarding schools hardly
heard the same case. Of course this is very interesting to study more deeply
because surely in the system and method of Islamic boarding schools there are
educational materials that are able to form a noble character.

The success of Islamic boarding schools to print students who are moral and
virtuous cannot be separated from one aspect of the educational material of
Islamic boarding schools in the form of congregational prayers performed by
santri sincerely. Prayer jama'ah and the aurad reading afterwards diistigam
together together every five times a day and have a very significant role in
shaping the mentality of the child has a soul of high solidarity.

The momentum of togetherness in congregational prayer is like a therapy. Jama'‘ah
prayer can foster an atmosphere that freezes into liquid. Through this "therapy"
each individual establishes verbal and non verbal communication. They coexist
and touch each other, so that they can avoid feeling alienated.

The superiority of the congregational prayer in fostering the value of the solidarity
of the people lies in the process of discipline regulating and straightening the shaf
or rows of congregational prayer. If a group of people are accustomed to
performing prayers in congregation with good prayers, then this condition will
naturally encourage a strong sense of community or solidarity among them.
Conversely, if their shaf is not good, of course it also affects the reduced value of
solidarity. Especially for those who do not perform congregational prayer.

Keywords: Prayer, Cultivating, Value of Solidarity

*Saiful Huda adalah Dosen Prodi PGMI Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah
Makhdum Ibrahim Tuban

Pendahuluan

Tawuran antar pelajar yang terjadi di negeri ini nampaknya selalu menghiasi
pemberitaan media massa. Meski berbagai kalangan baik dari pemerintah, dunia
pendidikan dan praktisi hukum sudah turun tangan, persoalan ini sepertinya tak
ada habis-habisnya, justru malah kian merajalela.



Masalah tawuran pelajar memang telah menjadi sebuah fenomena sosio-
kultural yang terkait dengan aspek kehidupan lainnya. Problem ini tidak lagi bisa
diselesaikan hanya oleh para guru, para pelajar itu sendiri maupun aparat penegak
hukum. Harus ada solusi yang holistik dan langsung menyentuh kepada akar
persoalan yang paling mendasar.

Tawuran pelajar merupakan salah satu bentuk perilaku penyimpangan sosial
kolektif remaja yang marak terjadi, baik di daerah perkotaan maupun pedesaan.
Penyebab tawuran kadang bahkan tidak jelas. Bisa jadi dianggap telah menjadi
tradisi, kadang juga hanya sekadar untuk balas dendam atau pun unjuk kekuatan
semata. Rasa kebersamaan, solidaritas maupun persatuan di kalangan para pelajar
menjadi sulit untuk ditemukan. Kiranya, tidaklah keliru bila diasumsikan bahwa
maraknya aksi tawuran pelajar itu merupakan sebuah gejala yang tak terpisahkan
dari gejala degradasi kualitas dunia pendidikan di negeri ini seiring dengan makin
krisisnya moral yang melanda kaum remaja secara umum.

Sejatinya pelajar merupakan aset yang sangat penting dalam kelanjutan
kehidupan suatu suatu bangsa di masa akan datang. Fenomena maraknya tawuran
pelajar tentunya sangat memprihatinkan. Betapa tidak, generasi yang menjadi
tumpuan harapan untuk membawa bangsa kepada masa depan yang lebih baik,
justru jauh dari harapan tersebut. Apabila permasalahan ini tidak tertanggulangi
dengan baik, maka dapat dipastikan akan membawa dampak buruk bagi masa
depan bangsa nantinya. Para pakar sosial pun menyebutkan beberapa tanda dari
perilaku yang menunjukkan arah kehancuran suatu bangsa antara lain
meningkatnya kekerasan di kalangan remaja. Tentu saja hal ini harus membuat
kita prihatin dan berupaya mencari solusi yang efektif.

Upaya antisipatif terhadap tawuran pelajar mutlak dilakukan. Upaya
antisipasi adalah usaha-usaha sadar berupa sikap, perilaku atau tindakan seseorang
melalui langkah-langkah tertentu untuk menghadapi peristiwa yang mungkin
terjadi. Jadi, sebelum tawuran terjadi atau akan terjadi seseorang telah siap dengan
berbagai “perisai” untuk menghadapinya. Solusi antisipatif sangat penting untuk
dilakukan dibandingkan hanya sekedar melakukan solusi—solusi yang sifatnya
reaktif.



Salah satu solusi antisipatif yang sepatutnya segera dilakukan adalah
memerbaiki kualitas dunia pendidikan, karena faktor pendorong terjadinya
kenakalan para pelajar salah satunya adalah disebabkan oleh rendahnya mutu
materi pendidikan yang mereka terima di sekolah.

Memang, semua lembaga pendidikan pasti telah mencanangkan visi-misi
untuk mencetak para pelajar menjadi anak yang pintar, pandai dan berguna. Hal
ini bisa dilihat pada fenomena yang terjadi akhir-akhir ini. Segala cara dilakukan:
dari mulai proses pembelajaran yang cukup ketat dan melelahkan baik pada jam-
jam sekolah maupun di luar jam sekolah, sampai dengan kegiatan-kegiatan
ekstrakurikuler. Tidak cukup hanya dengan mentransformasikan seluruh materi
kurikulum yang ada, tapi menambahinya dengan bacaan-bacaan lain yang tidak
kalah kualitasnya. Pra ujian pun diadakan tidak hanya sekali, tapi berkali-kali, dari
tes harian sampai try out.

Intensitas pembelajaran makin padat ketika masa Ujian Nasional (UN)
sudah dekat. Bahkan, supaya sekolah tidak berkurang citranya sebagai lembaga
pendidikan yang bonafid gara-gara peserta didiknya tidak lulus, segala cara
ditempuh. Pokoknya, untuk menjaga image sekolah “’bonafid” bila perlu harus
menghalalkan segala cara dan melakukan berbagai modus agar peserta didik tidak
sampai ada yang tidak lulus, misalnya dengan memberi contekan kepada peserta
didiknya yang mengikuti ujian atau modus-modus lainnya.

Namun demikian, pendekatan pembelajaran seperti ini nampaknya belum
berbanding lurus dengan hasil yang diraih. Minimal bila dilihat dari berita-berita
miring terkait dengan sekolah, mulai dari perkelahian antar pelajar yang setiap
tahun frekuensinya makin meningkat, murid mengancam gurunya yang tidak
memberi bocoran soal UN, murid pacaran dengan ibu gurunya sendiri, guru
berzina dengan murid wanitanya, sampai pak guru berselingkuh dengan ibu guru,
dan lain sebagainya.

Kondisi ini makin diperparah dengan kabar tak sedap tentang maraknya
praktek korupsi yang melingkupi Kementerian Pendidikan dan Kementerian

Agama yang kedua-duanya menjadi induk lembaga-lembaga pendidikan di



Indonesia, belum lagi merajalelanya jual beli ijazah dan komersialisasi dunia
pendidikan kita.

Melihat fenomena ini, nampaknya pasti terdapat kesalahan sistem atau
minimal ada yang kurang pas dalam metode pendidikan sekolah-sekolah tersebut.
Sekolahan-sekolahan ini (baca: para guru) hanya bernafsu menggenjot aspek
pengajaran semata tetapi melupakan aspek yang jauh lebih signifikan yakni nilai
pendidikan. Menurut al Maghfurlah KH. Abdullah Fagih, pengasuh Pondok
Pesantren Langitan Widang Tuban, model guru seperti ini hanya berfungsi
sebagai pengajar  (syaikhutta’lim) semata, bukan sebagai pendidik
(syaikhuttarbiyah) (Huda, 2018 :77).

Dalam mentransformasikan materi keilmuan kepada santri, seorang guru
atau kiai seharusnya di samping berfungsi sebagai pengajar (syaikhutta'lim) dan
pendidik (syaikhuttarbiyah) juga harus berlaku sebagai syaikhuttargiyah yaitu
seorang guru yang berupaya meningkatkan derajat muridnya di hadapan Allah
SWT. Guru seperti ini selalu bermunajat dan bermohon kepa Allah SWT. supaya
murid-muridnya menjadi anak yang baik dan mulia baik di dunia dan akhirat.
(Huda, 2018 :78-79).

Jika kondisi riilnya memang demikian adanya, rasanya cukup pantas bila
ternyata dunia pendidikan kita masih belum banyak bisa diharapkan untuk dapat
melahirkan generasi yang benar-benar mampu membangun dan membawa bangsa
ini keluar dari krisis berkepanjangan.

Di tengah memudarnya peran dunia pendidikan dalam membentuk pribadi
para pelajar yang bermoral, materi pendidikan pondok pesantren perlu dilirik
untuk dijadikan percontohan oleh lembaga pendidikan secara umum, karena harus
diakui bahwa selama ini jarang sekali terdengar kabar kurang sedap tentang
tawuran antar santri dan kasus-kasus serupa lainnya dari dunia pondok pesantren.

Keberhasilan pendidikan pondok pesantren dalam mencetak santri yang
bermoral dan berbudi luhur sebenarnya tidak bisa dilepaskan dari salah satu
materi pendidikan pesantren berupa shalat jama’ah. Menurut al Maghfurlah KH.
Abdullah Faqih, proses shalat jama’ah dan pembacaan aurad setelahnya memiliki



peran yang sangat signifikan dalam membentuk anak yang berkualitas(Huda,
2018 :78).

Berdasarkan pada pemberitaan selama ini baik melalui media cetak, media
elektronik maupun media online jarang sekali atau bahkan nyaris tidak terdengar
kasus perkelahian atau tawuran antar santri pondok pesantren. Tentu saja hal ini
sangat menarik untuk dikaji lebih mendalam karena pasti di dalam sistem dan
metode pondok pesantren terdapat materi pendidikan yang mampu membentuk

seorang yang berkarakter luhur.

Shalat Jama’ah

Pada saat kita sedang tidur nyenyak atau waktu beristirahat sehabis lelah
bekerja lalu tiba-tiba terdengar suara adzan yang tak jauh dari rumah kita. Dalam
kondisi dan situasi seperti ini kira-kira apa yang akan kita lakukan?

Dua contoh pengandaian situasi di atas setidaknya akan menghasilkan dua
respon berbeda satu dengan lainnya. Pertama, membiarkan suara adzan lewat dan
selesai, tanpa beranjak dari tempat dan aktifitas kita semula. Kedua, segera
bangkit mengambil air wudlu untuk bergegas melaksanakan shalat berjama’ah dan
meninggalkan aktifitas.

Jika dihadapkan pertanyaan lanjutan, “Mana di antara keduanya yang
terbaik?” Tentu semua orang mukallaf (muslim yang sudah baligh dan berakal
sehat) akan sepakat menjawab bahwa sikap kedualah yang terbaik. Sikap Kedua
yang menjadi pilihan tadi pun akan melahirkan dua macam keadaan. Pertama, kita
melaksanakan shalat di rumah, baik sendirian (infirodi) ataupun berjama’ah
dengan keluarga. Kedua, kita melaksanakannya berjama’ah di masjid atau
mushalla bersama dengan kaum muslimin lainnya. Kita pun yakin dengan pasti
bahwa semua orang akan mengatakan bahwa shalat berjama’ah di masjid itu pasti
lebih utama daripada shalat di rumah.

Inilah fithrah yang diberikan Allah SWT. kepada manusia. Sebuah fithrah di
mana seorang manusia akan mengakui bahwa mengerjakan sebuah ketaatan
adalah sebuah perbuatan mulia dan pilihan terbaik di antara semua pilihan. Allah

telah berfirman mengenai fithrah ini:



3 1 BIAJ gl Y Lgile ol b 0 b i 0 g5 i
Osalin Y (il ST At AN Gl

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah
atas) fitrah Allah yang Telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia
tidak mengetahui. (QS. QS. Ar-Ruum: 30).

Untuk menguraikan pengertian shalat jama’ah perlu kiranya dua kata ini,
shalat dan jama’ah dijelaskan secara terpisah yakni shalat dan jama’ah, karena
kata “’shalat jama’ah” itu sebenarnya bukan suatu jenis shalat seperti halnya shalat
id, shalat ashar, shalat gerhana, dan sebagainya. Shalat jama’ah lebih mengarah
kepada cara bagaimana suatu shalat dikerjakan. Shalat jama’ah adalah merupakan
lawan dari shalat sendirian (infiradi) (Adhim, 2009 : 19).

Pengertian shalat menurut bahasa adalah doa, sedangkan menurut istilah
figh adalah ibadah yang mengandung perkataan dan perbuatan yang dimulai
dengan takbir dan diakhiri dengan salam (Zainuddin, 3). Adapun kata jama’ah
bermakna kelompok atau kumpulan segala sesuatu. Shalat disebut jama’ah bila
dilakukan minimal oleh dua orang yang berlaku sebagai imam dan makmum
(Zainuddin, 34).

Hukum Seputar Shalat Jama’ah

Mayoritas ulama baik dari Mazhab Hanafi, Maliki dan Syafi’i sepakat
bahwa hukum shalat jama’ah adalah sunnah muakkadah. Namun ada juga
sebagian ulama dari kalangan tiga mazhab di atas yang berpendapat bahwa shalat
jama’ah adalah hukumnya fardlu kifayah; jika sudah ada yang mengerjakannya,
maka tentunya yang lain tidak menanggung dosa. Sementara menurut pendapat
Imam Ahmad bahwa shalat berjama’ah hukumnya adalah fardlu ’ain (Adhim,
2009 : 15).

Tentunya semua pendapat itu sama-sama benarnya, sebab mereka telah
berijtihad dengan memnuhi kaidah istimbath hukum yang berstandart. Jika
hasilnya berbeda itu dikarenakan hasil ijtihad sebab memang tidak ada nash yang

secara eksplisit di dalam al Quran dan hadits yang menyebutkan hukum shalat



jama’ah. (Putra, 2013 : 2). Dari sekian banyaknya dalil hukum shalat jama’ah
dalam al Quran dan hadits itu masih mungkin menerima ragam kesimpulan yang
berbeda-beda.

Adapun batasan minimal untuk shalat jama’ah adalah dua orang, seorang
imam dan seorang makmum. Jumlah ini telah disepakati para ulama. Shalat
berjama’ah sah walaupun makmumnya seorang anak kecil atau wanita,

berdasarkan hadits Ibnu Abbas Radhiallahu’anhu yang berbunyi:

mu&a\umdaﬂ\wuiméduJMbﬂ\ulmH\e&éu.dhmw
&@AH\A@A‘}J&HOJMU&

“Aku tidur dirumah bibiku, lalu Rasulullah Shallallahu’alaihi Wasallam
bangun mengerjakan shalat malam. Lalu aku turut shalat bersamanya dan berdiri
disamping kirinya. Kemudian beliau meraih kepalaku dan memindahkanku

kesamping kanannya”. (HR. Imam Bukhori).

Demikian juga hadits Anas bin Malik RA.:

S0l iy 4l Co (Al 018 alyy 4y (sl sy 4300 & bl D 05l

1’.152

“Sesungguhnya Rasulullah Shallallahu’alaihi Wasallam shalat mengimami

dia dan ibunya. Anas berkata: “Beliau menempatkanku disebelah kanannya dan
wanita (ibunya) dibelakang kami” (HR. Imam Muslim).

Semakin banyak jumlah makmum semakin besar pahalanya dan semakin

Allah sukai, berdasarkan sabda Rasulullah SAW.:

&a A3 GRS ga JAOU Biag b1k Al Ga (S5 JA0N g JAON Bliaj
333 56 & ) Sl 3id 8T 1 508 Ly JASN an adlia

“Shalat bersama orang lain lebih baik dari shalat sendirian. Shalat bersama
dua orang lebih baik dari shalat bersama seorang. Semakin banyak (yang shalat)
semakim disukai Allah Ta’ala”. (HR. Abu Daud).

Hadits ini jelas menunjukkan semakin banyak jumlah jama’ahnya semakin

lebih utama dan lebih disukai Allah SWT.



Kedudukan dan Keutamaan Shalat Jama’ah

Shalat memiliki kedudukan yang sangat penting dalam Islam. Begitu
signifikannya shalat jama’ah, Rasulullah SAW. sebelum meninggal sempat
berpesan kepada ummatnya untuk tetap menjaga shalat. Allah SWT. juga telah
berfirman:

Cniilh & ) ga by e sl a5lially clglial e ) gladla

”Peliharalah semua shalat(mu), dan (peliharalah) shalat wusthaa. Berdirilah
untuk Allah (dalam shalatmu) dengan khusyu'.” (QS. Al Baqarah: 238).

Shalat jama’ah dapat diakukan dimana saja; di masjid, di rumah atau di lain
tempat sesuai keadaan, namun jika kondisi normal, masjid adalah alternatif utama
bagi pelaksanaan shalat berjama’ah.

Rasulullah SAW. sangat menekankan pelaksanaan shalat jam’ah jika di
suatu tempat telah terdapat minimal tiga orang. Beliau bersabda:

Sy e.gab 3 5A%L \J\ @LAAJ\ o)-a*ﬁam\i JJAVJMJQL,AMJJUALA

mm\ A.A.al.d\ O u.a.ﬂ\ JSLa Lulé :\sl.u.\l.a es...\a.o.
”Tidaklah ada tiga orang di suatu desa atau kampung lalu tidak dltegakkan

shalat berjama’ah, kecuali mereka telah dikuasai setan. Maka hendaklah kalian
berjama’ah, karena serigla hanya akan makan kambing yang terpencil.” (HR.
Imam Ahmad, Abu Dawud, An Nasa’i, dan Al Hakim).

Selain itu masih banyak dalil yang menunjukkan keutamaan shalat

berjamaah, salah satunya adalah sabda Baginda Nabi Muhammad SAW:
‘\AJAU.UMDJMMHMQAMU&MHM

“Shalatnya seseorang dengan berjamaah lebih banyak dari pada shalat
sendirian dengan dua puluh tujuh kali. (HR. Bukhari dan Muslim).

Para ulama juga telah banyak menjelaskan tentang apa saja yang
membedakan keutamaan seseorang shalat berjamaah dengan yang shalat
sendirian. Di antaranya adalah ketika seseorang menjawab azan maka segera
shalat di awal waktu, berjalannya menuju masjid dengan sakinah, masuknya ke
masjid dengan berdoa, menunggu jamaah, shalawat malaikat atas orang yang

shalat, serta permohonan ampun dari mereka, kecewanya syetan karena



berkumpulnya orang-orang untuk beribadah, adanya pelatihan untuk membaca Al-
Quran dengan benar, pengajaran rukun-rukun shalat, keselamatan dari
kemunafikan, dan lain sebagainya. Semua itu tidak didapat oleh orang yang

melakukan shalat dengan cara sendirian di rumahnya.

Seputar Imam dan Makmum

Dalam pelaksanaan shalat berjama’ah dua pelaku yang tidak bisa dipisahkan
adalah imam dan makmum. Imam adalah orang yang memimpin shalat
berjama’ah dan makmum adalah orang yang mengikuti imam. Keduanya menjadi
syarat mutlak sebuah shalat disebut jama’ah.

Dalam hal pemenuhan sahnya shalat jama’ah, kalangan ulama Syafi’iyah
(mazhab Syafi’i) telah merumuskan tata cara shalat jamaah sebagaimana yang
dijelaskan oleh Syekh Salim bin Samir al-Hadlrami dalam kitab Safinah al-Naja.
Ketentuan-ketentuan ini mengatur keberadaan imam dan makmum, yaitu:

1. Makmum yakin bahwa shalatnya imam tidak batal.

2. Makmum juga yakin bahwa imam tidak menjalankan shalat qadla’.

3. Imam yang diikuti makmum tidak sebagai makmum orang lain.

4. Imam bukan termasuk orang yang lebih awam dalam ilmu agama Islam

dibanding makmum.

o

Posisi shalat makmun berada di belakang imam.

6. Makmum mengetahui perpindahan gerakan shalat imam.

7. Imam dan makmum berada dalam satu masjid atau satu tempat yang jarak
antara imam dan makmum kurang lebih 300 meter.

8. Mampu mengucapkan niat berjamaah atau menjadi makmum.

9. Shalat yang dikerjakan imam dan makmum sama bentuk dan rakaatnya.

10. Makmum tetap mengikuti gerakan imam dalam melakukan atau

meninggalkan hal yang sunnah.

11. Makmum mengikuti imam yang bergerak lebih dahulu.



10

Makna Solidaritas

Solidaritas dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan sebuah sifat satu
rasa (senasib dsb); perasaan setia kawan. Dalam Bahasa Arab solidaritas berarti
tadhamun atau takaful.

Islam adalah agama yang mempunyai unsur syariah, akidah, mu’amalah dan
akhlak. Kejayaan Islam juga sudah terbukti membentang dalam peradaban
manusia. Nilai-nilai Islam yang terpancar dan dirasakan oleh umat manusia,
adalah suatu hal yang tidak bisa diukur dengan harta benda, karena dia berasal
dari Yang Maha Kuasa. Solidaritas salah satu bagian dari nilai Islam yang
humanistik-transendental.

Wacana solidaritas bersifat kemanusiaan dan mengandung nilai adiluhung.
Tidaklah aneh kalau solidaritas ini merupakan keharusan yang tidak bisa ditawar-
tawar lagi. Memang mudah mengucapkan kata solidaritas tetapi kenyataannya
dalam kehidupan manusia sangat jauh sekali. Kita sebagai bangsa Indonesia yang
didera multi krisis jangan berkecil hati untuk memerbaiki ke arah yang lebih baik
lagi.

Perjuangan solidaritas ala Islam salah satu wahana untuk meningkatkan
ketakwaan dan keshalehan sosial. Di alam yang serba komplek ini untuk menuju
tangga ketakwaan, solidaritas memang membutuhkan perjuangan yang tidak
remeh karena berkaitan dengan hati dan kesiapan. Tapi tidakkah kita
memperhatikan teladan nabi Muhammad SAW. dan sebagian para sahabat nabi
yang dijamin masuk surga, mereka tetap melakukan amalan-amalan yang terpuiji
karena mengharap ridha Allah SWT?

Nilai kebaikan solidaritas dalam Al-Quran berbunyi:

A Gy 1 801 3° o aaadls ) e ) i glad W ls 5y Dl e ) siglady
ikl

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah kamu
kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya” (QS. Al-Maidah: 2).



11

Inilah pondasi nilai Islam yang merupakan sistem sosial, di mana dengannya
martabat manusia terjaga, begitu juga akan mendatangkan kebaikan bagi pribadi,

masyarakat dan kemanusiaan tanpa membedakan suku, bahasa dan agama.

Dalam hal solidaritas juga, Rasululllah SAW telah membuat ilustrasi yang

bagus sekali:

b Aa (S 1Y) dend Jia agadi iy agibiasy a3 b Gialal) s
u.a&i\j ,g.,..du aad) il Pk

“Perumpamaan orang-orang mumin dalam cinta dan kasih sayangnya
seperti badan manusia, apabila salah satu anggota badan sakit maka seluruh
anggota badan merasakannya”. (HR Al-Bukhari).

Solidaritas tidak hanya dalam perkara benda saja tetapi meliputi kasih
sayang, perhatian, dan kebaikan lainnya. Agama Islam sangat menganjurkan pada
solidaritas kebersamaan dan sangat anti yang berbau perpecahan, menghembuskan
sifat permusuhan di masyarakat. Karena titik kekuatan suatu komunitas atau

negara terletak pada solidaritas kebersamaan dan persatuan.

Solidaritas Islam dan Bangsa Indonesia.
Secara umum solidaritas dalam agama Islam terdiri dari beberapa hal:
1. Solidaritas sosial seperti disinggung di atas.
2. Solidaritas keadilan, yaitu seorang hakim menegakkan keadilan terhadap rakyat
dan negerinya, karena Allah SWT memerintahkannya.
“grally sl sUAT 08 s LA 3 £l sl gl 55 )

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat
kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji,
kemungkaran dan permusuhan. dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu
dapat mengambil pelajaran.” (QS. An Nahl:90).

3. Solidaritas llmu, yaitu keharusan seorang ‘alim atau kiai mengajar orang yang
tidak tahu dan kewajiban orang yang tidak tahu belajar kepada Alim. Allah SWT.

berfirman:



12

(o ) 54! Adilda 2gia 4838 (S Gha A1 YT ABS | 5 )80 () sia Al (S Lag
G303z agdad agnl) 1 92 1) a8 | g il (pdll
“Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang).

Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang
untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi
peringatan kepada kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya
mereka itu dapat menjaga dirinya.” (QS. At Taubah: 122).
4. Solidaritas dalam perlawanan, yaitu kewajiban kaum Muslimin membela agama
dan negaranya. Allah SWT. berfirman:
R &) 40 58 007 i o il 40l 1 gnta g Wik S 1280
O 5alsS

“Berangkatlah kamu baik dalam keadaan merasa ringan maupun berat, dan
berjihadlah kamu dengan harta dan dirimu di jalan Allah. yang demikian itu
adalah lebih baik bagimu, jika kamu Mengetahui.” (QS. At Taubah: 41).

Sampai sekarang bangsa Indonesia sudah merdeka 73 tahun. Dalam hal
solidaritas, bangsa Indonesia telah terpayungi oleh sila ketiga yaitu Persatuan
Indonesia dan sila kelima, Keadilan Sosial Bagi Seluruh Rakyat Indonesia.

Solidaritas sosial merupakan hal yang penting, tidak aneh apabila Hari
Kesetiakawanan Sosial Nasional diabadikan dari peristiwa sejarah tanggal 20
desember 1948, yaitu ketika terjalin kemanunggalan TNI dan rakyat persis sehari
setelah agresi militer Belanda. Dua kekuatan milik bangsa Indonesia yaitu TNI
dan rakyat bahu-membahu dalam perjuangan bersenjata untuk mengenyahkan
penjajahan Belanda. Kesetiakawanan yang tulus, dilandasi rasa tanggung jawab
yang tinggi kepada tanah air (pro patria) menumbuhkan solidaritas bangsa yang
sangat kuat untuk membebaskan tanah air dari cengkraman agresor.

Nilai solidaritas adalah sangat mahal sekali dan tidak bisa diukur dengan
uang, karena solidaritas (dalam hal ini bangsa Indonesia) telah diterjemahkan oleh
pahlawan-pahlawan kita berupa harta, pikiran, pengorbanan dan juga nyawa.
Semoga Allah SWT. membalas dengan surga-Nya di akhirat nanti. Karena tanpa
ruh pahlawan mustahil negara Indonesia akan terwujud.

Sayang seribu kali sayang, generasi setelahnya tidak setangguh pejuang

kemerdekaan. Dengan kata lain berarti “kita” telah mengkhianati solidaritas



13

adiluhungnya para pahlawan-pahlawan terdahulu. Rupanya sebagian pemimpin
negeri ini tidak menghayati dan mengamalkan nilai solidaritas “yang maha suci
itu”. Sampai sekarang kehidupan sebagian pemimpin-pemimpinnya penuh dengan
kemewahan di tengah kemiskinan rakyat dan kemerosotan akhlak bangsanya yang
akhirnya melemahkan solidaritas sosial antara pemimpin dan rakyatnya, rakyat
dengan rakyatnya, dan akhirnya negara itu hancur.

Perilaku pemimpin suatu bangsa, besar sekali pengaruhnya kepada kehidupan
masyarakat banyak. Bangsa Indoneia memiliki karakteristik masyarakat yang
paternalistik yang rakyatnya beroreintasi ke atas. Hal ini dapat dilihat bahwa
ketika solidaritas sangat sulit untuk ditemukan pada kalangan elite negeri ini,
maka bagaimana bisa hal juga ditemukan di kalangan bawah terutama para remaja
dan pelajar.

Apa yang dilakukan pemimpin akan ditiru oleh rakyatnya, baik perilaku
pemimpin yang baik maupun yang buruk. Maka mulailah dari keteladanan para
pemimpin untuk hidup yang wajar yang tidak menimbulkan kecemburuan sosial.
Dengan kita membangun solidaritas sosial yang tangguh, maka bangsa kita akan

menjadi bangsa yang kuat, maju, demokrtis dan modern.

Pengaruh Shalat Jama’ah terhadap Peningkatan Solidaritas
Keunggulan shalat jama’ah dalam meningkatkan solidaritas umat adalah
terletak pada proses kedisiplinan mengatur dan meluruskan shaf (barisan) shalat
jama’ah. Dalam pelaksanaan shalat jama’ah, meluruskan shaf (barisan) adalah
suatu keharusan. Nabi Muhammad SAW. bersabda:
A5t (b S gila ) g'gna » O - plaag e ) s - () 08 ull (6
@A 019 « Bl Aald) Gy i giial
“Dari Anas dari Rasulullah SAW beliau berkata: Luruskan shaf-shaf kalian
karena lurusnya shaf adalah bagian dari pendirian shalat.” (HR al-Bukhari).
Dari Abu Hurairoh RA. beliau berkata: Rasulullah SAW. bersabda :

Bl (b cazilal) dald) ) yiwal

“Perbaguslah lurusnya shaf (barisan) ketika shalat” (HR. Imam Ahmad).



14

Adapun cara memerbaiki lurusnya shaf adalah sebagaimana dijelaskan dalam
hadits yang diriwayatkan oleh sahabat Jabir bin Samuroh RA. Rasulullah SAW.

bersabda:

Bl (3 1 gl s S GG LI A& 281 48150 (A

“Aku tidak pernah melihat kalian mengangkat-angkat tangan kalian, seakan-

akan seperti ekor kuda liar saja. Tenanglah kalian di dalam sholat (jangan
bergerak).”

Jabir berkata kembali: “Kemudian beliau SAW. keluar menemui kami (pada

lain waktu) dan melihat kami sedang bergerombol, lantas beliau bersabda:

e 15
“Aku tidak pernah melihat kalian bergerombol?!”

Jabir melanjutkan, “Kemudian beliau SAW. keluar menemui kami sembari

mengatakan :

ot

) de A&dal Cila Wk ¢ 5alas Y

“Kenapa kalian tidak berbaris sebagaimana para malaikat berbaris di hadapan
Rabb mereka?”

Kami berkata: “Wahai Rasulullah, bagaimanakah berbarisnya Malaikat di
hadapan Rabb mereka?”

Rasulullah SAW. menjawab:

Cilal) (b &ypia 5 I3 Caighlall (345

“Mereka menyempurnakan shaf atau barisan yang paling awal sembari
merapatkan barisannya.” (HR. Imam Muslim).

Jadi, memerbaiki shaf itu tidak akan terwujud melainkan dengan
menyempurnakan dan merapatkan barisannya.

Jika sekelompok masyarakat telah terbiasa melaksanakan shalat berjama’ah
dalam kondisi shaf yang bagus, maka dengan sendirinya kondisi ini akan

mendorong terbangunnya rasa kebersamaan atau solidaritas yang kuat di kalangan



15

mereka. Sebaliknya, bila shaf mereka tidak bagus, tentunya juga akan
berpengaruh terhadap berkurangnya nilai solidaritas. Rasulullah SAW. bersabda:

s o 0 A pkshie (ol 1 il 138

“Luruskan shaf-shaf kalian. Dan demi Alloh, luruskanlah shaf-shaf kalian,
atau jika tidak niscaya Alloh akan menjadikan hati kalian saling berseteru.” (HR.
Abu Dawud).

Pelaksanaan shalat Jama’ah sangat menunjang sekali terhadap pembentukan
dan peningkatan rasa solidaritas pelakunya, karena situasi kebersamaan dalam
shalat jamaah dapat memberikan aspek terapeutik, yakni terapi kelompok. Tujuan
utama terapi ini adalah menimbulkan suasana kebersamaan yang harmonis,
sehingga komunikasi yang beku bisa cair. Melalui terapi kelompok, masing-
masing individu saling menatap, saling berbicara, dan saling menyentuh. Pendek
kata, semua bentuk komunikasi verbal maupun non-verbal terlibat dalam suasana
kebersamaan. Oleh karena itu, terapi ini bisa menghindarkan seseorang dari
perasaan keterasingan.

Di samping itu berkumpul dengan orang-orang shaleh akan membawa
dampak psikologis yang besar pula. Ada sebuah ungkapan dalam kehidupan
masyarakat, “Beras terkelupas dari kulitnya tidak semuanya karena alat penumbuk
atau mesin penggiling padi secara langsung, tetapi kebanyakan karena pergeseran
di antara sesama butiran padi yang mendapat tekanan dari alat penggilingannya.”
Dengan begitu, kebiasaan berkumpul dengan pribadi-pribadi shaleh akan
cenderung mendorong pola-prilaku yang shaleh bagi dirinya sendiri. Tak salah
kalau shalat jama’ah adalah ibarat laboratorium pendidikan yang sangat besar
manfaatnya bagi pembinaan mental dan kepribadian (Nurkholis, 2007 : 21-22).
Penutup

Pondok pesantren telah terbukti mampu mencetak santri yang memiliki
jiwa solidaritas tinggi. Shalat jama’ah, = pembacaan  aurad  bersama-sama
setelahnya dan pendekatan pengasuh dan guru pondok pesantren terhadap santri-
santrinya baik dari aspek fa’lim (pengajaran), tarbiyah (pendidikan) maupun



16

targiyah (peningkatan derajat di hadapan Allah) telah berhasil membentuk
kepribadian luhur.

Di tengah maraknya aksi tawuran baik yang melibatkan pelajar,
mahasiswa maupun masyarakat secara umum, pondok pesantren menjadi
pembeda karena nyaris tidak pernah terdengar kasus serupa antar santri di pondok
pesantren. Di lingkungan pondok pesantren nilai-nilai solidaritas benar-benar
terjaga dengan sangat baik. Terbukti, aktivitas-aktivitas santri yang bernuansa
kegotong-royongan, komunikasi aktif dan saling tolong menolong senantiasa
dilestarikan seperti ro’an (kerja bakti), musyawarah dan kegiatan-kegiatan
lainnya.

Untuk mencegah makin menjadi-jadinya tawuran dan aksi-aksi serupa,
sudah saatnya bila dunia pendidikan mengadopsi sistem pondok pesantren,
khususnya pemberlakuan wajib shalat jama’ah bagi semua peserta didik yang
beragama Islam di semua tingkatan.



17

DAFTAR PUSTAKA

Huda, Saiful (eds.), (2008), Mutiara Nasehat KH. Abdullah Faqih, Tuban: LTN
Langitan.

Salim ibn Samir al Hadlramy, Safinah an Najaa, Indonesia:Pustaka Al Ihsan.

Zainuddin ibn Abdul ‘Aziz al Malibari, Fath al Mu’in bi syarh Qurrah al ‘Ain,
Jedah: Al Haramain.

Arifin, Zaenal, (2008), Metodologi Penelitian Pendidikan Filosofi, Teori &
Aplikasinya, Surabaya: Lentera Cendikia.

Zuriah, Nurul, (2007), Metodologi Penelitian Sosial dan Pendidikan Teori -
Aplikasi, Jakarta: Bumi Aksara.

Abdul ‘Adhim, Irvan, (2009), Meraup Pahala Berlimpah dengan Shalat
Berjama’ah, Solo: Pustaka Iltizam.

M. Nurkholis, (2007), Mutiara Shalat Berjama’ah Meraih Pahala 27 Derajat,
Bandung: Mizania.

Kridalaksana, Harimukti, et. al, (1995), Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta:
Balai Pustaka.

Arikunto, Suharsimi, (2005), Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek,
Jakarta: PT. Bumi Askara.

Riduwan, 2007, Belajar Mudah Peneletian untuk Guru dan Karyawan Peneliti
Pemula, Bandung: Alfabeta.

Syah Putra, Muhammad, 2013, Meraup Berkah dan Pahala dengan Shalat
Berjama’ah, Surabaya, Quntum Media.

Rahman, Abdul, 2013, Energi Positif Shalat Berjama’ah, Jakarta, PT. Mizan
Publika.



