
 

 

1 

SHALAT JAMA’AH MEMUPUK NILAI SOLIDARITAS 

Oleh: Saiful Huda*  

 

ABSTRACT 
 

 

The quality of formal education institutions in Indonesia has been questioned 

again in effectiveness as more and more cases of fights are heard among students. 

Conversely, from behind the world of education Islamic boarding schools hardly 

heard the same case. Of course this is very interesting to study more deeply 

because surely in the system and method of Islamic boarding schools there are 

educational materials that are able to form a noble character. 

The success of Islamic boarding schools to print students who are moral and 

virtuous cannot be separated from one aspect of the educational material of 

Islamic boarding schools in the form of congregational prayers performed by 

santri sincerely. Prayer jama'ah and the aurad reading afterwards diistiqam 

together together every five times a day and have a very significant role in 

shaping the mentality of the child has a soul of high solidarity. 

The momentum of togetherness in congregational prayer is like a therapy. Jama'ah 

prayer can foster an atmosphere that freezes into liquid. Through this "therapy" 

each individual establishes verbal and non verbal communication. They coexist 

and touch each other, so that they can avoid feeling alienated. 

The superiority of the congregational prayer in fostering the value of the solidarity 

of the people lies in the process of discipline regulating and straightening the shaf 

or rows of congregational prayer. If a group of people are accustomed to 

performing prayers in congregation with good prayers, then this condition will 

naturally encourage a strong sense of community or solidarity among them. 

Conversely, if their shaf is not good, of course it also affects the reduced value of 

solidarity. Especially for those who do not perform congregational prayer. 

 

Keywords: Prayer, Cultivating, Value of Solidarity 

 

*Saiful Huda adalah Dosen Prodi PGMI Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah 

Makhdum Ibrahim Tuban 

 

Pendahuluan 

Tawuran antar pelajar yang terjadi di negeri ini nampaknya selalu menghiasi 

pemberitaan media massa. Meski berbagai kalangan baik dari pemerintah, dunia 

pendidikan dan praktisi hukum sudah turun tangan, persoalan ini sepertinya tak 

ada habis-habisnya, justru malah kian merajalela.  



 

 

2 

Masalah tawuran pelajar memang telah menjadi sebuah fenomena sosio-

kultural yang terkait dengan aspek kehidupan lainnya. Problem ini tidak lagi bisa 

diselesaikan hanya oleh para guru, para pelajar itu sendiri maupun aparat penegak 

hukum. Harus ada solusi yang holistik dan langsung menyentuh kepada akar 

persoalan yang paling mendasar.  

Tawuran pelajar merupakan salah satu bentuk perilaku penyimpangan sosial 

kolektif remaja yang marak terjadi, baik di daerah perkotaan maupun pedesaan. 

Penyebab tawuran kadang bahkan tidak jelas. Bisa jadi dianggap telah menjadi 

tradisi, kadang juga hanya sekadar untuk balas dendam atau pun unjuk kekuatan 

semata. Rasa kebersamaan, solidaritas maupun persatuan di kalangan para pelajar 

menjadi sulit untuk ditemukan. Kiranya, tidaklah keliru bila diasumsikan bahwa 

maraknya aksi tawuran pelajar itu merupakan sebuah gejala yang tak terpisahkan 

dari gejala degradasi kualitas dunia pendidikan di negeri ini seiring dengan makin 

krisisnya moral yang melanda kaum remaja secara umum. 

Sejatinya pelajar merupakan aset yang sangat penting dalam kelanjutan 

kehidupan suatu suatu bangsa di masa akan datang. Fenomena maraknya tawuran 

pelajar tentunya sangat memprihatinkan. Betapa tidak, generasi yang menjadi 

tumpuan harapan untuk membawa bangsa kepada masa depan yang lebih baik, 

justru jauh dari harapan tersebut. Apabila permasalahan ini tidak tertanggulangi 

dengan baik, maka dapat dipastikan akan membawa dampak buruk bagi masa 

depan bangsa nantinya. Para pakar sosial pun menyebutkan beberapa tanda dari 

perilaku yang menunjukkan arah kehancuran suatu bangsa antara lain 

meningkatnya kekerasan di kalangan remaja. Tentu saja hal ini harus membuat 

kita prihatin dan berupaya mencari solusi yang efektif. 

Upaya antisipatif terhadap tawuran pelajar mutlak dilakukan. Upaya 

antisipasi adalah usaha-usaha sadar berupa sikap, perilaku atau tindakan seseorang 

melalui langkah-langkah tertentu untuk menghadapi peristiwa yang mungkin 

terjadi. Jadi, sebelum tawuran terjadi atau akan terjadi seseorang telah siap dengan 

berbagai “perisai” untuk menghadapinya. Solusi antisipatif sangat penting untuk 

dilakukan dibandingkan hanya sekedar melakukan solusi–solusi yang sifatnya 

reaktif. 



 

 

3 

Salah satu solusi antisipatif yang sepatutnya segera dilakukan adalah 

memerbaiki kualitas dunia pendidikan, karena faktor pendorong terjadinya 

kenakalan para pelajar salah satunya adalah disebabkan oleh rendahnya mutu 

materi pendidikan yang mereka terima di sekolah. 

Memang, semua lembaga pendidikan pasti telah mencanangkan visi-misi 

untuk mencetak para pelajar menjadi anak yang pintar, pandai dan berguna. Hal 

ini bisa dilihat pada fenomena yang terjadi akhir-akhir ini. Segala cara dilakukan: 

dari mulai proses pembelajaran yang cukup ketat dan melelahkan baik pada jam-

jam sekolah maupun di luar jam sekolah, sampai dengan kegiatan-kegiatan 

ekstrakurikuler. Tidak cukup hanya dengan mentransformasikan seluruh materi 

kurikulum yang ada, tapi menambahinya dengan bacaan-bacaan lain yang tidak 

kalah kualitasnya. Pra ujian pun diadakan tidak hanya sekali, tapi berkali-kali, dari 

tes harian sampai try out. 

Intensitas pembelajaran makin padat ketika masa Ujian Nasional (UN) 

sudah dekat. Bahkan, supaya sekolah tidak berkurang citranya sebagai lembaga 

pendidikan yang bonafid gara-gara peserta didiknya tidak lulus, segala cara 

ditempuh. Pokoknya, untuk menjaga image sekolah ”bonafid” bila perlu harus 

menghalalkan segala cara dan melakukan berbagai modus agar peserta didik tidak 

sampai ada yang tidak lulus, misalnya dengan memberi contekan kepada peserta 

didiknya yang mengikuti ujian atau modus-modus lainnya. 

Namun demikian, pendekatan pembelajaran seperti ini nampaknya belum 

berbanding lurus dengan hasil yang diraih. Minimal bila dilihat dari berita-berita 

miring terkait dengan sekolah, mulai dari perkelahian antar pelajar yang setiap 

tahun frekuensinya makin meningkat, murid mengancam gurunya yang tidak 

memberi bocoran soal UN, murid pacaran dengan ibu gurunya sendiri, guru 

berzina dengan murid wanitanya, sampai pak guru berselingkuh dengan ibu guru, 

dan lain sebagainya. 

Kondisi ini makin diperparah dengan kabar tak sedap tentang maraknya 

praktek korupsi yang melingkupi Kementerian Pendidikan dan Kementerian 

Agama yang kedua-duanya menjadi induk lembaga-lembaga pendidikan di 



 

 

4 

Indonesia, belum lagi merajalelanya jual beli ijazah dan komersialisasi dunia 

pendidikan kita. 

Melihat fenomena ini, nampaknya pasti terdapat kesalahan sistem atau 

minimal ada yang kurang pas dalam metode pendidikan sekolah-sekolah tersebut. 

Sekolahan-sekolahan ini (baca: para guru) hanya bernafsu menggenjot aspek 

pengajaran semata tetapi melupakan aspek yang jauh lebih signifikan yakni nilai 

pendidikan. Menurut al Maghfurlah KH. Abdullah Faqih, pengasuh Pondok 

Pesantren Langitan Widang Tuban, model guru seperti ini hanya berfungsi 

sebagai pengajar (syaikhutta’lim) semata, bukan sebagai pendidik 

(syaikhuttarbiyah) (Huda, 2018 :77).  

Dalam mentransformasikan materi keilmuan kepada santri, seorang guru 

atau kiai seharusnya di samping berfungsi sebagai pengajar (syaikhutta'lim) dan 

pendidik (syaikhuttarbiyah) juga harus berlaku sebagai syaikhuttarqiyah yaitu 

seorang guru yang berupaya meningkatkan derajat muridnya di hadapan Allah 

SWT. Guru seperti ini selalu bermunajat dan bermohon kepa Allah SWT. supaya 

murid-muridnya menjadi anak yang baik dan mulia baik di dunia dan akhirat. 

(Huda, 2018 :78-79). 

Jika kondisi riilnya memang demikian adanya, rasanya cukup pantas bila 

ternyata dunia pendidikan kita masih belum banyak bisa diharapkan untuk dapat 

melahirkan generasi yang benar-benar mampu membangun dan membawa bangsa 

ini keluar dari krisis berkepanjangan. 

Di tengah memudarnya peran dunia pendidikan dalam membentuk pribadi 

para pelajar yang bermoral, materi pendidikan pondok pesantren perlu dilirik 

untuk dijadikan percontohan oleh lembaga pendidikan secara umum, karena harus 

diakui bahwa selama ini jarang sekali terdengar kabar kurang sedap tentang 

tawuran antar santri dan kasus-kasus serupa lainnya dari dunia pondok pesantren. 

Keberhasilan pendidikan pondok pesantren dalam mencetak santri yang 

bermoral dan berbudi luhur sebenarnya tidak bisa dilepaskan dari salah satu 

materi pendidikan pesantren berupa shalat jama‟ah. Menurut al Maghfurlah KH. 

Abdullah Faqih, proses shalat jama‟ah dan pembacaan aurad setelahnya memiliki 



 

 

5 

peran yang sangat signifikan dalam membentuk anak yang berkualitas(Huda, 

2018 :78). 

Berdasarkan pada pemberitaan selama ini baik melalui media cetak, media 

elektronik maupun media online jarang sekali atau bahkan nyaris tidak terdengar 

kasus perkelahian atau tawuran antar santri pondok pesantren. Tentu saja hal ini 

sangat menarik untuk dikaji lebih mendalam karena pasti di dalam sistem dan 

metode pondok pesantren terdapat materi pendidikan yang mampu membentuk 

seorang yang berkarakter luhur. 

 

Shalat Jama’ah 

 Pada saat kita sedang tidur nyenyak atau waktu beristirahat sehabis lelah 

bekerja lalu tiba-tiba terdengar suara adzan yang tak jauh dari rumah kita. Dalam 

kondisi dan situasi seperti ini kira-kira apa yang akan kita lakukan? 

 Dua contoh pengandaian situasi di atas setidaknya akan menghasilkan dua 

respon berbeda satu dengan lainnya. Pertama, membiarkan suara adzan lewat dan 

selesai, tanpa beranjak dari tempat dan aktifitas kita semula. Kedua, segera 

bangkit mengambil air wudlu untuk bergegas melaksanakan shalat berjama‟ah dan 

meninggalkan aktifitas. 

 Jika dihadapkan pertanyaan lanjutan, “Mana di antara keduanya yang 

terbaik?” Tentu semua orang mukallaf (muslim yang sudah baligh dan berakal 

sehat) akan sepakat menjawab bahwa sikap kedualah yang terbaik. Sikap Kedua 

yang menjadi pilihan tadi pun akan melahirkan dua macam keadaan. Pertama, kita 

melaksanakan shalat di rumah, baik sendirian (infirodi) ataupun berjama‟ah 

dengan keluarga. Kedua, kita melaksanakannya berjama‟ah di masjid atau 

mushalla bersama dengan kaum muslimin lainnya. Kita pun yakin dengan pasti 

bahwa semua orang akan mengatakan bahwa shalat berjama‟ah di masjid itu pasti 

lebih utama daripada shalat di rumah. 

 Inilah fithrah yang diberikan Allah SWT. kepada manusia. Sebuah fithrah di 

mana seorang manusia akan mengakui bahwa mengerjakan sebuah ketaatan 

adalah sebuah perbuatan mulia dan pilihan terbaik di antara semua pilihan. Allah 

telah berfirman mengenai fithrah ini: 



 

 

6 

 ۚ ِ َٓا ۚ لََ ذثَْذِٚمَ نخَِهْقِ اللَّه ْٛ ِ انهرِٙ فطَشََ انُهاطَ عَهَ ٍِ حَُِٛفاً ۚ فطِْشَخَ اللَّه ٚ َٓكَ نهِذِّ جْ َٔ نكَِ فأَقَىِْ 
َٰ
رَ

ًٌُٕ هٍ أكَْثشََ انُهاطِ لََ ٚعَْهَ كِ نََٰ َٔ ٍُ انْقَِّٛىُ  ٚ  انذِّ
“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah 

atas) fitrah Allah yang Telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada 

peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia 

tidak mengetahui. (QS. QS. Ar-Ruum: 30). 

 Untuk menguraikan pengertian shalat jama‟ah perlu kiranya dua kata ini, 

shalat dan jama‟ah dijelaskan secara terpisah yakni shalat dan jama‟ah, karena 

kata ”shalat jama‟ah” itu sebenarnya bukan suatu jenis shalat seperti halnya shalat 

id, shalat ashar, shalat gerhana, dan sebagainya. Shalat jama‟ah lebih mengarah 

kepada cara bagaimana suatu shalat dikerjakan. Shalat jama‟ah adalah merupakan 

lawan dari shalat sendirian (infiradi) (Adhim, 2009 : 19). 

 Pengertian shalat menurut bahasa adalah doa, sedangkan menurut istilah 

fiqh adalah ibadah yang mengandung perkataan dan perbuatan yang dimulai 

dengan takbir dan diakhiri dengan salam (Zainuddin, 3). Adapun kata jama‟ah 

bermakna kelompok atau kumpulan segala sesuatu. Shalat disebut jama‟ah bila 

dilakukan minimal oleh dua orang yang berlaku sebagai imam dan makmum 

(Zainuddin, 34). 

 

Hukum Seputar Shalat Jama’ah 

 Mayoritas ulama baik dari Mazhab Hanafi, Maliki dan Syafi‟i sepakat 

bahwa hukum shalat jama‟ah adalah sunnah muakkadah. Namun ada juga 

sebagian ulama dari kalangan tiga mazhab di atas yang berpendapat bahwa shalat 

jama‟ah adalah hukumnya fardlu kifayah; jika sudah ada yang mengerjakannya, 

maka tentunya yang lain tidak menanggung dosa. Sementara menurut pendapat 

Imam Ahmad bahwa shalat berjama‟ah hukumnya adalah fardlu ‟ain (Adhim, 

2009 : 15).
 

 
Tentunya semua pendapat itu sama-sama benarnya, sebab mereka telah 

berijtihad dengan memnuhi kaidah istimbath hukum yang berstandart. Jika 

hasilnya berbeda itu dikarenakan hasil ijtihad sebab memang tidak ada nash yang 

secara eksplisit di dalam al Quran dan hadits yang menyebutkan hukum shalat 



 

 

7 

jama‟ah.
 
(Putra, 2013 : 2). Dari sekian banyaknya dalil hukum shalat jama‟ah 

dalam al Quran dan hadits itu masih mungkin menerima ragam kesimpulan yang 

berbeda-beda.  

 Adapun batasan minimal untuk shalat jama‟ah adalah dua orang, seorang 

imam dan seorang makmum. Jumlah ini telah disepakati para ulama. Shalat 

berjama‟ah sah walaupun makmumnya seorang anak kecil atau wanita, 

berdasarkan hadits Ibnu Abbas Radhiallahu’anhu yang berbunyi: 

ٙ  صَ  تدِ   ُْذَ خَانرَِٙ فقَاَوَ انُهثِ عَههىَ ٚصَُهِّٙعِ َٔ  ِّ ْٛ ُ عَهَ دُ أصَُهِّٙ يَعَُّ  ههٗ اللَّه ًْ ْٛمِ فقَُ ٍْ انهه يِ

ِِ فأَخََزَ  ٍْ ٚغََاسِ دُ عَ ًْ ِّ  فقَُ ُِٛ ًِ َٚ ٍْ  تشَِأْعِٙ فأَقَاَيَُِٙ عَ

 “Aku tidur dirumah bibiku, lalu Rasulullah Shallallahu‟alaihi Wasallam 

bangun mengerjakan shalat malam. Lalu aku turut shalat bersamanya dan berdiri 

disamping kirinya. Kemudian beliau meraih kepalaku dan memindahkanku 

kesamping kanannya”. (HR. Imam Bukhori).
 
 

Demikian juga hadits Anas bin Malik RA.: 

هٌ  عَههىَ صَ  أَ َٔ  ِّ ْٛ ُ عَهَ ِ صَههٗ اللَّه ِّ قاَلَ سَعُٕلَ اللَّه تأِيُِّ َٔ  ِّ ِّ  ههٗ تِ ُِٛ ًِ َٚ ٍْ شْأجََ  فأَقَاَيَُِٙ عَ ًَ أقَاَوَ انْ َٔ
 خَهْفَُاَ

“Sesungguhnya Rasulullah Shallallahu‟alaihi Wasallam shalat mengimami 

dia dan ibunya. Anas berkata: “Beliau menempatkanku disebelah kanannya dan 

wanita (ibunya) dibelakang kami” (HR. Imam Muslim).
 
 

Semakin banyak jumlah makmum semakin besar pahalanya dan semakin 

Allah sukai, berdasarkan sabda Rasulullah SAW.: 

صَلََجُ  جُمِ  َٔ صَلََجُ انشه َٔ حْذَُِ  َٔ  ِّ ٍْ صَلََذِ جُمِ أصَْكَٗ يِ جُمِ يَعَ انشه ٍْ  انشه ٍِ أصَْكَٗ يِ ْٛ جُهَ يَعَ انشه

يَا كَإَُا أكَْثشََ  َٔ جُمِ  ِّ يَعَ انشه جَمه  صَلََذِ َٔ ِ عَضه  َٕ أحََة  إنَِٗ اللَّه ُٓ  فَ

“Shalat bersama orang lain lebih baik dari shalat sendirian. Shalat bersama 

dua orang lebih baik dari shalat bersama seorang. Semakin banyak (yang shalat) 

semakim disukai Allah Ta‟ala”. (HR. Abu Daud).  

Hadits ini jelas menunjukkan semakin banyak jumlah jama‟ahnya semakin 

lebih utama dan lebih disukai Allah SWT. 



 

 

8 

 

Kedudukan dan Keutamaan Shalat Jama’ah 

 Shalat memiliki kedudukan yang sangat penting dalam Islam. Begitu 

signifikannya shalat jama‟ah, Rasulullah SAW. sebelum meninggal sempat 

berpesan kepada ummatnya untuk tetap menjaga shalat. Allah SWT. juga telah 

berfirman: 

 ٍَ ِ قاََرِِٛ قُٕيُٕا لِِلّه َٔ  َٰٗ عْطَ ُٕ لََجِ انْ انصه َٔ اخِ  َٕ هَ  حَافظُِٕا عَهَٗ انصه
”Peliharalah semua shalat(mu), dan (peliharalah) shalat wusthaa. Berdirilah 

untuk Allah (dalam shalatmu) dengan khusyu'.” (QS. Al Baqarah: 238). 

Shalat jama‟ah dapat diakukan dimana saja; di masjid, di rumah atau di lain 

tempat sesuai keadaan, namun jika kondisi normal, masjid adalah alternatif utama 

bagi pelaksanaan shalat berjama‟ah.
 
 

Rasulullah SAW. sangat menekankan pelaksanaan shalat jam‟ah jika di 

suatu tempat telah terdapat minimal tiga orang. Beliau bersabda: 

ْٛطاَ ِٓىْ انشه ْٛ رَ عَهَ َٕ اعَحِ الَِه اعْرحَْ ًَ ِٓىْ صَلَجَُ انْجَ ْٛ ٍٔ لَذَقُاَوُ فِ لَتَذَْ َٔ ٍْ ثلَََثحٍَ فِٗ قشَْٚحٍَ  ٌُ يَا يِ

حِ انقاَصِٛحَِ. ًَ ٍَ انْغَاَِ ئْةُ يِ ا ٚأَْكُمُ انزِّ ًَ اعَحِ فئََِه ًَ ْٛكُىْ تاِنْجَ  فعََهَ
”Tidaklah ada tiga orang di suatu desa atau kampung lalu tidak ditegakkan 

shalat berjama‟ah, kecuali mereka telah dikuasai setan. Maka hendaklah kalian 

berjama‟ah, karena serigla hanya akan makan kambing yang terpencil.” (HR. 

Imam Ahmad, Abu Dawud, An Nasa‟i, dan Al Hakim).
 
 

Selain itu masih banyak dalil yang menunjukkan keutamaan shalat 

berjamaah, salah satunya adalah sabda Baginda Nabi Muhammad SAW:  

ٍَ دَسَجَحً  ْٚ عِشْشِ َٔ ٍْ صَلَجَِ انْفزَِّ تغَِثْعٍ  اعَحِ أفَْضَمُ يِ ًَ  صَلََجُ انْجَ

“Shalatnya seseorang dengan berjamaah lebih banyak dari pada shalat 

sendirian dengan dua puluh tujuh kali. (HR. Bukhari dan Muslim).  

Para ulama juga telah banyak menjelaskan tentang apa saja yang 

membedakan keutamaan seseorang shalat berjamaah dengan yang shalat 

sendirian. Di antaranya adalah ketika seseorang menjawab azan maka segera 

shalat di awal waktu, berjalannya menuju masjid dengan sakinah, masuknya ke 

masjid dengan berdoa, menunggu jamaah, shalawat malaikat atas orang yang 

shalat, serta permohonan ampun dari mereka, kecewanya syetan karena 



 

 

9 

berkumpulnya orang-orang untuk beribadah, adanya pelatihan untuk membaca Al-

Quran dengan benar, pengajaran rukun-rukun shalat, keselamatan dari 

kemunafikan, dan lain sebagainya. Semua itu tidak didapat oleh orang yang 

melakukan shalat dengan cara sendirian di rumahnya. 

 

Seputar Imam dan Makmum 

 Dalam pelaksanaan shalat berjama‟ah dua pelaku yang tidak bisa dipisahkan 

adalah imam dan makmum. Imam adalah orang yang memimpin shalat 

berjama‟ah dan makmum adalah orang yang mengikuti imam. Keduanya menjadi 

syarat mutlak sebuah shalat disebut jama‟ah. 

 Dalam hal pemenuhan sahnya shalat jama‟ah, kalangan ulama Syafi‟iyah 

(mazhab Syafi‟i) telah merumuskan tata cara shalat jamaah sebagaimana yang 

dijelaskan oleh Syekh Salim bin Samir al-Hadlrami dalam kitab Safinah al-Naja. 

Ketentuan-ketentuan ini mengatur keberadaan imam dan makmum, yaitu: 

1.  Makmum yakin bahwa shalatnya imam tidak batal. 

2.  Makmum juga yakin bahwa imam tidak menjalankan shalat qadla‟. 

3.  Imam yang diikuti makmum tidak sebagai makmum orang lain. 

4.  Imam bukan termasuk orang yang lebih awam dalam ilmu agama Islam 

dibanding makmum. 

5.  Posisi shalat makmun berada di belakang imam. 

6.  Makmum mengetahui perpindahan gerakan shalat imam. 

7.  Imam dan makmum berada dalam satu masjid atau satu tempat yang jarak 

antara imam dan makmum kurang lebih 300 meter. 

8.  Mampu mengucapkan niat berjamaah atau menjadi makmum. 

9.  Shalat yang dikerjakan imam dan makmum sama bentuk dan rakaatnya. 

10. Makmum tetap mengikuti gerakan imam dalam melakukan atau 

meninggalkan hal yang sunnah. 

11. Makmum mengikuti imam yang bergerak lebih dahulu.
 
 

 

 

 



 

 

10 

 

Makna Solidaritas 

Solidaritas dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan sebuah sifat satu 

rasa (senasib dsb); perasaan setia kawan. Dalam Bahasa Arab solidaritas berarti 

tadhamun atau takaful.  

Islam adalah agama yang mempunyai unsur syariah, akidah, mu‟amalah dan 

akhlak. Kejayaan Islam juga sudah terbukti membentang dalam peradaban 

manusia. Nilai-nilai Islam yang terpancar dan dirasakan oleh umat manusia, 

adalah suatu hal yang tidak bisa diukur dengan harta benda, karena dia berasal 

dari Yang Maha Kuasa. Solidaritas salah satu bagian dari nilai Islam yang 

humanistik-transendental. 

Wacana solidaritas bersifat kemanusiaan dan mengandung nilai adiluhung. 

Tidaklah aneh kalau solidaritas ini merupakan keharusan yang tidak bisa ditawar-

tawar lagi. Memang mudah mengucapkan kata solidaritas tetapi kenyataannya 

dalam kehidupan manusia sangat jauh sekali. Kita sebagai bangsa Indonesia yang 

didera multi krisis jangan berkecil hati untuk memerbaiki ke arah yang lebih baik 

lagi.  

Perjuangan solidaritas ala Islam salah satu wahana untuk meningkatkan 

ketakwaan dan keshalehan sosial. Di alam yang serba komplek ini untuk menuju 

tangga ketakwaan, solidaritas memang membutuhkan perjuangan yang tidak 

remeh karena berkaitan dengan hati dan kesiapan. Tapi tidakkah kita 

memperhatikan teladan nabi Muhammad SAW. dan sebagian para sahabat nabi 

yang dijamin masuk surga, mereka tetap melakukan amalan-amalan yang terpuji 

karena mengharap ridha Allah SWT? 

Nilai kebaikan solidaritas dalam Al-Quran berbunyi:  

 َ هٌ اللَّه َ ۖ إِ اذهقُٕا اللَّه َٔ  ۚ ٌِ ا َٔ انْعُذْ َٔ ثْىِ  َُٕا عَهَٗ الِْْ َٔ لََ ذعََا َٔ  ۖ َٰٖ َٕ انرهقْ َٔ َُٕا عَهَٗ انْثشِِّ  َٔ ذعََا  دَذِٚذُ َٔ

 انْعِقاَبِ 
 “Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan takwa, dan jangan 

tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah kamu 

kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya” (QS. Al-Maidah: 2).  



 

 

11 

Inilah pondasi nilai Islam yang merupakan sistem sosial, di mana dengannya 

martabat manusia terjaga, begitu juga akan mendatangkan kebaikan bagi pribadi, 

masyarakat dan kemanusiaan tanpa membedakan suku, bahasa dan agama.  

Dalam hal solidaritas juga, Rasululllah SAW telah membuat ilustrasi yang 

bagus sekali:  

ِْىْ  ادِّ َٕ ٍَ فِٗ ذَ ؤْيُِِٛ ًُ ٕ   يَثمَُ انْ ُُّْ عُضْ ِٓىْ يَثمَُ انْجَغَذِ إرَِا ادْرَكَٗ يِ ًِ ذشََاحُ َٔ ِٓىْ  ذعََاطفُِ َٔ 

ٗ ًَ انْحُ َٔ َٓشِ   ذذََاعَٗ عَائشُِ انجَغَذِ تانغه

“Perumpamaan orang-orang mumin dalam cinta dan kasih sayangnya 

seperti badan manusia, apabila salah satu anggota badan sakit maka seluruh 

anggota badan merasakannya”. (HR Al-Bukhari).  

Solidaritas tidak hanya dalam perkara benda saja tetapi meliputi kasih 

sayang, perhatian, dan kebaikan lainnya. Agama Islam sangat menganjurkan pada 

solidaritas kebersamaan dan sangat anti yang berbau perpecahan, menghembuskan 

sifat permusuhan di masyarakat. Karena titik kekuatan suatu komunitas atau 

negara terletak pada solidaritas kebersamaan dan persatuan. 

 

Solidaritas Islam dan Bangsa Indonesia. 

Secara umum solidaritas dalam agama Islam terdiri dari beberapa hal:  

1. Solidaritas sosial seperti disinggung di atas. 

2. Solidaritas keadilan, yaitu seorang hakim menegakkan keadilan terhadap rakyat 

dan negerinya, karena Allah SWT memerintahkannya. 

َ ٚأَيُْ  هٌ اللَّه ِٙ ۚ إِ انْثغَْ َٔ ُْكَشِ  ًُ انْ َٔ ٍِ انْفحَْشَاءِ  َٰٗ عَ َٓ ُْ َٚ َٔ  َٰٗ إِٚراَءِ رِ٘ انْقشُْتَ َٔ  ٌِ حْغَا الِْْ َٔ شُ تاِنْعَذْلِ 

 ٌَ  ٚعَِظكُُىْ نعََههكُىْ ذزََكهشُٔ
 “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat 

kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, 

kemungkaran dan permusuhan. dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu 

dapat mengambil pelajaran.” (QS. An Nahl:90). 

3. Solidaritas Ilmu, yaitu keharusan seorang „alim atau kiai mengajar orang yang 

tidak tahu dan kewajiban orang yang tidak tahu belajar kepada Alim. Allah SWT. 

berfirman:  



 

 

12 

ُٕٓا فِ  ُٓىْ طاَئفِحَ  نِٛرَفَقَه ُْ ٍْ كُمِّ فشِْقحٍَ يِ لََ َفَشََ يِ ْٕ ُْفشُِٔا كَافهحً ۚ فهََ ٌَ نَِٛ ؤْيُُِٕ ًُ ٌَ انْ يَا كَا َٔ ٙ

 ٌَ ُٓىْ ٚحَْزَسُٔ ِٓىْ نعََهه ْٛ ُٓىْ إرَِا سَجَعُٕا إنَِ يَ ْٕ ُْزِسُٔا قَ نُِٛ َٔ  ٍِ ٚ  انذِّ
 “Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). 

Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang 

untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi 

peringatan kepada kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya 

mereka itu dapat menjaga dirinya.” (QS. At Taubah: 122). 

4. Solidaritas dalam perlawanan, yaitu kewajiban kaum Muslimin membela agama 

dan negaranya. Allah SWT. berfirman: 

ٌْ كُ  ْٛش  نكَُىْ إِ نكُِىْ خَ
َٰ
ِۚ  رَ َْفغُِكُىْ فِٙ عَثِٛمِ اللَّه أَ َٔ انكُِىْ  َٕ ِْذُٔا تأِيَْ جَا َٔ ثقِاَلًَ  َٔ َْفشُِٔا خِفاَفاً  ُْرىُْ ا

 ٌَ ٕ ًُ   ذعَْهَ
 “Berangkatlah kamu baik dalam keadaan merasa ringan maupun berat, dan 

berjihadlah kamu dengan harta dan dirimu di jalan Allah. yang demikian itu 

adalah lebih baik bagimu, jika kamu Mengetahui.” (QS. At Taubah: 41). 

Sampai sekarang bangsa Indonesia sudah merdeka 73 tahun. Dalam hal 

solidaritas, bangsa Indonesia telah terpayungi oleh sila ketiga yaitu Persatuan 

Indonesia dan sila kelima, Keadilan Sosial Bagi Seluruh Rakyat Indonesia. 

Solidaritas sosial merupakan hal yang penting, tidak aneh apabila Hari 

Kesetiakawanan Sosial Nasional diabadikan dari peristiwa sejarah tanggal 20 

desember 1948, yaitu ketika terjalin kemanunggalan TNI dan rakyat persis sehari 

setelah agresi militer Belanda. Dua kekuatan milik bangsa Indonesia yaitu TNI 

dan rakyat bahu-membahu dalam perjuangan bersenjata untuk mengenyahkan 

penjajahan Belanda. Kesetiakawanan yang tulus, dilandasi rasa tanggung jawab 

yang tinggi kepada tanah air (pro patria) menumbuhkan solidaritas bangsa yang 

sangat kuat untuk membebaskan tanah air dari cengkraman agresor. 

Nilai solidaritas adalah sangat mahal sekali dan tidak bisa diukur dengan 

uang, karena solidaritas (dalam hal ini bangsa Indonesia) telah diterjemahkan oleh 

pahlawan-pahlawan kita berupa harta, pikiran, pengorbanan dan juga nyawa. 

Semoga Allah SWT. membalas dengan surga-Nya di akhirat nanti. Karena tanpa 

ruh pahlawan mustahil negara Indonesia akan terwujud.  

Sayang seribu kali sayang, generasi setelahnya tidak setangguh pejuang 

kemerdekaan. Dengan kata lain berarti “kita” telah mengkhianati solidaritas 



 

 

13 

adiluhungnya para pahlawan-pahlawan terdahulu. Rupanya sebagian pemimpin 

negeri ini tidak menghayati dan mengamalkan nilai solidaritas “yang maha suci 

itu”. Sampai sekarang kehidupan sebagian pemimpin-pemimpinnya penuh dengan 

kemewahan di tengah kemiskinan rakyat dan kemerosotan akhlak bangsanya yang 

akhirnya melemahkan solidaritas sosial antara pemimpin dan rakyatnya, rakyat 

dengan rakyatnya, dan akhirnya negara itu hancur. 

Perilaku pemimpin suatu bangsa, besar sekali pengaruhnya kepada kehidupan 

masyarakat banyak. Bangsa Indoneia memiliki karakteristik masyarakat yang 

paternalistik yang rakyatnya beroreintasi ke atas. Hal ini dapat dilihat bahwa 

ketika solidaritas sangat sulit untuk ditemukan pada kalangan elite negeri ini, 

maka bagaimana bisa hal juga ditemukan di kalangan bawah terutama para remaja 

dan pelajar. 

Apa yang dilakukan pemimpin akan ditiru oleh rakyatnya, baik perilaku 

pemimpin yang baik maupun yang buruk. Maka mulailah dari keteladanan para 

pemimpin untuk hidup yang wajar yang tidak menimbulkan kecemburuan sosial. 

Dengan kita membangun solidaritas sosial yang tangguh, maka bangsa kita akan 

menjadi bangsa yang kuat, maju, demokrtis dan modern.  

 

Pengaruh Shalat Jama’ah terhadap Peningkatan Solidaritas 

Keunggulan shalat jama‟ah dalam meningkatkan solidaritas umat adalah 

terletak pada proses kedisiplinan mengatur dan meluruskan shaf (barisan) shalat 

jama‟ah. Dalam pelaksanaan shalat jama‟ah, meluruskan shaf (barisan) adalah 

suatu keharusan. Nabi Muhammad SAW. bersabda: 

 ِّٗ ٍِ انُهثِ ٍْ أََظٍَ عَ ِٕٚحََ » قاَلَ  - صهٗ اللَّ عهّٛ ٔعهى -عَ هٌ ذغَْ ِ ٔا صُفُٕفكَُىْ فئَ  ٕ عَ

 ٍْ فُٕفِ يِ لَجَِ  انص   سٔاِ انثخاس٘« إقِاَيَحِ انصه
“Dari Anas dari Rasulullah SAW beliau berkata: Luruskan shaf-shaf kalian 

karena lurusnya shaf adalah bagian dari pendirian shalat.” (HR al-Bukhari).
 
 

Dari Abu Hurairoh RA. beliau berkata: Rasulullah SAW. bersabda : 

لََجِ  ْٙ انصه فِ فِ ْٕ فُ ا إقِاَيَحَ انص  ْٕ  أحَْغُُِ

“Perbaguslah lurusnya shaf (barisan) ketika shalat” (HR. Imam Ahmad).
 
 



 

 

14 

Adapun cara memerbaiki lurusnya shaf adalah sebagaimana dijelaskan dalam 

hadits yang diriwayatkan oleh sahabat Jabir bin Samuroh RA. Rasulullah SAW. 

bersabda: 

لََجِ  ْٙ انصه ظٍ, أعُْكُُُٕا فِ ًُ ْٛمِ دُ َٓا أرََْاَبَ خَ ْٚكُىْ كَأََه ْٚذِ ْٙ أسََاكُىْ سَافعِِٙ أَ  يَانِ

 “Aku tidak pernah melihat kalian mengangkat-angkat tangan kalian, seakan-

akan seperti ekor kuda liar saja. Tenanglah kalian di dalam sholat (jangan 

bergerak).”  

Jabir berkata kembali: “Kemudian beliau SAW. keluar menemui kami (pada 

lain waktu) dan melihat kami sedang bergerombol, lantas beliau bersabda: 

 ٍَ ْٚ ْٙ أسََاكُىْ عَضِ  يَانِ

“Aku tidak pernah melihat kalian bergerombol?!” 

Jabir melanjutkan, “Kemudian beliau SAW. keluar menemui kami sembari 

mengatakan : 

َٓا ُْذَ سَتِّ لَئَكَِحُ عِ ًَ ا ذصَُف  ان ًَ ٌَ كَ ْٕ  ألَََ ذصَُف 

“Kenapa kalian tidak berbaris sebagaimana para malaikat berbaris di hadapan 

Rabb mereka?” 

Kami berkata: “Wahai Rasulullah, bagaimanakah berbarisnya Malaikat di 

hadapan Rabb mereka?” 

Rasulullah SAW. menjawab: 

فِّ  ْٙ انصه ٌَ فِ ْٕ ٚرَشََاصه َٔ لِ  هٔ فَ الأَ ْٕ فُ ٌَ انص  ْٕ  ً  ٚرَُ

“Mereka menyempurnakan shaf atau barisan yang paling awal sembari 

merapatkan barisannya.” (HR. Imam Muslim).
 
 

Jadi, memerbaiki shaf itu tidak akan terwujud melainkan dengan 

menyempurnakan dan merapatkan barisannya.  

Jika sekelompok masyarakat telah terbiasa melaksanakan shalat berjama‟ah 

dalam kondisi shaf yang bagus, maka dengan sendirinya kondisi ini akan 

mendorong terbangunnya rasa kebersamaan atau solidaritas yang kuat di kalangan 



 

 

15 

mereka. Sebaliknya, bila shaf mereka tidak bagus, tentunya juga akan 

berpengaruh terhadap berkurangnya nilai solidaritas. Rasulullah SAW. bersabda: 

تكُِىْ  ْٕ ٍَ قهُُ ْٛ هٍ اللَُّ تَ ْٔ نَٛخَُانفَِ فكَُىْ أَ ْٕ هٍ صُفُ ًَ ْٛ اللَِّ نرَقُِ َٕ فكَُىْ فَ ْٕ ا صُفُ ْٕ ًُ ْٛ  أقَِ

“Luruskan shaf-shaf kalian. Dan demi Alloh, luruskanlah shaf-shaf kalian, 

atau jika tidak niscaya Alloh akan menjadikan hati kalian saling berseteru.” (HR. 

Abu Dawud).
 
 

Pelaksanaan shalat Jama‟ah sangat menunjang sekali terhadap pembentukan 

dan peningkatan rasa solidaritas pelakunya, karena situasi kebersamaan dalam 

shalat jamaah dapat memberikan aspek terapeutik, yakni terapi kelompok. Tujuan 

utama terapi ini adalah menimbulkan suasana kebersamaan yang harmonis, 

sehingga komunikasi yang beku bisa cair. Melalui terapi kelompok, masing-

masing individu saling menatap, saling berbicara, dan saling menyentuh. Pendek 

kata, semua bentuk komunikasi verbal maupun non-verbal terlibat dalam suasana 

kebersamaan. Oleh karena itu, terapi ini bisa menghindarkan seseorang dari 

perasaan keterasingan. 

Di samping itu berkumpul dengan orang-orang shaleh akan membawa 

dampak psikologis yang besar pula. Ada sebuah ungkapan dalam kehidupan 

masyarakat, “Beras terkelupas dari kulitnya tidak semuanya karena alat penumbuk 

atau mesin penggiling padi secara langsung, tetapi kebanyakan karena pergeseran 

di antara sesama butiran padi yang mendapat tekanan dari alat penggilingannya.” 

Dengan begitu, kebiasaan berkumpul dengan pribadi-pribadi shaleh akan 

cenderung mendorong pola-prilaku yang shaleh bagi dirinya sendiri. Tak salah 

kalau shalat jama‟ah adalah ibarat laboratorium pendidikan yang sangat besar 

manfaatnya bagi pembinaan mental dan kepribadian (Nurkholis, 2007 : 21-22). 

Penutup 

 Pondok pesantren telah terbukti mampu mencetak santri yang memiliki 

jiwa solidaritas tinggi. Shalat  jama‟ah, pembacaan aurad bersama-sama 

setelahnya dan pendekatan pengasuh dan guru pondok pesantren terhadap santri-

santrinya baik dari aspek ta’lim (pengajaran), tarbiyah (pendidikan) maupun 



 

 

16 

tarqiyah (peningkatan derajat di hadapan Allah) telah berhasil membentuk 

kepribadian luhur. 

 Di tengah maraknya aksi tawuran baik yang melibatkan pelajar, 

mahasiswa maupun masyarakat secara umum, pondok pesantren menjadi 

pembeda karena nyaris tidak pernah terdengar kasus serupa antar santri di pondok 

pesantren. Di lingkungan pondok pesantren nilai-nilai solidaritas benar-benar 

terjaga dengan sangat baik. Terbukti, aktivitas-aktivitas santri yang bernuansa 

kegotong-royongan, komunikasi aktif dan saling tolong menolong senantiasa 

dilestarikan seperti ro’an (kerja bakti), musyawarah dan kegiatan-kegiatan 

lainnya. 

 Untuk mencegah makin menjadi-jadinya tawuran dan aksi-aksi serupa, 

sudah saatnya bila dunia pendidikan mengadopsi sistem pondok pesantren, 

khususnya pemberlakuan wajib shalat jama‟ah bagi semua peserta didik yang 

beragama Islam di semua tingkatan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

17 

DAFTAR PUSTAKA 

Huda, Saiful (eds.), (2008), Mutiara Nasehat KH. Abdullah Faqih, Tuban: LTN 

Langitan. 

Salim ibn Samir al Hadlramy, Safinah an Najaa, Indonesia:Pustaka Al Ihsan. 

Zainuddin ibn Abdul „Aziz al Malibari, Fath al Mu’in bi syarh Qurrah al ‘Ain, 

Jedah: Al Haramain. 

Arifin, Zaenal, (2008), Metodologi Penelitian Pendidikan Filosofi, Teori & 

Aplikasinya, Surabaya: Lentera Cendikia. 

Zuriah, Nurul, (2007), Metodologi Penelitian Sosial dan Pendidikan Teori - 

Aplikasi, Jakarta: Bumi Aksara. 

Abdul „Adhim, Irvan, (2009), Meraup Pahala Berlimpah dengan Shalat 

Berjama’ah, Solo: Pustaka Iltizam. 

M. Nurkholis, (2007), Mutiara Shalat Berjama’ah Meraih Pahala 27 Derajat, 

Bandung: Mizania. 

Kridalaksana, Harimukti, et. al, (1995), Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Balai Pustaka. 

Arikunto, Suharsimi, (2005), Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, 

Jakarta: PT. Bumi Askara. 

Riduwan, 2007, Belajar Mudah Peneletian untuk Guru dan Karyawan Peneliti 

Pemula, Bandung: Alfabeta. 

Syah Putra, Muhammad, 2013, Meraup Berkah dan Pahala dengan Shalat 

Berjama’ah, Surabaya, Quntum Media. 

Rahman, Abdul, 2013, Energi Positif Shalat Berjama’ah, Jakarta, PT. Mizan 

Publika. 


