
RELASI BUDAYA  

DALAM PENYEBARAN ISLAM DI BUMI WALI TUBAN 

 

Jamal Ghofir  

Email : kaos_legend@yahoo.co.id 
 

Tuban As a coastal area has become an important area for all the development of 

the archipelago's culture. This is partly due to the location of Tuban as a large port 

in the northern coastal area which is the main route for the entry of all outside 

cultures in the interior. So that the process of the spread of culture, especially 

Islam (Middle East), is in Indonesia, so the city of Tuban becomes important to 

study as the location of the beginning of the cultural scene. 

 

Keywords: Relationship, Islam, Culture, City of Tuban. 

 

*Jamal Ghofir adalah Ketua LP3M dan Dosen Prodi PAI Sekolah Tinggi Ilmu 

Tarbiyah Makhdum Ibrahim Tuban 

 

 

A. Pendahuluan 

Kehadiran Islam di Indonesia telah cukup banyak mendapat perhatian dan 

telaah para pemikir dan sejarawan dari berbagai kalangan. Berbagai pendapat dan 

teori yang membincang persoalan tersebut membuktikan bahwa tema Islam 

memang menarik untuk dikaji terlebih di negeri yang dikenal mayoritas 

penduduknya muslim. Maka tak berlebihan, studi mengenai latar historis dan 

proses perkembangan selanjutnya dari agama ini. Sehingga Islam memperoleh 

tempat dan mampu mengikat begitu banyak pengikut di wilayah ini, serta cukup 

punya nilai guna memahami dan memaknai lebih dalam dinamika keberagamaan 

Islam dalam konteks kontemporer di Indonesia.  

Diskusi mengenai kedatangan Islam di Indonesia sejauh ini berkisar pada 

tiga tema utama, yaitu: tempat asal kedatangannya, para pembawanya, dan waktu 



kedatangannya. Hal lain yang juga patut diperhatikan adalah dimensi proses dari 

interaksi awal dan lanjutan antara Islam dan penduduk lokal berikut konstruk 

kepercayaan atau agama yang telah ada sebelumnya.  

Tuban Seabagai daerah pesisir telah menjadi daerah yang penting  bagi 

seluruh perkembangan kebudayaan Nusantara. Hal ini salah satunya disebabkan 

oleh lokasi Tuban sebagai pelabuhan besar  di daerah pesisir utara yang 

merupakan jalur utama masuknya seluruh kebudayaan luar ke pedalaman. 

Sehingga proses persebaran kebudayaan, khususnya Islam (Timur Tengah), yang  

ada di Indonesia, maka kota Tuban menjadi penting untuk diteliti sebagai lokasi 

awal perseberan kebudayaan.          

Kota menjadi media yang sangat menarik digunakan dalam  memahami 

atau mengkaji banyak permasalahan. Begitupun untuk kajian ini, kota 

ditempatkan sebagai teks yang harus dibaca dan selami untuk memahami realitas 

keagamaan yang terjadi, atau bisa juga sebaliknya “ memperhatikan ” realitas 

keagamaan dalam mencermati perkembangan kota.  

  Permasalahan pokok yang dikaji dalam penulisan ini, yaitu “ dinamika 

persebaran keagamaan di Kota Tuban dalam kaitannya dengan penggunaan ruang 

keagamaan (religious space). Dalam proses analisis kemudian perlu melihat juga 

perkembangan Kota Tuban dan agama-agama lain yang berkembang, penyebaran 

agama terhadap perkembangan dan perubahan sosial masyarakat, dinamika 

keagamaan yang ikut mempengaruhi penggunaan ruang kota, terutama dengan 

pendirian rumah ibadah, dan mengapa kompromi begitu dominan dalam 

hubungan keagamaan di Tuban. 

Fokus lain dari penulisan ini mencoba menyelidiki distribusi atas ruang 

dari “ Institusi Agama ” di Kota Tuban. Hal ini penting karena ketika sedang 

berkonsentrasi pada daerah keagamaan maka sulit untuk melepaskan diri atas 

perhatian dan hubungannya dengan gagasan akan kepercayaan masyarakat 

pendukungnya termasuk kehidupan politik yang melingkupinya. 

 Konteks penulisan ini menekankan dua konsep utama yang dipakai yakni 

kota dan agama. Dalam sejarah umat manusia, keduanya mempunyai peranan 



penting atau bahkan menjadi kebutuhan utama. Keduanya muncul hampir 

bersamaan dengan kehadiran manusia, dan bahkan dapat dikatakan sama tuanya 

dengan peradaban manusia. Terpenting keduanya saling mendukung dan 

membutuhkan dalam berbagai zaman.  

Kota pada dasarnya dipahami dengan begitu banyak arti, tergantung 

penggunaan perspektifnya. Aktivitas keagamaan dalam konteks suatu kota, 

Mayer menekankan kota dilihat sebagai tempat bermukim-nya penduduk. 

Baginya terpenting adalah penghuni yang menciptakan segalanya dalam kota, 

oleh karena itu untuk memahami kota, melihat manusia-nya menjadi faktor 

esensial. Berarti juga bahwa aktivitas penghuni kota adalah perhatian utama. 

Seperti juga paparan Lewis Mumford yang melihat kota sebagai “tempat 

pertemuan”, kota seperti magnet yang semakin kuat tarikannya baik bagi 

perekonomian maupun keagamaan. Hal ini sejalan jika melihat kota sebagai 

lambang dalam perjalanan sejarahnya (Daldjoeni, 1998 : 37-38). Paul Wheatley 

mengatakan bahwa di masa awal peradaban umat manusia, pusat-pusat perkotaan 

tumbuh maju sebagai kompleks upacara keagamaan, di sana ada candi atau 

istana.  

Kota-kota di Indonesia jelas tidak dapat dipisahkan dengan unsur agama 

(Daldjoeni, 1998 : 39). Pembangunan kota-kota di Jawa, selalu menyatu dengan 

makna religius-magis. Secara ruang, bangunan ibadah memiliki posisi strategis. 

Tuban dalam hal ini, meskipun dibangun dengan tidak menekankan unsur agama, 

namun Tuban harus menerima kenyataan dimana dinamika keagamaan cukup 

dominan berlangsung. Pada perkembangan lebih lanjut, agama mengambil tempat 

yang utama dalam masyarakat kota dan kotanya sendiri, termasuk penggunaan 

ruangnya. 

Begitupun, defenisi agama demikian luas dan beragam, karenanya Max 

Weber menyatakan bahwa definisi itu akan jatuh di bagian akhir pembahasan 

(Weber, 1964 : 1). Tapi alangkah baiknya ada pengertian yang membantu 

sehubungan dengan kajian ini. Agama sebagai kajian ilmiah mulanya 

didefinisikan E.B. Tylor sebagai “kepercayaan terhadap adanya wujud-wujud 

spritual”. Kemudian Radcliffe-Brown menyatakan bahwa ekspresi suatu bentuk 



ketergantungan pada kekuatan di luar diri sendiri, yakni kekuatan yang dapat 

dikatakan sebagai kekuatan spritual atau kekuatan moral. Ekspresi penting dari 

rasa ketergantungan ini adalah peribadatan. Dia menekankan kepastian mengenai 

peribadatan dan kewajiban sosial untuk melaksanakannya (Scharf
,
 1995 : 30).

 

Pengertian ini sejalan dengan pendapat Emile Durkheim yang menekankan ciri 

kolektif atau sosial pada agama dalam definisinya.  Menurutnya agama adalah 

sistem yang menyatu mengenai berbagai kepercayaan dan peribadatan, 

kepercayaan-kepercayaan dan peribadatan-peribadatan yang mempersatukan 

semua orang yang menganutnya ke dalam suatu komunitas moral yang disebut 

gereja (Durkheim, 1964 : 40), dikutip oleh Betty R. Scharf, Kajian Sosiologi Agama 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995), hlm. 30. 

Dari berbagai definisi kota dan agama tersebut, ada „benang merah‟ yang 

menghubungkannya dengan kajian ini, yakni peribadatan dan ciri kolektif sosial 

agama. Hal itu berhubungan dengan aktivitas sosial yang memerlukan komunitas 

serta membutuhkan ruang dalam pelaksanaannya. Konsep ini bisa dimaknai dalam 

hal yang lebih jelas,  seperti yang disebut Freek Colombijn, bahwa agama 

memiliki ritual untuk peribadatan yang tentunya membutuhkan ruang (kota), juga 

mempunyai prosesi yang sepanjang tahun dirayakan yang harus diorganisir baik 

oleh lembaga agama maupun organisasi sosial keagamaan. Agama sebagai 

“peristiwa sosial”, sebagai kekuatan yang sering memainkan peranan penting 

dalam realitas dan dinamika sosial, khususnya dalam konteks kota. Dalam 

berbagai kasus, kota menjadi hidup dengan berbagai aktivitas keagamaan atau 

bahkan karakter dan ciri kota terbentuk karena agama atau kepentingan agama 

(Colombijn, 1994 : 314). 

Singkatnya bahwa melihat kota sebagai sistem sosial dengan menjelaskan 

perkembangan agama sebagai peristiwa sosial. Tapi dalam pembahasan yang 

lebih kompleks, instrumen lain pada masyarakat yang terus berkembang dan 

berpengaruh, seperti halnya politik atau kekuasaan, kepentingan ekonomi, 

interaksi sosial, dan sebagainya.  Kota menjadi tempat berkembang agama, kota 

merespon dinamika keagamaan yang berlangsung, bahkan tipikal kota-kota 

tertentu sangat dipengaruhi oleh aspek keagamaan. Kehidupan religius yang 



terorganisir dalam konteks  kota memerlukan tempat atau ruang-ruang untuk 

melaksanakan ritual bersama (Wiryomartono, 1995 : 8).
 

Untuk Tuban, 

perkembangan agama khususnya pascakolonial ditandai dengan meningkatnya 

aktivitas keagamaan, pada akhirnya memberi pengaruh yang kuat atas fisik kota. 

Tidak dapat dipungkiri banyak simbol agama dalam bentuk bangunan kemudian 

muncul. 

Perkembangan kota pada dasarnya tidak lain adalah penggunaan ruang 

secara terus menerus. Berbagai bangunan keagamaan tadi tidak dapat terpisahkan 

penggunaannya secara simbolik. Secara umum simbol dapat dipahami sebagai 

sesuatu yang menceritakan sesuatu. Freek Colombijn mendefinisikan simbol 

sebagai sebuah perwujudan dengan makna tertentu yang dilekatkan padanya. 

Sifat-sifat dari perwujudan tersebut berhubungan dengan pengalaman-pengalaman 

keseharian yang berada di luar perwujudan itu sendiri. Lebih spesifik Ahimsa 

mengartikan bahwa simbol adalah segala sesuatu yang dimaknai, sesuatu menjadi 

berarti jika diberi makna (Putra, 2002 :  Ceramah Kebudayaan).  

Menurut Colombijn dalam pengamatan terhadap simbol, ia membedakan 

antara simbol yang diciptakan secara sadar dan simbol berkembang lama-

kelamaan. Simbol yang diciptakan dengan sadar akan mudah diketahui dan 

ditelusuri; siapa pemrakarsanya. Dari sini akan tergambar siapa yang 

mendominasi kota dan apakah mereka juga mendominasi simbol atau sebaliknya, 

akan tergambar pula pikiran penguasa, termasuk apakah masih ada ruang untuk 

menentang kehadiran simbol yang ada. Simbol yang berkembang lama-kelamaan 

merupakan proses waktu yang menyebabkan „sesuatu‟ menjadi identik dengan 

kota yang bersangkutan. Tuban mempunyai kecenderungan ini, kota yang 

berkembang dengan bangunan keagamaan yang lama-kelamaan identik dengan 

kota. Namun yang terpenting dari keduanya adalah selalu siapa yang menguasai 

kota, bukan saja kuasa dalam kehidupan sehari-hari tapi juga kuasa dalam pikiran 

dan persepsi masyarakat. 

Tidak ada pendekatan yang mutlak yang dapat dipakai dalam memahami 

kota-kota di Indonesia, karena masing-masing kota tumbuh atas kekhasannya 

sendiri. Akan tetapi jika melihat kota kolonial, ada persamaan dalam banyak hal. 



Secara umum dapat dikatakan bahwa kota masa kolonial adalah representasi dari 

simbol kolonial itu sendiri, repsentasi dari pusat pemerintahan dan ekonomi, serta 

representasi kekuasaan yang diskriminatif. Kota kolonial tidak dapat dipisahkan 

dengan kebijakan pemberlakuan garis warna (colour line) yakni pemisahan 

berdasarkan warna kulit, diskriminasi ras yang mencolok seperti adanya Segregasi 

dengan pemisahan pemukiman, pemakaian bahasa, pekerjaan, subordinasi, 

eksploitasi, dan sebagainya.  

 

B. Relasi Budaya dan Perkembangan Islam 

Studi dan penelitian masalah pertemuan antar kebudayaan merupakan 

suatu kegiatan yang relatif lama dalam disiplin antropologi. Hal ini disebabkan 

oleh semakin bertambahnya kegiatan penyelidikan kontak kebudayaan pada 

beberapa abad terakhir ini. Hal itu menghasilkan berbagai kenyataan bahwa 

semua masyarakat dan kebudayaan yang hidup di dunia ini selalu bergerak, 

berubah dan berkembang. Demikian pula, banyak data dari kumpulan kitab 

etnografi sudah tidak sesuai dengan keadaan masa kini. Dengan intensifnya 

pengaruh penyebaran unsur-unsur kebudayaan di seluruh penjuru dunia pada 

abad-abad sembilan belas dan dua puluhan ini menyebabkan kian menghilangnya 

bentuk-bentuk masyarakat primitif dan terasing. 

Sekalipun begitu, perkembangan suatu peradaban manusia sangat sulit 

untuk lepas dari perekembangan kebudayaan masyarakat yang lain. Hal ini bisa 

dilihat dari peninggalan-peninggalan budaya baik artefak, prasasti maupun 

dokumen-dokumen yang menunjukkan interaksi dengan masyarakat di luar 

kebudayaan setempat. Penyelidikan-penyelidikan para antropolog terhadap 

adanya gejala persamaan unsur-unsur kebudayaan yang satu dengan kebudayaan 

yang lain, kendatipun letaknya berjauhan merupakan fondasi dasar dari teori 

difusi kebudayaan. 

Sejak lama para sarjana tertarik akan adanya bentuk-bentuk yang sama 

dari unsur-unsur kebudayaan di berbagai tempat yang seringkali jauh letaknya 

satu sama lain. Ketika cara cara berfikir mengenai evolusi kebudayaan berkuasa, 

para sarjana menguraikan gejala persamaan aitu dengan keterangan bahwa 



persaman-persamaan itu disebabkan karena tingkat-tingkat yang sama dalam 

proses evolusi kebudayaan di berbagai tempat di muka bumi ini 

(Koentjaraningrat, 2007 : 110).  

Terdapat dua pendapat tentang gejala persamaan unsur kebudayaan yang 

ada di muka bumi ini. Pendapat pertama mengatakan bahwa persamaan-

persamaan unsur kebudayaan itu terjadi, karena tingkatan yang sama dalam proses 

evolusi dalam kebudayaannya rnasing-masing. Pendapat kedua muncul di 

kalangan ilmu antropologi yang berpandangan bahwa gejala persamaan--

persamaan itu, akibat adanya persebaran atau difusi unsur kebudayaan dari satu 

tempat ke tempat lainnya. 

Hasil dari kontak kebudayaan tersebut terjadi dari beragam aktifitas 

ekonomis maupun politik. Sudah menjadi hukum peradaban, di mana suatu 

kebudayaan yang maju akan mempengaruhi kebudayaan lain untuk menirunya. 

Walaupun begitu kebudayaan setempat tidak serta merta hilang begitu saja, 

artinya pertemuan dua kebudayaan tersebut kemudian melahirkan akulturasi 

budaya. 

Akulturasi akan terjadi apabila terdapat dua kebudayaan atau lebih yang 

berbeda sama sekali (asing dan asli) berpadu sehingga proses-proses ataupun 

penebaran unsur-unsur kebudayaan asing secara lambat laun diolah sedemikian 

rupa ke dalam kebudayaan asli dengan tidak menghilangkan identitas maupun 

keasliannya. Misalnya, di dalam kehidupan masyarakat sehari-hari dijumpai ber-

macam-macam bentuk serta sistem politik (demokrasi), ekonomi (koperasi), 

edukasi (perguruan tinggi), agama dan kepercayaan lokal, dan lain-lain. Kalau 

dilihat sepintas lalu, kesemuanya itu seolah-olah merupakan unsur asli 

kebudayaan Indonesia, tetapi sesungguhnya aktivitas-aktivitas tersebut merupakan 

hasil pengintegrasian dan pengabsorsian dari bentuk-bentuk dan sistem-sistem 

yang telah lama berkembang di negara-negara Barat serta Timur Tengah. 

Pada awal-awal studi akulturasi ini, banyak dihasilkan karangan hasil 

penelitian yang masih bersifat deskriptif (Koentjaraningrat, 2007 : 92), dalam arti 

bahwa tulisan-tulisan itu hanya merupakan pelukisan proses-proses pertemuan 

kebudayaan di suatu masyarakat daerah tertentu. Di antaranya ialah karangan--



karangan dari E.W. Giffort di Kepulauan Tonga (1924); R. Redfield di negara 

Meksiko (1929); D.N. Majumbar di negara India (1937); M. Hunter Wilson di 

daerah Afrika Selatan (1936); Sol Tax di wilayah negara Guatemala (1938), dan 

H.I. Hogbin di Kepulauan Solomon (1939). Baru beberapa tahun kemudian ada 

tulisan-tulisan hasil penelitian akulturasi teoretis, seperti yang ditulis oleh G.HF. 

Pitts Rivers (1926); R. Turnwald (1932); M. Hunter Wilson (1934); GH. Wagner 

(1936), dan sebagainya (Koentjaraningrat : 1972). 

Semua studi dan penelitian tersebut di atas hampir seluruhnya berpusat 

kepada proses-proses perpaduan dan pengaruh kebudayaan Barat terhadap 

masyarakat dan kebudayaan di luar Eropa-Amerika. Baru sesudah beberapa waktu 

berselang, ada aktivitas-aktivitas penelitian dan penulisan akulturasi yang terjadi 

di dalam dan di antara kebudayaan-kebudayaan setempat dari berbagai wilayah, 

seperti R.B. Eikwall di negara Tibet (1939); J. Greenberg di daerah Sudan Barat 

(1941); serta E.J. Lindgern di wilayah Siberia (1983). 

Dalam peristiwa kontak kebudayaan atau akulturasi ini seringkali terjadi 

perubahan dan perkembangan kebudayaan pada masyarakat setempat, yang 

prosesnya dapat menimbulkan sejumlah masalah, baik yang berpengaruh positif 

maupun negatif. 

Adapun masalah-masalah tersebut adalah : 

a. Adisi (addition) ialah penambahan unsur-unsur kebudayaan 

yang lama oleh kompleksnya unsur-unsur kebudayaan yang 

baru sehingga timbul perubahan struktural atau tidak sama 

sekali. 

b. Sinkretisme ialah perpaduan antara unsur-unsur kebudayaan 

yang lama dengan kompleksnya unsur-unsur kebudayaan yang 

baru dengan tidak meninggalkan jati diri masing-masing dan 

membentuk sistem kebudayaan baru. 

c. Substitusi (substitution) ialah unsur-unsur kebudayaan yang ada 

atau yang terdahulu diganti oleh kompleks unsur-unsur 

kebudayaan yang baru, terutama yang dapat memenuhi fung-



sinya. Dalam hal ini, kemungkinan akan terjadi perubahan 

struktural sangat kecil. 

d. Dekulturasi (deculturation) ialah tumbuhnya unsur-unsur 

kebudayaan yang baru untuk memenuhi berbagai kebutuhan 

baru yang timbul kerena perubahan situasi. 

e. Rejeksi (Rejection) ialah penolakan unsur-unsur perubahan 

yang terjadi amat cepat sehingga sejumlah besar orang tidak 

dapat menerimanya. Hal ini dapat menimbulkan penolakan 

sama sekali, bahkan pemberontakan atau gerakan kebangkitan 

(Haviland, 1988). 

Hasil dari berbagai proses akulturasi tersebut dapat menimbulkan 

perubahan kebudayaan. Dalam hal ini ada dua peristiwa perubahan kebudayaan 

yaitu yang terjadi secara paksa dan yang berlangsung secara damai. Seorang 

antropologi yang juga tertarik dengan masalah-masalah akulturasi R. Linton, ia 

mempunyai suatu pendirian mengenai masalah unsur-unsur kebudayaan yang 

mudah berubah dan yang sukar berubah bila dihadapkan dengan pengaruh asing. 

Ia mengemukakan sebuah konsep bawhasanya perbedaan antara  (cover culture) 

dan (over culture) memiliki inti : 1. Sistem nilai-nilai budaya, 2. keyakinan-

keyakinan keagaman yang dianggap keramat, 3. Beberapa adat yang sudah 

dipelajari  sanggat dini dalam proses sosialisasi individu warga masyarakat, 4. 

Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luasa dalam masyarakat. 

Sedangkan bagian lahir dari suatu kebudayaan  misalnya kebudayaan fisik yang 

meliputi alat atau benda yang berguna, ilmu pengetahuan, tata cara , gaya hidup 

dan rekreasi yang memiliki kegunaan dalam kenyamanan. Dan bagian yang 

lamban dalam perubahanya dan sulit untuk di gantin dengan unsur-unsur asing 

adalah bagian dari cover culture ((Koentjaraningrat, 2007 : 97). 

Adapun perubahan kebudayaan secara paksa timbul melalui penaklukan 

dan pendudukan. Kejadian ini menyebabkan penghancuran kebudayaan (culture 

crash) dari masyarakat atau komunitas pribumi yang ditundukkan serta dikuasai. 

Dan kolonisasi ini muncul pergantian serta penambahan unsur-unsur kebudayaan 



baru yang berasal dari para panjajah, seperti tumbuhnya sistem-sistem organisasi 

sosial, perekonomian, teknologi, sistem religi, dan beragam bentuk kesenian baru. 

Kasus-kasus perubahan kebudayaan yang ekstrim dari kolonisasi di atas 

ialah berupa penguasaan sistem politik dan militer yang menyebabkan penduduk 

pribumi tidak berdaya mempertahankan unsur-unsur umum kebudayaan asli atau 

kebudayaan tradisional mereka.  

Proses penelitian akulturasi perlu diteliti secara analitis dan sistematis. 

Untuk itu perlu dilakukan hal-hal sebagai berikut; (a). Pencatatan dan 

pengumpulan sumber-sumber keterangan keadaan masyarakat di tempat sebelum 

mengalami kontak dengan orang maupun kebudayaan asing. (b) Penelitian 

penyiar atau pembawa unsur-unsur kebudayaan asing ke masyarakatan daerah, 

apakah mereka itu berasal dari golongan musafir, pelaut, penyebar agama, 

penyelidik alam, pegawai pemerintahan jajahan, ataukah dari golongan 

cendekiawan, dan lain-lain, (mereka dapat disebut agens of acculturation). (c) 

Perunutan saluran-saluran manakah yang dilalui oleh unsur-unsur kebudayaan 

asing. (d) Penyelidikan bagian-bagian lapisan masyarakat manakah yang pertama 

kali terkena pengaruh unsur-unsur kebudayaan luar. (e) Penganalisisan reaksi-

reaksi yang timbul dari warga masyarakat daerah yang terpengaruh oleh unsur-

unsur kebudayaan baru. 

C. Perkembangan Islam di Bumi Wali Tuban 

Tuban disebut sebagai salah satu kota pelabuhan utama di pantai Utara 

Jawa yang kaya dan banyak penduduk Tionghoanya. Orang Cina menyebut Tuban 

dengan nama Duban atau nama lainnya adalah Chumin. Pasukan Cina-Mongolia 

(tentara Tatar), yang pada th. 1292 datang menyerang Jawa bagian Timur 

(kejadian yang menyebabkan berdirinya kerajaan  Majapahit) mendarat di pantai 

Tuban. Dari sana pulalah sisa-sisa tentaranya kemudian meninggalkan Pulau Jawa 

untuk kembali ke negaranya (Graaf, 1985:164). Tapi sejak abad ke 15 dan 16 

kapal-kapal dagang yang berukuran sedang saja sudah terpaksa membuang sauh 

di laut yang cukup jauh dari garis pantai. Sesudah abad ke 16 itu memang pantai 

Tuban menjadi dangkal oleh endapan lumpur. Keadaan geografis seperti ini 

membuat kota Tuban dalam perjalanan sejarah selanjutnya sudah tidak menjadi 



kota pelabuhan yang penting lagi (Graaf, 1985:163). Berkenaan dengan kejayaan 

Tuban sebagai pelabuhan terbesar telah di jelaskan oleh Pramoedya Ananta Toer 

dalam karyanya yang berjudul “ Arus Balik” Sebuah Epos Pasca Kejayaan 

Nusantara di Awal Abad 16 tertulis bahwa “ Bandar Tuban adalah bikinan alam 

yang pemurah, disempurnakan oleh tangan manusia selama paling tidak seribu 

tahun. Lautnya dalam dan dermaganya kokoh, indah juga bikinan alam, sepotong 

jalur karang yang menjorok ke laut. Pedagang-pedagang atas angin menamai 

Bandar ini Permata Bumi Selatan” (Toer, 2002 : 20). 

Untuk mengurangi kesimpang siuran tentang hari jadi kota Tuban Bupati 

Kepala Daerah Tingkat II Tuban (waktu itu dijabat Drs. Djoewahiri 

Martoprawiro), menetapkan tanggal 12 Nopember 1293 sebagai hari jadi kota 

Tuban. Panitia kecil yang dibentuk oleh Pemerintah Daerah Tingkat II Tuban 

waktu itu memberi alasan bahwa ditetapkannya tanggal tersebut karena bertepatan 

dengan diangkatnya Ronggolawe sebagai Adipati Tuban. Ronggolawe dianggap 

sebagai pahlawan bagi rakyat Tuban, dan dianggap sebagai Bupati pertama 

Tuban. Seperti halnya dengan kota-kota lain di Jawa pada umumnya sumber 

sejarah kota Tuban sangat sulit didapat. Bahan tulisan yang ada penuh dengan 

campuran antara sejarah dan legenda. Buku “Babad Tuban” yang ditulis oleh Tan 

Khoen Swie (1936) letaknya sumber air bersih tersebut (Sumur Srumbung) 

berjarak kurang lebih 10 m dekat pantai, tapi sumur (sumber air) tersebut tetap 

tawar dan segar. Sumber lain tentang sejarah dan legenda tentang kota Tuban 

lihat: Soeparmo, R. (1983), Tujuh Ratus Tahun Tuban, dan buku: Hari Jadi Tuban 

(1987), Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat II Tuban. 

Tuban, yang kalau dilihat dari arah laut, seolah-olah seperti batu putih 

yang terapung (watu kambang putih dalam bahasa Jawa). Sumber ini didapat dari 

buku : Soeparmo, R. (1983), Tujuh Ratus Tahun Tuban, dan buku Hari Jadi 

Tuban (1987), Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat II Tuban. Laporan Ma 

Huan yang mengiringi Cheng Ho dalam pelayaran ke 3 (1413-1415), mencatat 

bahwa kalau orang Cina pergi ke Jawa, kapal-kapal lebih dulu sampai ke Tuban, 

baru kemudian meneruskan perjalanannya ke Gresik, kemudian dilanjutkan ke 

Surabaya, baru dari sana menuju ke pusat kerajaan Majapahit (di daerah sekitar 



Mojokerto sekarang) dengan memakai perahu kecil lewat sungai Brantas 

(Lombard, 2002 : 39). Begitu juga dalam penyatuan negeri-negeri Jawa oleh oleh 

senopati Mataram yang ingin memperkukuh kekuasaanya atas kota-kota pesisir. 

Tuban merupakan bagin yang tak terpisahkan dalam serangan-serangan dalam 

usaha penyatuan tersebut (Lombard, 2002 : 36). 

Sebagaimana kedatangan Cheng Ho sebagai Laksamana dalam pelayaran 

yang sangat besar dalam ekspedisi militer dengan tujuan  Jepang, Campa, 

Vietnam, dan Jawa  dari tahun 1405-1453 menuju pelabuhan-pelabuhan 

Nusantara dan samudra Hindia, sampai ke Srilangka, Quilon, Kocin, Kalikut, 

Ormuz, Jeddah, mogodiscio dan Malindi. Dalam pelayaran tersebut Laksamana 

Cheng Ho pernah akan di rampok oleh Raja Perompak Cina ketika sampai di 

Palembang (Hall, 1988 : 88). Hal ini membuktikan bahwasanya minat 

pemerintahan raja-raja Ming pertama  khususnya niat Kaisar Yongle terhadap 

perniagaan besar dan bagian yang tetap dipegang oleh kaum muslimin. Namun hal 

itu merupakan segi resmi dan menakjubkan dari penetrasi Cina yang sudah 

dimulai sejak lama dan berlanjutsecara diam-diam ((Lombard, 2002 : 30). 

Pada awal abad ke 21 ini, tepatnya pada tgl. 24 Juli 2005, telah ditanda 

tangani pembangunan kilang minyak di Tuban oleh China Petrochemical 

Corporation, dengan Pertamina, untuk membangun kilang minyak berkapastas 

150.000 -200.000 barel perhari. Jadi orang Cina datang lagi ke Tuban pada awal 

21 ini. 

 

D. Jejak Sejarah Kota Tuban 

Kota Tuban terletak di Pantai Utara Jawa, antara dua kota besar, yaitu: 

Ibukota Propinsi Jawa Tengah (Semarang) dan Ibu Kota Propinsi Jawa Timur 

(Surabaya). Selain itu Tuban juga dilewati oleh jalan raya Daendels (dari Anyer 

11 Kota lama Tuban dulunya terletak di daerah Semanding (sebelah Selatan kota 

Tuban sekarang). Bekas alun-alun lama kota Tuban yang terletak di desa 

Prungguhan Kulon Kecamatan Semanding. Penyerangan Mataram atas Tuban 

pada th. 1598 dan 1599 dapat digagalkan oleh Tuban (Graaf,1985:170). 



Kota Tuban memiliki asal usul dalam beberapa versi yaitu yang pertama 

disebut sebagai Tuban yang berarti watu tiban (batu yang jatuh dari langit) yaitu 

batu pusaka yang dibawa oleh sepasang burung dari Majapahit menuju Demak, 

dan ketika batu tersebut sampai di atas Kota Tuban, batu tersebut jatuh dan 

dinamakan Tuban. Adapun versi yang kedua yaitu berarti metu banyu berarti 

keluar air, yaitu peristiwa ketika Raden Dandang Wacana (Kyai Gede Papringan) 

atau Bupati Pertama Tuban yang membuka Hutan Papringan dan anehnya, ketika 

pembukaan hutan tersebut keluar air yang sangat deras. Hal ini juga berkaitan 

dengan adanya sumur tua yang dangkal tapi airnya melimpah, dan anehnya sumur 

tersebut dekat sekali dengan pantai tapi airnya sangat tawar. Ada juga versi ketiga 

yaitu Tuban berasal dari kata 'Tubo' atau Racun yang artinya sama dengan nama 

kecamatan di Tuban yaitu Jenu.  

Nama Tuban berasal dari sebuah sumber air tawar yang ditemukan di 

tempat tersebut. Peristiwa ini membuat orang menamakannya “ me (tu) (ban) yu ” 

(keluar air). Sehingga tempat tersebut kemudian dinamakan Tuban. Dulunya 

Tuban bernama Kambang Putih. Sudah sejak abad ke-11 sampai 15 dalam berita-

berita para penulis China (pada jaman dinasti Song Selatan 1127-1279 dan dinasti 

Yuan (Mongol) 1271-1368 sampai jaman dinasti Ming th.1368-1644 5), Letaknya 

sumber air bersih tersebut berjarak kurang lebih 10 m dekat pantai, tapi sumur 

(sumber air) tersebut tetap tawar dan segar. 

Negara-negara baru di Indonesia yang menganut agama Islam  bukan hanya 

menciptakan dinasti-dinasti dan kerajaan-kerajaan baru saja, tetapi sebuah warisan 

budaya yang beranekaragam. Beberapa diantaranya adalah warisan-warisan yang 

bersemangatkan Islam, tetapi sebagian besarnya mempunyai akar yang kuat pada 

kebudayaan pra-Islam juga. Memang tepat jika warisan ini dianggap klasik dalam 

arti bahwa warisan tersebut menetapkan norma-norma budaya otoritatif dan 

kerangka-kerangka makna bagi peradabab Indonesia sebelum abad XX (Ricklefs, 

2005 : 116). 

Masuknya Islam ke Nusantara dikalangan para ahli terjadi perbedaan 

pendapat. Ahmad Mansur Suryanegara mengikhtisarkannya menjadi tiga teori 

besar: Pertama, teori Gujarat. Islam dipercayai datang dari wilayah Gujarat – India 



melalui peran para pedagang India muslim pada sekitar abad ke-13 M. Kedua, 

teori Makkah. Islam dipercaya tiba di Indonesia langsung dari Timur Tengah 

melalui jasa para pedagang Arab muslim sekitar abad ke-7 M. Ketiga, teori Persia. 

Islam tiba di Indonesia melalui peran para pedagang asal Persia yang dalam 

perjalanannya singgah ke Gujarat sebelum ke Nusantara sekitar abad ke-13 M 

(Suryanegara, 2010 : 99). 

Teori tersebut jika ditelaah lebih jauh sesungguhnya memiliki variasi 

pendapat yang cukup beragam. Terkait teori yang menyatakan bahwa Islam di 

Indonesia berasal dari anak benua India, misalnya, ternyata sejarawan tidak satu 

kata mengenai wilayah Gujarat. Pendapat Pijnappel yang juga disokong oleh C. 

Snouck Hurgronje, J.P. Moquette, E.O. Winstedt, B.J.O. Schrieke, dan lain-

lainnya tersebut ternyata berbeda dengan yang dikemukakan oleh S.Q. Fatimi dan 

G.E. Morison. Fatimi menyatakan bahwa bukti epigrafis berupa nisan yang 

dipercaya diimpor dari Cambay- Gujarat sebenarnya bentuk dan gayanya justru 

lebih mirip dengan nisan yang berasal dari Bengal. Sementara Morison lebih 

mempercayai bahwa Islam di Indonesia bermula dari pantai Coromandel. Sebab 

menurutnya, pada masa Islamisasi kerajaan Samudera dimana raja pertamanya 

(Malik al-Saleh) wafat tahun 1297 M, saat itu Gujarat masih merupakan kerajaan 

Hindu. Baru setahun kemudian, kekuasaan Islam menaklukkan Gujarat. Jika Islam 

berasal dari sana, tentunya Islam telah menjadi agama yang mapan dan 

berkembang di tempat itu. Adapun bukti epigrafis dari Gujarat atau Bengal, 

tidaklah serta merta menunjukkan bahwa agama Islam juga „diimpor‟ dari tempat 

yang sama. 

Sedangkan tentang teori Islam Indonesia berasal langsung dari Makkah 

(yang antara lain dikemukakan oleh T.W. Arnold dan Crawford) lebih didasarkan 

pada beberapa fakta tertulis dari beberapa pengembara Cina sekitar abad ke-7 M, 

dimana kala itu kekuatan Islam telah menjadi dominan dalam perdagangan Barat-

Timur, bahwa ternyata di pesisir pantai Sumatera telah ada komunitas muslim 

yang terdiri dari pedagang asal Arab yang di antaranya melakukan pernikahan 

dengan perempuan-perempuan lokal. Terdapat juga sebuah kitab „Aja‟ib al-Hind 

yang ditulis al-Ramhurmuzi sekitar tahun 1000 M, dikatakan bahwa para 



pedagang muslim telah banyak berkunjung kala itu ke kerajaan Sriwijaya. Dan di 

wilayah itupun telah tumbuh komunitas muslim lokal. Sementara variasi pendapat 

lain dikemukakan oleh Keijzer bahwa Islam nusantara berasal dari Mesir berdasar 

kesamaan madzhab (Shafi‟i). Sedangkan Niemann dan de Hollander 

mengemukakan teori Islam nusantara berasal dari Hadramaut (wilayah Yaman). 

Teori Persia yang dikemukakan oleh sebagian sejarawan di Indonesia 

tampaknya kurang populer dibanding teori-teori sebelumnya. Pada konteks ini 

menarik jika pendapat Naguib al-Attas, seorang pendukung teori Arab, dihadirkan 

sebagai komparasi. Dalam mengkaji Islam nusantara, al-Attas lebih tertarik untuk 

mendasarkan argumentasinya pada bukti-bukti konseptual dan literatur, dibanding 

bukti-bukti epigrafis sebagaimana para pemikir sebelumnya. Dalam “teori umum 

tentang Islamisasi nusantara”-nya tersebut al-Attas menyebutkan bahwa 

karakteristik internal Islam di nusantara lebih cenderung berasal langsung dari 

Arab. Dari berbagai literatur Islam yang beredar di nusantara sebelum abad ke-17 

M, tak satupun pengarangnya adalah orang India. Bahkan sebagian penulis yang 

dipercayai beberapa sarjana Barat sebagai berasal dari India atau Persia, jika 

ditelisik ternyata berasal dari Arab baik etnis maupun kultural. Adapun mengenai 

bukti epigrafis Moquette, al-Attas menolaknya, dan menyatakan bahwa 

kemunculan nisan-nisan dari India tersebut hanya karena faktor kedekatan lokasi 

saja (dalam konteks perdagangan). 

Selanjutnya tentang proses Islamisasi di Nusantara, menarik untuk 

diperhatikan beberapa pendapat berikut: Pertama, teori perkawinan. Terdapat 

pendapat yang menyatakan bahwa kesuksesan Islamisasi di Nusantara lebih 

karena peran para pedagang muslim. Di gambarkan, bahwa seraya berdagang 

mereka juga menyebarkan Islam. Di antaranya dengan cara melakukan 

perkawinan dengan perempuan lokal sehingga terjadi konversi agama dan 

terbentuklah lokus-lokus komunitas muslim setempat. Selanjutnya, mereka juga 

berusaha menikahi perempuan bangsawan dengan harapan anak keturunannya 

akan beroleh kekuasaan politik yang dapat dipakai untuk menyebarkan agama 

Islam. Segaris dengan pemikiran ini, J.C. van Leur mengemukakan adanya motif 

ekonomi dan politik dalam persoalan konversi penduduk atau penguasa lokal di 



nusantara. Menurutnya, penguasa pribumi yang ingin masuk dan berkembang 

dalam perdagangan internasional kala itu yang terbentang dari Laut Merah hingga 

Laut Cina akan cenderung menerima Islam karena dominasi kekuatan muslim di 

sektor itu. Di samping pula untuk membentengi diri dari jejaring kekuasaan 

Majapahit. 

Teori ini dikritik oleh A.H. Johns, yang menurutnya, patut diragukan 

bahwa para pedagang akan mampu meng-Islam-kan penduduk lokal dalam jumlah 

yang signifikan. Bukankah ditengarai bahwa mereka telah hadir sejak abad ke-7 

atau ke-8 M di nusantara, tetapi nyatanya, Islamisasi yang signifikan justru tampil 

di sekitar abad ke-12 M. Johns lalu mengajukan teori Sufi-nya. Menurutnya, 

Islamisasi di nusantara sukses lebih didorong oleh peran para sufi pengembara 

yang memang orientasi hidupnya diabdikan untuk penyebaran agama Islam. Dan 

pada masa-masa massifikasi konversi Islam itulah para sufi banyak hadir di 

nusantara. Johns dalam mengelaborasi teorinya juga mengambil pemikiran 

tentang cara perkawinan dengan keturunan penguasa lokal sebagai pendukung 

proses Islamisasi. Adapun pendapat lain yang dikemukakan oleh Schrieke bahwa 

faktor pendorong yang menimbulkan gelombang besar masuk Islam di nusantara 

adalah ancaman kekuasaan kolonial dan misi gospel Kristen yang agresif 

tampaknya sulit diterima, karena dalam sejarah tercatat bahwa bangsa Barat 

Kristen tiba di nusantara baru sekitar tahun 1500-an. Sementara Islamisasi di 

nusantara telah berlangsung secara signifikan jauh sebelumnya yakni sejak abad 

ke-12atauke-13M. 

Dikemukakan oleh Azyumardi Azra berikut ini: “Pertama, Islam dibawa 

langsung dari Arabia; kedua, Islam diperkenalkan oleh para guru dan penyiar 

“professional” – yakni mereka yang memang secara khusus bermaksud 

menyebarkan Islam; ketiga, yang mula-mula masuk Islam adalah para penguasa; 

dan keempat, kebanyakan para penyebar Islam “professional” ini datang ke 

Nusantara pada abad ke-12 dan ke-13.” Jadi dengan mempertimbangkan berbagai 

uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa mungkin benar Islam memang telah 

diperkenalkan awal mula sejak abad-abad pertama Hijriyah (sekitar abad ke-7 M), 



namun akselerasi persebaran Islam secara nyata baru terjadi sekitar abad ke-12 M 

dan masa-masa selanjutnya. 

Menurut hemat saya, masuknya Islam ke Nusantara sampai sekarang 

masih misterius dan kabur (Woodward, 1999 : 80), siapa nama penyebar agama 

Islam serta kapan penyebaran (da‟wah) itu belum bisa dijawab secara tuntas. 

Sekalipun begitu proses penyebaran Islam di Nusantara secara damai dengan daya 

survival sebagai pedagang hampir semua peneliti menyepakatinya. Sekalipun 

begitu, menurut hemat saya, para peneliti telah tertipu dengan proses Islamisasi 

yang dilakukan oleh para saudagar dan sitem perkawinan dengan pribumi. Hal ini 

hanya bisa dilihat dari proses penyebaran Islam ke negara-negara lain, misalnya 

Eropa, Timur Tengah dan India.  

Hal ini juga ditegaskan dalam sebuah buku yang berjudul “ Panggung 

Sejarah”. dalam buku tersebut dijelaskan bahwasanya unsur-unsur budaya Islam 

di Indonesia, sejak masa pertama kali datang, tumbuh dan selanjutnya 

berkembang sejalan dengan pelembagaan agama Islam, dapat dilihat lebih sebagai 

proses sejarah daripada sebagai pristiwa sejarah. Hal tersebut disebabkan, antara 

lain, Islam masuk ke Indonesia bukan seketika, demikian asal dan tempat 

masuknya juga tidak sama di berbagai lokalitas Nusantara (Ambari, Loir. 1999 : 

206). 

Kedatangan Islam di wilayah-wilayah tersebut tidak dengan jalan damai, 

yakni dengan pasukan perang. Sebagai konsekwensinya para penyebar agama 

Islam tersebut mendapatkan ghnimah (harta rampasan perang termasuk budak 

perempuan) dan hal itu dibolehkan dalam ajaran Islam. Sedangkan para peneliti 

cenderung melupakan hal tersebut, sehingga kesan uraiannya tentang para 

penyebar Islam di Nusanatara dikonotasikan sebagai pedagang yang sambil 

berda‟wah. 

Para penyebar Islam yang datang ke Indonesia tidak mendapatkan fasilitas 

ghanimah seperti halnya; Qosim di India, Kholid bin Walid di Mesir, dll. Para 

shahabat Nabi yang berda‟wah ke Indonesia adalah murni berda‟wah seperti yang 

diajarkan Nabi mereka. Oleh karena mereka tidak mendapatkan fasilitas 

ghanimah (harta rampasan perang) sedangkan mereka harus tetap hidup untuk 



menjalankan misinya, maka sesuai dengan alam kebudayaan Arab, mereka hanya 

bisa berdagang, mereka tidak bisa bertani. Oleh karena aktifitas perdagangan para 

sahabat ini hanya sekedar untuk bertahan hidup bukan memperkaya diri. Jika 

benar asumsi yang dibangun oleh para peneliti bahwa para saudagar yang 

menyebarkan agama Islam di Nusantara, harusnya kaum muslim adalah kelompok 

menengah (pedagang, bukan petani). Akan tetapi, fakta lapangan yang sampai kini 

bisa dijumpai bahwa penganut agama Islam tersebut adalah kelompok kaum tani.  

Dengan begitu, kemudian ada benang merah antara kekhasan Islam 

sufistik (non materi) yang banyak dianut oleh masyarakat Indonesia, khususnya 

Jawa, dengan proses persebaran Islam pada awal mulanya, termasuk di Tuban. 

Ekspansi Islamisasi ini kemungkinan terjadi jauh sebelum periode dewan wali 

songo. Menurut cerita tutur, penyebaran ini terjadi pada masa khalifah ke-2 Bani 

Ummayah, yakni khalifah Yazid bin Muawwiyah di Mesir. Lembaga dewan 

da‟wah yang bernama wali songo (semacam MUI dalam era sekarang) bukanlah 

penyebar agama Islam pertama di Jawa sekalipun mereka adalah peletak 

konseptual proses persebaran Islam selanjutnya. Dewan wali songo ini dapat 

berdiri setelah komunitas muslim terbentuk serta para pendahulu mereka dapat 

mempengaruhi kerajaan majapahit, sehingga nyaris tidak terjadi pergolakan yang 

berarti pada kala itu. Akan tetapi, proses islamisasi secara konseptual dan 

sitematis terjadi pada era mereka, sehingga membincangkan mereka menjadi 

signifikan. 

Tuban pada saat itu tidak hanya menjadi tempat penting pada masa 

Kerajaan Majapahit, namun Tuban juga menjadi tempat penting pada masa 

penyebaran Agama Islam. Hal tersebut dikarenakan Tuban berada di pesisir Utara 

Jawa yang menjadi pusat Perdagangan Arab yang sedang menyebarkan Agama 

Islam. Hal ini juga berkaitan dengan kisah Sunan Bonang dan Sunan Kalijaga. 

Sunan Kalijaga adalah putra dari Bupati Tuban VIII  Raden Tumenggung Haryo 

Wilwotikto. Sunan Kalijaga dikenal sebagai Brandal Loka Jaya, karena sebelum 

jadi Wali, Sunan Kalijaga adalah brandal (preman) yang suka mencuri hasil 

kekayaan Kadipaten Tuban. Namun, hasil curian tersebut dibagikan para fakir 

miskin. Lama-kelamaan, perbuatan tersebut diketahui oleh ayahanda Sunan 



Kalijaga dan diusir dari Kadipaten Tuban. Raden Syahid tidak boleh kembali 

sebelum mampu menggetarakan Kabupaten Tuban dengan ayat-ayat suci al-

Qur‟an. Dalam pengasingannya, Raden Syahid bertemu dengan Sunan Bonang.  

Sunan Bonang memiliki Tongkat emas yang membuat Raden Syahid 

menjadi ingin memiliki tongkat tersebut. Sesaat kemudian, Sunan Kalijaga 

merebut tongkat emas dan Sunan Bonang jatuh tersungkur. Sunan Bonang 

menangis dan Sunan Kalijaga merasa iba. Akhirnya Sunan Kalijaga 

mengembalikan Tongkat Sunan Bonang dan Sunan Kalijaga bertanya bagian 

mana yang membuat beliau kesakitan. Namun, Sunan Bonang menangis bukan 

karena kesakitan, tapi beliau menangis karena memutuskan rumput dan beliau 

berkata bahwa beliau merasa kasihan karena rumput yang tidak bersalah harus 

mati tercabut karena kesalahan beliau. Sesaat kemudian, beliau menancapkan 

Tongkat di Pesisir dan menyemburkan air. Tempat tersebut dinamai Sumur 

Srumbung. Setelah itu, Sunan Bonang menunjukkan Buah Aren yang berwarna 

emas. Raden Syahidpun tergoda dan memanjat pohon aren tersebut, tapi sebuah 

aren menimpa kepala beliau dan beliaupun pingsan. Setelah sadar, Raden Syahid 

diajak Sunan Bonang menuju Sungai di daerah Sekardadi Kecamatan Jenu. Di 

sana, beliau menjaga tongkat Sunan Bonang yang ditancapkan pada sebuah batu. 

Anehnya, beliau tertidur selama 2 tahun. setelah sadar, Raden Syahid diberi 

pakaian dhalang oleh Sunan Bonang dan diJuluki Sunan Kalijaga, maksudnya 

Kali dalam bahasa Indonesia berarti sungai, dan Jaga dimaksudkan karena sudah 

menjaga tongkat Sunan Bonang. Namun kebenaran cerita ini belum memiliki 

bukti bahwasanya sebutan Sunan Kalijaga di karenakan menjaga tongkat Sunan 

Bonang di pinggir sungi. 

Secara filosofis penamaan Sunan Kalijaga dinisbatkan pada bentuk 

penjagaan peradaban Nusantara. Peranan sungai pada saat itu memiliki fungsi 

yang signifikan sebagai sarana transformasi menuju pedalaman. Baik menuju 

Kerajaan Majapahit atau kerajaan Singosari. Sarana transportasi tidak hanya 

menggunakan jalur darat akan tetapi juga melalui sarana sungai. Kedalaman 

sungai-sungai di Jawa menjadi sarana dalam menyebarkan kebudayaan ke pulau 

Jawa. Kapal-kapal bisa berlayar dengan leluasa tanpa mengalami hambatan 



kedangkalan sungai. Hal ini menjadikan pemikiran, bagaimana manjaga agar 

peradaban Nusantara tidak tergerus oleh kebudayaan Barat melalu transportasi 

sungai. Hemat penulis makna Kalijaga merupakan penjagaan terhadap peradaban 

yang sudah mengakar pada diri masyarakat Jawa. Oleh karena itu, Sunan Kalijaga 

dengan ihtiar kebudayaan yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Jawa 

memiliki tugas menjaga kebudayaan tersebut agar tidak tercerabut dari akarnya 

yang disebabkan arus perkembangan zaman atau globalisasi. 

E. Penutup 

Tuban sebagai bagian sejarah dalam pergulatan panjang penyebaran Islam 

yang memiliki peranan penting dalam penyebaran Islam ke Nusantara tidaklah 

bisa dielakan lagi. Hal ini dikarenakan peranan Bandar atau dermaga besar yang 

dimiliki oleh Tuban menjadi pelabuhan bagi para pelaut. Pedagang, penyebar 

agama. Begitu juga dengan alun-alun sebagai identitas kota Tuban sangat penting. 

Selain berperan sebagai landmark, bangunan disekelilingnya yang berperan 

sebagai elemen pembentuk ruang kota, bisa menggambarkan perjalanan sejarah 

kotanya di masa lampau. Pengaruh kerajaan kuno Hindu Jawa bisa dilihat dari 

kehadiran alun-alun serta kantor Kabupatennya. Pengaruh jaringan perdagangan 

Asia bisa dilihat dari bangunan kelenteng, pasar dan Pecinan yang terletak di 

depan alun-alun. Pengaruh masuknya agama Islam bisa dilihat dari adanya mesjid 

raya serta makam Sunan Bonang. Pengaruh warisan birokrasi Kolonial bisa dilihat 

pada gedung pengadilan, gereja, kantor pos dan penjaranya. Jadi, Nusa Jawa 

sebagai silang budaya bisa tercermin pada alun-alun dan bangunan sekelilingnya 

di kota Tuban. Pada abad ke 21 kota Tuban merevitalisasi alun-alun, tempat 

ibadah serta bangunan pemerintahan disekitarnya sebagai pusat dan bagian dari 

pembangunan jati diri kotanya. Apakah usaha revitalisasi tersebut, merupakan 

contoh dari kebangkitan kembali atau semacam renaissance alun-alun sebagai 

pusat kota bagi kota-kota Kabupaten di Jawa yang sudah lama kehilangan jati 

dirinya ? 

Dalam hal keanekaragaman agama dan budaya. Toleransi dan 

penghormatan terhadap perbedaan sangatlah terlihat.  Hal ini ini dapatlah dilihat 

dalam bangunan peribadatan yang satu jalur dan saling berdekatan baik itu Masjid 



Agung, Klenteng maupun Gereja. Namun, walau demikian saling menghormati 

dan menghargai selalu dihadirkan dalam kehidupan sehari-hari warga Tuban. 

Apalagi dengan keberadaan agama Islam yang memberikan kedamaian 

dalam kehidupan sehari-hari tanpa harus mempersoalkan keyakian orang lain. 

Kita ketahui sebelum Islam masuk keyakinan masyarakat local adalah Hindu- 

Budha. Akan tetapi mereka senantiasa membuka diri akan adanya perbedaan.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Brown dikutip pada Religion and Society (dalam Journal of The Royal 

Anthropological Institue, vol. LXXV). Yogyakarta: Tiara Wacana 

 

Colombijn, Freek. 1994. Paco-Paco (Kota) Padang. Sejarah Sebuah Kota di 

Indonesia pada Abad Kedua Puluh dan Penggunaan Ruang Kota. Padang: 

Dinas Pariwisata dan Kebudayaan Kota Padang dengan Badan Warisan 

Sumatera Barat 

 

Daldjoeni, N.. 1998. Geografi Kota dan Desa. Bandung: Penerbit Alumni. 

 

Durkheim, Emile. 1995. Elementary Forms of Religious Life (edisi 1964), hlm. 

47, dikutip dalam Betty R. Scharf, Kajian Sosiologi Agama. Yogyakarta: 

Tiara Wacana. 

 

Freek Colombijn. 2004. “Urban Symbolism in Indonesian History”,  dalam 

“Workshop: Street Image: Decolonization and Changing Symbolism of 

Indonesian Urban Culture, 1930-1960s” (diselenggarakan oleh PSSAT-

UGM bekerjasama dengan NIOD, Yogyakarta: 27 Agustus-11 September 

2004). 

 

Hall, D.G.E.. 1988. Sejarah Asia Tenggara. Surabaya: Usaha Nasional. 

 

Hari Jadi Tuban, Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat II Tuban. 1987. 

 

Kartodirdjo, Sartono. 1977. Masyarakat Kuno dan Kelompok-kelompok Sosial. 

Jakarta: Bhratara Karya Aksara. 

 

Koentjaraningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I, II. Jakarta: UI-Press. 

 

Kuntowijoyo. 1998. Agama dan Kohesi Sosial. Buletin Fakultas Sastra UGM, No. 

9, Nov-Des, hlm. 2. Yogyakarta: Humaniora 

 



Lombard, Denys. 2002. Nusa Jawa: Silang Budaya Jilid I,II,III. Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka Utama. 

 

Loir, Henry Chambert. Edt. Hasan Muarif Ambari. 1999. Panggung Sejarah, 

Persembahan kepada Prof. Dr. Denys Lombard. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia 

 

Putra, Heddy Shri Ahimsa. 2009. Strukturalisme Levi-Strauss Mitos dan Karya 

Sastra.  Yogyakarta: Kepel Press. 

 

_____________. 2002. Tanda, Simbol, Budaya, dan Ilmu Budaya. Yogyakarta: 

Makalah dalam Ceramah Kebudayaan di Fakultas Sastra Ilmu Budaya, 

UGM, 13 Juni 2002). 

 

Rahardjo. 1981. Perkembangan Kota dan Beberapa Permasalahannya. 

Yogyakarta: Fakultas Sosial dan Politik Universitas Gadjah Mada. 

 

Ricklefs, M.C. 2005. Sejarah Indonesia Modern 1200-2004. Jakarta: PT Serambi 

Ilmu Semesta. 

 

R., Soeparmo. 1983. Tujuh Ratus Tahun Tuban. tk:tp. 

 

Santoso., Jo, Suryadi. 1984. Bentuk Kota Di Jawa Sampai Dari Abad Ke XVIII. 

tk:tp.  

 

Scharf, Betty R.. 1945. Kajian Sosiologi Agama. Pendapat A. Radcliffe-.  

 

Suryanegara, Mansur, Ahmad. 2010. Api Sejarah. Bandung : Salmadani. 

 

Suryo, Djoko. 2004. Sejarah Perkotaan di Indonesia: Dari Kota Tradisional 

sampai Kota Kolonial. Makalah pada “Workshop: Street Image: 

Decolonization and Changing Symbolism of Indonesian Urban Culture, 

1930-1960s” (diselenggarakan oleh PSSAT-UGM bekerjasama dengan 

NIOD, Yogyakarta: 27 Agustus-11 September 2004). 

 

Timur Pada Abad ke 16: Tuban, hal. 163-171. dan Bab XXI: Sebab-Sebab 

Kekalahan Kerajaan Jawa Timur Dan Pesisir Dalam Perang Melawan 

Mataram Pada Abad ke 16 dan 17, 1985, hal. 297-304. Graaf, H.J. De, 

Cina Muslim di Jawa Abad XV dan XVI antara Historisitas dan Mitos, 

terjemahan dari Chinese Muslims in Java in the 15th and 16th centuries: 

The Malay Annals of Semarang and Cirebon, PT Tiara Wacana, Yogya. 

1998. 

 

Toer, Pramoedya Ananta. 2002. Arus Balik, Sebuah Epos Pasca Kejayaan 

Nusantara di awal abad 16. Jakarta: Hasta Mitra.  

 



Wiryomartono, A. Bagoes P.. 1995. Seni Bangunan dan Seni Binakota di 

Indonesia. Kajian mengenai Konsep, Struktur, dan Elemen Fisik Kota 

sejak Peradaban Hindu Budha, Islam hingga Sekarang. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama.  

 

Weber, Max. 1964. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press. Terjemahan 

Ephraim Fischof. 

 

Woodward, Mark R.. 1999. Islam Jawa, Kesalehan Normatif  Versus Kebatinan. 

Yogyakarta: LKiS. 

 

. 

 

 

 

 


