RELASI BUDAYA
DALAM PENYEBARAN ISLAM DI BUMI WALI TUBAN

Jamal Ghofir
Email : kaos_legend@yahoo.co.id

Tuban As a coastal area has become an important area for all the development of
the archipelago's culture. This is partly due to the location of Tuban as a large port
in the northern coastal area which is the main route for the entry of all outside
cultures in the interior. So that the process of the spread of culture, especially
Islam (Middle East), is in Indonesia, so the city of Tuban becomes important to
study as the location of the beginning of the cultural scene.

Keywords: Relationship, Islam, Culture, City of Tuban.

*Jamal Ghofir adalah Ketua LP3M dan Dosen Prodi PAI Sekolah Tinggi limu
Tarbiyah Makhdum Ibrahim Tuban

A. Pendahuluan

Kehadiran Islam di Indonesia telah cukup banyak mendapat perhatian dan
telaah para pemikir dan sejarawan dari berbagai kalangan. Berbagai pendapat dan
teori yang membincang persoalan tersebut membuktikan bahwa tema Islam
memang menarik untuk dikaji terlebih di negeri yang dikenal mayoritas
penduduknya muslim. Maka tak berlebihan, studi mengenai latar historis dan
proses perkembangan selanjutnya dari agama ini. Sehingga Islam memperoleh
tempat dan mampu mengikat begitu banyak pengikut di wilayah ini, serta cukup
punya nilai guna memahami dan memaknai lebih dalam dinamika keberagamaan

Islam dalam konteks kontemporer di Indonesia.

Diskusi mengenai kedatangan Islam di Indonesia sejauh ini berkisar pada

tiga tema utama, yaitu: tempat asal kedatangannya, para pembawanya, dan waktu



kedatangannya. Hal lain yang juga patut diperhatikan adalah dimensi proses dari
interaksi awal dan lanjutan antara Islam dan penduduk lokal berikut konstruk

kepercayaan atau agama yang telah ada sebelumnya.

Tuban Seabagai daerah pesisir telah menjadi daerah yang penting bagi
seluruh perkembangan kebudayaan Nusantara. Hal ini salah satunya disebabkan
oleh lokasi Tuban sebagai pelabuhan besar di daerah pesisir utara yang
merupakan jalur utama masuknya seluruh kebudayaan luar ke pedalaman.
Sehingga proses persebaran kebudayaan, khususnya Islam (Timur Tengah), yang
ada di Indonesia, maka kota Tuban menjadi penting untuk diteliti sebagai lokasi

awal perseberan kebudayaan.

Kota menjadi media yang sangat menarik digunakan dalam memahami
atau mengkaji banyak permasalahan. Begitupun untuk kajian ini, kota
ditempatkan sebagai teks yang harus dibaca dan selami untuk memahami realitas
keagamaan yang terjadi, atau bisa juga sebaliknya “ memperhatikan ” realitas
keagamaan dalam mencermati perkembangan kota.

Permasalahan pokok yang dikaji dalam penulisan ini, yaitu “ dinamika
persebaran keagamaan di Kota Tuban dalam kaitannya dengan penggunaan ruang
keagamaan (religious space). Dalam proses analisis kemudian perlu melihat juga
perkembangan Kota Tuban dan agama-agama lain yang berkembang, penyebaran
agama terhadap perkembangan dan perubahan sosial masyarakat, dinamika
keagamaan yang ikut mempengaruhi penggunaan ruang kota, terutama dengan
pendirian rumah ibadah, dan mengapa kompromi begitu dominan dalam
hubungan keagamaan di Tuban.

Fokus lain dari penulisan ini mencoba menyelidiki distribusi atas ruang
dari “ Institusi Agama ” di Kota Tuban. Hal ini penting karena ketika sedang
berkonsentrasi pada daerah keagamaan maka sulit untuk melepaskan diri atas
perhatian dan hubungannya dengan gagasan akan kepercayaan masyarakat
pendukungnya termasuk kehidupan politik yang melingkupinya.

Konteks penulisan ini menekankan dua konsep utama yang dipakai yakni

kota dan agama. Dalam sejarah umat manusia, keduanya mempunyai peranan



penting atau bahkan menjadi kebutuhan utama. Keduanya muncul hampir
bersamaan dengan kehadiran manusia, dan bahkan dapat dikatakan sama tuanya
dengan peradaban manusia. Terpenting keduanya saling mendukung dan
membutuhkan dalam berbagai zaman.

Kota pada dasarnya dipahami dengan begitu banyak arti, tergantung
penggunaan perspektifnya. Aktivitas keagamaan dalam konteks suatu Kkota,
Mayer menekankan kota dilihat sebagai tempat bermukim-nya penduduk.
Baginya terpenting adalah penghuni yang menciptakan segalanya dalam Kkota,
oleh karena itu untuk memahami kota, melihat manusia-nya menjadi faktor
esensial. Berarti juga bahwa aktivitas penghuni kota adalah perhatian utama.
Seperti juga paparan Lewis Mumford yang melihat kota sebagai “tempat
pertemuan”, kota seperti magnet yang semakin kuat tarikannya baik bagi
perekonomian maupun keagamaan. Hal ini sejalan jika melihat kota sebagai
lambang dalam perjalanan sejarahnya (Daldjoeni, 1998 : 37-38). Paul Wheatley
mengatakan bahwa di masa awal peradaban umat manusia, pusat-pusat perkotaan
tumbuh maju sebagai kompleks upacara keagamaan, di sana ada candi atau
istana.

Kota-kota di Indonesia jelas tidak dapat dipisahkan dengan unsur agama
(Daldjoeni, 1998 : 39). Pembangunan kota-kota di Jawa, selalu menyatu dengan
makna religius-magis. Secara ruang, bangunan ibadah memiliki posisi strategis.
Tuban dalam hal ini, meskipun dibangun dengan tidak menekankan unsur agama,
namun Tuban harus menerima kenyataan dimana dinamika keagamaan cukup
dominan berlangsung. Pada perkembangan lebih lanjut, agama mengambil tempat
yang utama dalam masyarakat kota dan kotanya sendiri, termasuk penggunaan
ruangnya.

Begitupun, defenisi agama demikian luas dan beragam, karenanya Max
Weber menyatakan bahwa definisi itu akan jatuh di bagian akhir pembahasan
(Weber, 1964 : 1). Tapi alangkah baiknya ada pengertian yang membantu
sehubungan dengan kajian ini. Agama sebagai kajian ilmiah mulanya
didefinisikan E.B. Tylor sebagai ‘“kepercayaan terhadap adanya wujud-wujud

spritual”. Kemudian Radcliffe-Brown menyatakan bahwa ekspresi suatu bentuk



ketergantungan pada kekuatan di luar diri sendiri, yakni kekuatan yang dapat
dikatakan sebagai kekuatan spritual atau kekuatan moral. Ekspresi penting dari
rasa ketergantungan ini adalah peribadatan. Dia menekankan kepastian mengenai
peribadatan dan kewajiban sosial untuk melaksanakannya (Scharf 1995 : 30).
Pengertian ini sejalan dengan pendapat Emile Durkheim yang menekankan ciri
kolektif atau sosial pada agama dalam definisinya. Menurutnya agama adalah
sistem yang menyatu mengenai berbagai kepercayaan dan peribadatan,
kepercayaan-kepercayaan dan peribadatan-peribadatan yang mempersatukan
semua orang yang menganutnya ke dalam suatu komunitas moral yang disebut
gereja (Durkheim, 1964 : 40), dikutip oleh Betty R. Scharf, Kajian Sosiologi Agama
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995), him. 30.

Dari berbagai definisi kota dan agama tersebut, ada ‘benang merah’ yang
menghubungkannya dengan kajian ini, yakni peribadatan dan ciri kolektif sosial
agama. Hal itu berhubungan dengan aktivitas sosial yang memerlukan komunitas
serta membutuhkan ruang dalam pelaksanaannya. Konsep ini bisa dimaknai dalam
hal yang lebih jelas, seperti yang disebut Freek Colombijn, bahwa agama
memiliki ritual untuk peribadatan yang tentunya membutuhkan ruang (kota), juga
mempunyai prosesi yang sepanjang tahun dirayakan yang harus diorganisir baik
olen lembaga agama maupun organisasi sosial keagamaan. Agama sebagai
“peristiwa sosial”, sebagai kekuatan yang sering memainkan peranan penting
dalam realitas dan dinamika sosial, khususnya dalam konteks kota. Dalam
berbagai kasus, kota menjadi hidup dengan berbagai aktivitas keagamaan atau
bahkan karakter dan ciri kota terbentuk karena agama atau kepentingan agama
(Colombijn, 1994 : 314).

Singkatnya bahwa melihat kota sebagai sistem sosial dengan menjelaskan
perkembangan agama sebagai peristiwa sosial. Tapi dalam pembahasan yang
lebih kompleks, instrumen lain pada masyarakat yang terus berkembang dan
berpengaruh, seperti halnya politik atau kekuasaan, kepentingan ekonomi,
interaksi sosial, dan sebagainya. Kota menjadi tempat berkembang agama, kota
merespon dinamika keagamaan yang berlangsung, bahkan tipikal kota-kota

tertentu sangat dipengaruhi oleh aspek keagamaan. Kehidupan religius yang



terorganisir dalam konteks kota memerlukan tempat atau ruang-ruang untuk
melaksanakan ritual bersama (Wiryomartono, 1995 : 8). Untuk Tuban,
perkembangan agama khususnya pascakolonial ditandai dengan meningkatnya
aktivitas keagamaan, pada akhirnya memberi pengaruh yang kuat atas fisik kota.
Tidak dapat dipungkiri banyak simbol agama dalam bentuk bangunan kemudian
muncul.

Perkembangan kota pada dasarnya tidak lain adalah penggunaan ruang
secara terus menerus. Berbagai bangunan keagamaan tadi tidak dapat terpisahkan
penggunaannya secara simbolik. Secara umum simbol dapat dipahami sebagai
sesuatu yang menceritakan sesuatu. Freek Colombijn mendefinisikan simbol
sebagai sebuah perwujudan dengan makna tertentu yang dilekatkan padanya.
Sifat-sifat dari perwujudan tersebut berhubungan dengan pengalaman-pengalaman
keseharian yang berada di luar perwujudan itu sendiri. Lebih spesifik Ahimsa
mengartikan bahwa simbol adalah segala sesuatu yang dimaknai, sesuatu menjadi
berarti jika diberi makna (Putra, 2002 : Ceramah Kebudayaan).

Menurut Colombijn dalam pengamatan terhadap simbol, ia membedakan
antara simbol yang diciptakan secara sadar dan simbol berkembang lama-
kelamaan. Simbol yang diciptakan dengan sadar akan mudah diketahui dan
ditelusuri; siapa pemrakarsanya. Dari sini akan tergambar siapa Yyang
mendominasi kota dan apakah mereka juga mendominasi simbol atau sebaliknya,
akan tergambar pula pikiran penguasa, termasuk apakah masih ada ruang untuk
menentang kehadiran simbol yang ada. Simbol yang berkembang lama-kelamaan
merupakan proses waktu yang menyebabkan ‘sesuatu’ menjadi identik dengan
kota yang bersangkutan. Tuban mempunyai kecenderungan ini, kota yang
berkembang dengan bangunan keagamaan yang lama-kelamaan identik dengan
kota. Namun yang terpenting dari keduanya adalah selalu siapa yang menguasai
kota, bukan saja kuasa dalam kehidupan sehari-hari tapi juga kuasa dalam pikiran
dan persepsi masyarakat.

Tidak ada pendekatan yang mutlak yang dapat dipakai dalam memahami
kota-kota di Indonesia, karena masing-masing kota tumbuh atas kekhasannya

sendiri. Akan tetapi jika melihat kota kolonial, ada persamaan dalam banyak hal.



Secara umum dapat dikatakan bahwa kota masa kolonial adalah representasi dari
simbol kolonial itu sendiri, repsentasi dari pusat pemerintahan dan ekonomi, serta
representasi kekuasaan yang diskriminatif. Kota kolonial tidak dapat dipisahkan
dengan kebijakan pemberlakuan garis warna (colour line) yakni pemisahan
berdasarkan warna kulit, diskriminasi ras yang mencolok seperti adanya Segregasi
dengan pemisahan pemukiman, pemakaian bahasa, pekerjaan, subordinasi,

eksploitasi, dan sebagainya.

B. Relasi Budaya dan Perkembangan Islam

Studi dan penelitian masalah pertemuan antar kebudayaan merupakan
suatu kegiatan yang relatif lama dalam disiplin antropologi. Hal ini disebabkan
olen semakin bertambahnya kegiatan penyelidikan kontak kebudayaan pada
beberapa abad terakhir ini. Hal itu menghasilkan berbagai kenyataan bahwa
semua masyarakat dan kebudayaan yang hidup di dunia ini selalu bergerak,
berubah dan berkembang. Demikian pula, banyak data dari kumpulan Kkitab
etnografi sudah tidak sesuai dengan keadaan masa kini. Dengan intensifnya
pengaruh penyebaran unsur-unsur kebudayaan di seluruh penjuru dunia pada
abad-abad sembilan belas dan dua puluhan ini menyebabkan kian menghilangnya
bentuk-bentuk masyarakat primitif dan terasing.

Sekalipun begitu, perkembangan suatu peradaban manusia sangat sulit
untuk lepas dari perekembangan kebudayaan masyarakat yang lain. Hal ini bisa
dilihat dari peninggalan-peninggalan budaya baik artefak, prasasti maupun
dokumen-dokumen yang menunjukkan interaksi dengan masyarakat di luar
kebudayaan setempat. Penyelidikan-penyelidikan para antropolog terhadap
adanya gejala persamaan unsur-unsur kebudayaan yang satu dengan kebudayaan
yang lain, kendatipun letaknya berjauhan merupakan fondasi dasar dari teori
difusi kebudayaan.

Sejak lama para sarjana tertarik akan adanya bentuk-bentuk yang sama
dari unsur-unsur kebudayaan di berbagai tempat yang seringkali jauh letaknya
satu sama lain. Ketika cara cara berfikir mengenai evolusi kebudayaan berkuasa,

para sarjana menguraikan gejala persamaan aitu dengan keterangan bahwa



persaman-persamaan itu disebabkan karena tingkat-tingkat yang sama dalam
proses evolusi kebudayaan di berbagai tempat di muka bumi ini
(Koentjaraningrat, 2007 : 110).

Terdapat dua pendapat tentang gejala persamaan unsur kebudayaan yang
ada di muka bumi ini. Pendapat pertama mengatakan bahwa persamaan-
persamaan unsur kebudayaan itu terjadi, karena tingkatan yang sama dalam proses
evolusi dalam kebudayaannya rnasing-masing. Pendapat kedua muncul di
kalangan ilmu antropologi yang berpandangan bahwa gejala persamaan--
persamaan itu, akibat adanya persebaran atau difusi unsur kebudayaan dari satu
tempat ke tempat lainnya.

Hasil dari kontak kebudayaan tersebut terjadi dari beragam aktifitas
ekonomis maupun politik. Sudah menjadi hukum peradaban, di mana suatu
kebudayaan yang maju akan mempengaruhi kebudayaan lain untuk menirunya.
Walaupun begitu kebudayaan setempat tidak serta merta hilang begitu saja,
artinya pertemuan dua kebudayaan tersebut kemudian melahirkan akulturasi
budaya.

Akulturasi akan terjadi apabila terdapat dua kebudayaan atau lebih yang
berbeda sama sekali (asing dan asli) berpadu sehingga proses-proses ataupun
penebaran unsur-unsur kebudayaan asing secara lambat laun diolah sedemikian
rupa ke dalam kebudayaan asli dengan tidak menghilangkan identitas maupun
keasliannya. Misalnya, di dalam kehidupan masyarakat sehari-hari dijumpai ber-
macam-macam bentuk serta sistem politik (demokrasi), ekonomi (koperasi),
edukasi (perguruan tinggi), agama dan kepercayaan lokal, dan lain-lain. Kalau
dilihat sepintas lalu, kesemuanya itu seolah-olah merupakan unsur asli
kebudayaan Indonesia, tetapi sesungguhnya aktivitas-aktivitas tersebut merupakan
hasil pengintegrasian dan pengabsorsian dari bentuk-bentuk dan sistem-sistem
yang telah lama berkembang di negara-negara Barat serta Timur Tengah.

Pada awal-awal studi akulturasi ini, banyak dihasilkan karangan hasil
penelitian yang masih bersifat deskriptif (Koentjaraningrat, 2007 : 92), dalam arti
bahwa tulisan-tulisan itu hanya merupakan pelukisan proses-proses pertemuan

kebudayaan di suatu masyarakat daerah tertentu. Di antaranya ialah karangan--



karangan dari E.W. Giffort di Kepulauan Tonga (1924); R. Redfield di negara
Meksiko (1929); D.N. Majumbar di negara India (1937); M. Hunter Wilson di
daerah Afrika Selatan (1936); Sol Tax di wilayah negara Guatemala (1938), dan
H.I. Hogbin di Kepulauan Solomon (1939). Baru beberapa tahun kemudian ada
tulisan-tulisan hasil penelitian akulturasi teoretis, seperti yang ditulis oleh G.HF.
Pitts Rivers (1926); R. Turnwald (1932); M. Hunter Wilson (1934); GH. Wagner
(1936), dan sebagainya (Koentjaraningrat : 1972).

Semua studi dan penelitian tersebut di atas hampir seluruhnya berpusat
kepada proses-proses perpaduan dan pengaruh kebudayaan Barat terhadap
masyarakat dan kebudayaan di luar Eropa-Amerika. Baru sesudah beberapa waktu
berselang, ada aktivitas-aktivitas penelitian dan penulisan akulturasi yang terjadi
di dalam dan di antara kebudayaan-kebudayaan setempat dari berbagai wilayah,
seperti R.B. Eikwall di negara Tibet (1939); J. Greenberg di daerah Sudan Barat
(1941); serta E.J. Lindgern di wilayah Siberia (1983).

Dalam peristiwa kontak kebudayaan atau akulturasi ini seringkali terjadi
perubahan dan perkembangan kebudayaan pada masyarakat setempat, yang
prosesnya dapat menimbulkan sejumlah masalah, baik yang berpengaruh positif
maupun negatif.

Adapun masalah-masalah tersebut adalah :

a. Adisi (addition) ialah penambahan unsur-unsur kebudayaan
yang lama oleh kompleksnya unsur-unsur kebudayaan yang
baru sehingga timbul perubahan struktural atau tidak sama
sekali.

b. Sinkretisme ialah perpaduan antara unsur-unsur kebudayaan
yang lama dengan kompleksnya unsur-unsur kebudayaan yang
baru dengan tidak meninggalkan jati diri masing-masing dan
membentuk sistem kebudayaan baru.

c. Substitusi (substitution) ialah unsur-unsur kebudayaan yang ada
atau yang terdahulu diganti oleh kompleks unsur-unsur
kebudayaan yang baru, terutama yang dapat memenuhi fung-



sinya. Dalam hal ini, kemungkinan akan terjadi perubahan
struktural sangat kecil.

d. Dekulturasi (deculturation) ialah tumbuhnya unsur-unsur
kebudayaan yang baru untuk memenuhi berbagai kebutuhan
baru yang timbul kerena perubahan situasi.

e. Rejeksi (Rejection) ialah penolakan unsur-unsur perubahan
yang terjadi amat cepat sehingga sejumlah besar orang tidak
dapat menerimanya. Hal ini dapat menimbulkan penolakan
sama sekali, bahkan pemberontakan atau gerakan kebangkitan
(Haviland, 1988).

Hasil dari berbagai proses akulturasi tersebut dapat menimbulkan
perubahan kebudayaan. Dalam hal ini ada dua peristiwa perubahan kebudayaan
yaitu yang terjadi secara paksa dan yang berlangsung secara damai. Seorang
antropologi yang juga tertarik dengan masalah-masalah akulturasi R. Linton, ia
mempunyai suatu pendirian mengenai masalah unsur-unsur kebudayaan yang
mudah berubah dan yang sukar berubah bila dihadapkan dengan pengaruh asing.
la mengemukakan sebuah konsep bawhasanya perbedaan antara (cover culture)
dan (over culture) memiliki inti : 1. Sistem nilai-nilai budaya, 2. keyakinan-
keyakinan keagaman yang dianggap keramat, 3. Beberapa adat yang sudah
dipelajari sanggat dini dalam proses sosialisasi individu warga masyarakat, 4.
Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luasa dalam masyarakat.
Sedangkan bagian lahir dari suatu kebudayaan misalnya kebudayaan fisik yang
meliputi alat atau benda yang berguna, ilmu pengetahuan, tata cara , gaya hidup
dan rekreasi yang memiliki kegunaan dalam kenyamanan. Dan bagian yang
lamban dalam perubahanya dan sulit untuk di gantin dengan unsur-unsur asing
adalah bagian dari cover culture ((Koentjaraningrat, 2007 : 97).

Adapun perubahan kebudayaan secara paksa timbul melalui penaklukan
dan pendudukan. Kejadian ini menyebabkan penghancuran kebudayaan (culture
crash) dari masyarakat atau komunitas pribumi yang ditundukkan serta dikuasai.

Dan kolonisasi ini muncul pergantian serta penambahan unsur-unsur kebudayaan



baru yang berasal dari para panjajah, seperti tumbuhnya sistem-sistem organisasi
sosial, perekonomian, teknologi, sistem religi, dan beragam bentuk kesenian baru.

Kasus-kasus perubahan kebudayaan yang ekstrim dari kolonisasi di atas
ialah berupa penguasaan sistem politik dan militer yang menyebabkan penduduk
pribumi tidak berdaya mempertahankan unsur-unsur umum kebudayaan asli atau
kebudayaan tradisional mereka.

Proses penelitian akulturasi perlu diteliti secara analitis dan sistematis.
Untuk itu perlu dilakukan hal-hal sebagai berikut; (a). Pencatatan dan
pengumpulan sumber-sumber keterangan keadaan masyarakat di tempat sebelum
mengalami kontak dengan orang maupun kebudayaan asing. (b) Penelitian
penyiar atau pembawa unsur-unsur kebudayaan asing ke masyarakatan daerah,
apakah mereka itu berasal dari golongan musafir, pelaut, penyebar agama,
penyelidik alam, pegawai pemerintahan jajahan, ataukah dari golongan
cendekiawan, dan lain-lain, (mereka dapat disebut agens of acculturation). (c)
Perunutan saluran-saluran manakah yang dilalui oleh unsur-unsur kebudayaan
asing. (d) Penyelidikan bagian-bagian lapisan masyarakat manakah yang pertama
kali terkena pengaruh unsur-unsur kebudayaan luar. (e) Penganalisisan reaksi-
reaksi yang timbul dari warga masyarakat daerah yang terpengaruh oleh unsur-
unsur kebudayaan baru.
C. Perkembangan Islam di Bumi Wali Tuban

Tuban disebut sebagai salah satu kota pelabuhan utama di pantai Utara
Jawa yang kaya dan banyak penduduk Tionghoanya. Orang Cina menyebut Tuban
dengan nama Duban atau nama lainnya adalah Chumin. Pasukan Cina-Mongolia
(tentara Tatar), yang pada th. 1292 datang menyerang Jawa bagian Timur
(kejadian yang menyebabkan berdirinya kerajaan Majapahit) mendarat di pantai
Tuban. Dari sana pulalah sisa-sisa tentaranya kemudian meninggalkan Pulau Jawa
untuk kembali ke negaranya (Graaf, 1985:164). Tapi sejak abad ke 15 dan 16
kapal-kapal dagang yang berukuran sedang saja sudah terpaksa membuang sauh
di laut yang cukup jauh dari garis pantai. Sesudah abad ke 16 itu memang pantai
Tuban menjadi dangkal oleh endapan lumpur. Keadaan geografis seperti ini

membuat kota Tuban dalam perjalanan sejarah selanjutnya sudah tidak menjadi



kota pelabuhan yang penting lagi (Graaf, 1985:163). Berkenaan dengan kejayaan
Tuban sebagai pelabuhan terbesar telah di jelaskan oleh Pramoedya Ananta Toer
dalam karyanya yang berjudul “ Arus Balik” Sebuah Epos Pasca Kejayaan
Nusantara di Awal Abad 16 tertulis bahwa “ Bandar Tuban adalah bikinan alam
yang pemurah, disempurnakan oleh tangan manusia selama paling tidak seribu
tahun. Lautnya dalam dan dermaganya kokoh, indah juga bikinan alam, sepotong
jalur karang yang menjorok ke laut. Pedagang-pedagang atas angin menamai
Bandar ini Permata Bumi Selatan” (Toer, 2002 : 20).

Untuk mengurangi kesimpang siuran tentang hari jadi kota Tuban Bupati
Kepala Daerah Tingkat 11 Tuban (waktu itu dijabat Drs. Djoewahiri
Martoprawiro), menetapkan tanggal 12 Nopember 1293 sebagai hari jadi kota
Tuban. Panitia kecil yang dibentuk oleh Pemerintah Daerah Tingkat Il Tuban
waktu itu memberi alasan bahwa ditetapkannya tanggal tersebut karena bertepatan
dengan diangkatnya Ronggolawe sebagai Adipati Tuban. Ronggolawe dianggap
sebagai pahlawan bagi rakyat Tuban, dan dianggap sebagai Bupati pertama
Tuban. Seperti halnya dengan kota-kota lain di Jawa pada umumnya sumber
sejarah kota Tuban sangat sulit didapat. Bahan tulisan yang ada penuh dengan
campuran antara sejarah dan legenda. Buku “Babad Tuban” yang ditulis oleh Tan
Khoen Swie (1936) letaknya sumber air bersih tersebut (Sumur Srumbung)
berjarak kurang lebih 10 m dekat pantai, tapi sumur (sumber air) tersebut tetap
tawar dan segar. Sumber lain tentang sejarah dan legenda tentang kota Tuban
lihat: Soeparmo, R. (1983), Tujuh Ratus Tahun Tuban, dan buku: Hari Jadi Tuban
(1987), Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat 11 Tuban.

Tuban, yang kalau dilihat dari arah laut, seolah-olah seperti batu putih
yang terapung (watu kambang putih dalam bahasa Jawa). Sumber ini didapat dari
buku : Soeparmo, R. (1983), Tujuh Ratus Tahun Tuban, dan buku Hari Jadi
Tuban (1987), Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat Il Tuban. Laporan Ma
Huan yang mengiringi Cheng Ho dalam pelayaran ke 3 (1413-1415), mencatat
bahwa kalau orang Cina pergi ke Jawa, kapal-kapal lebih dulu sampai ke Tuban,
baru kemudian meneruskan perjalanannya ke Gresik, kemudian dilanjutkan ke

Surabaya, baru dari sana menuju ke pusat kerajaan Majapahit (di daerah sekitar



Mojokerto sekarang) dengan memakai perahu kecil lewat sungai Brantas
(Lombard, 2002 : 39). Begitu juga dalam penyatuan negeri-negeri Jawa oleh oleh
senopati Mataram yang ingin memperkukuh kekuasaanya atas kota-kota pesisir.
Tuban merupakan bagin yang tak terpisahkan dalam serangan-serangan dalam
usaha penyatuan tersebut (Lombard, 2002 : 36).

Sebagaimana kedatangan Cheng Ho sebagai Laksamana dalam pelayaran
yang sangat besar dalam ekspedisi militer dengan tujuan Jepang, Campa,
Vietnam, dan Jawa dari tahun 1405-1453 menuju pelabuhan-pelabuhan
Nusantara dan samudra Hindia, sampai ke Srilangka, Quilon, Kocin, Kalikut,
Ormuz, Jeddah, mogodiscio dan Malindi. Dalam pelayaran tersebut Laksamana
Cheng Ho pernah akan di rampok oleh Raja Perompak Cina ketika sampai di
Palembang (Hall, 1988 : 88). Hal ini membuktikan bahwasanya minat
pemerintahan raja-raja Ming pertama khususnya niat Kaisar Yongle terhadap
perniagaan besar dan bagian yang tetap dipegang oleh kaum muslimin. Namun hal
itu merupakan segi resmi dan menakjubkan dari penetrasi Cina yang sudah
dimulai sejak lama dan berlanjutsecara diam-diam ((Lombard, 2002 : 30).

Pada awal abad ke 21 ini, tepatnya pada tgl. 24 Juli 2005, telah ditanda
tangani pembangunan kilang minyak di Tuban oleh China Petrochemical
Corporation, dengan Pertamina, untuk membangun kilang minyak berkapastas
150.000 -200.000 barel perhari. Jadi orang Cina datang lagi ke Tuban pada awal
21 ini.

D. Jejak Sejarah Kota Tuban

Kota Tuban terletak di Pantai Utara Jawa, antara dua kota besar, yaitu:
Ibukota Propinsi Jawa Tengah (Semarang) dan lbu Kota Propinsi Jawa Timur
(Surabaya). Selain itu Tuban juga dilewati oleh jalan raya Daendels (dari Anyer
11 Kota lama Tuban dulunya terletak di daerah Semanding (sebelah Selatan kota
Tuban sekarang). Bekas alun-alun lama kota Tuban yang terletak di desa
Prungguhan Kulon Kecamatan Semanding. Penyerangan Mataram atas Tuban
pada th. 1598 dan 1599 dapat digagalkan oleh Tuban (Graaf,1985:170).



Kota Tuban memiliki asal usul dalam beberapa versi yaitu yang pertama
disebut sebagai Tuban yang berarti watu tiban (batu yang jatuh dari langit) yaitu
batu pusaka yang dibawa oleh sepasang burung dari Majapahit menuju Demak,
dan ketika batu tersebut sampai di atas Kota Tuban, batu tersebut jatuh dan
dinamakan Tuban. Adapun versi yang kedua yaitu berarti metu banyu berarti
keluar air, yaitu peristiwa ketika Raden Dandang Wacana (Kyai Gede Papringan)
atau Bupati Pertama Tuban yang membuka Hutan Papringan dan anehnya, ketika
pembukaan hutan tersebut keluar air yang sangat deras. Hal ini juga berkaitan
dengan adanya sumur tua yang dangkal tapi airnya melimpah, dan anehnya sumur
tersebut dekat sekali dengan pantai tapi airnya sangat tawar. Ada juga versi ketiga
yaitu Tuban berasal dari kata "Tubo' atau Racun yang artinya sama dengan nama
kecamatan di Tuban yaitu Jenu.

Nama Tuban berasal dari sebuah sumber air tawar yang ditemukan di
tempat tersebut. Peristiwa ini membuat orang menamakannya “ me (tu) (ban) yu ”
(keluar air). Sehingga tempat tersebut kemudian dinamakan Tuban. Dulunya
Tuban bernama Kambang Putih. Sudah sejak abad ke-11 sampai 15 dalam berita-
berita para penulis China (pada jaman dinasti Song Selatan 1127-1279 dan dinasti
Yuan (Mongol) 1271-1368 sampai jaman dinasti Ming th.1368-1644 5), Letaknya
sumber air bersih tersebut berjarak kurang lebih 10 m dekat pantai, tapi sumur
(sumber air) tersebut tetap tawar dan segar.

Negara-negara baru di Indonesia yang menganut agama Islam bukan hanya
menciptakan dinasti-dinasti dan kerajaan-kerajaan baru saja, tetapi sebuah warisan
budaya yang beranekaragam. Beberapa diantaranya adalah warisan-warisan yang
bersemangatkan Islam, tetapi sebagian besarnya mempunyai akar yang kuat pada
kebudayaan pra-Islam juga. Memang tepat jika warisan ini dianggap klasik dalam
arti bahwa warisan tersebut menetapkan norma-norma budaya otoritatif dan
kerangka-kerangka makna bagi peradabab Indonesia sebelum abad XX (Ricklefs,
2005 : 116).

Masuknya Islam ke Nusantara dikalangan para ahli terjadi perbedaan
pendapat. Ahmad Mansur Suryanegara mengikhtisarkannya menjadi tiga teori

besar: Pertama, teori Gujarat. Islam dipercayai datang dari wilayah Gujarat — India



melalui peran para pedagang India muslim pada sekitar abad ke-13 M. Kedua,
teori Makkah. Islam dipercaya tiba di Indonesia langsung dari Timur Tengah
melalui jasa para pedagang Arab muslim sekitar abad ke-7 M. Ketiga, teori Persia.
Islam tiba di Indonesia melalui peran para pedagang asal Persia yang dalam
perjalanannya singgah ke Gujarat sebelum ke Nusantara sekitar abad ke-13 M
(Suryanegara, 2010 : 99).

Teori tersebut jika ditelaah lebih jauh sesungguhnya memiliki variasi
pendapat yang cukup beragam. Terkait teori yang menyatakan bahwa Islam di
Indonesia berasal dari anak benua India, misalnya, ternyata sejarawan tidak satu
kata mengenai wilayah Gujarat. Pendapat Pijnappel yang juga disokong oleh C.
Snouck Hurgronje, J.P. Moquette, E.O. Winstedt, B.J.O. Schrieke, dan lain-
lainnya tersebut ternyata berbeda dengan yang dikemukakan oleh S.Q. Fatimi dan
G.E. Morison. Fatimi menyatakan bahwa bukti epigrafis berupa nisan yang
dipercaya diimpor dari Cambay- Gujarat sebenarnya bentuk dan gayanya justru
lebih mirip dengan nisan yang berasal dari Bengal. Sementara Morison lebih
mempercayai bahwa Islam di Indonesia bermula dari pantai Coromandel. Sebab
menurutnya, pada masa Islamisasi kerajaan Samudera dimana raja pertamanya
(Malik al-Saleh) wafat tahun 1297 M, saat itu Gujarat masih merupakan kerajaan
Hindu. Baru setahun kemudian, kekuasaan Islam menaklukkan Gujarat. Jika Islam
berasal dari sana, tentunya Islam telah menjadi agama yang mapan dan
berkembang di tempat itu. Adapun bukti epigrafis dari Gujarat atau Bengal,
tidaklah serta merta menunjukkan bahwa agama Islam juga ‘diimpor’ dari tempat
yang sama.

Sedangkan tentang teori Islam Indonesia berasal langsung dari Makkah
(yang antara lain dikemukakan oleh T.W. Arnold dan Crawford) lebih didasarkan
pada beberapa fakta tertulis dari beberapa pengembara Cina sekitar abad ke-7 M,
dimana kala itu kekuatan Islam telah menjadi dominan dalam perdagangan Barat-
Timur, bahwa ternyata di pesisir pantai Sumatera telah ada komunitas muslim
yang terdiri dari pedagang asal Arab yang di antaranya melakukan pernikahan
dengan perempuan-perempuan lokal. Terdapat juga sebuah kitab ‘Aja’ib al-Hind

yang ditulis al-Ramhurmuzi sekitar tahun 1000 M, dikatakan bahwa para



pedagang muslim telah banyak berkunjung kala itu ke kerajaan Sriwijaya. Dan di
wilayah itupun telah tumbuh komunitas muslim lokal. Sementara variasi pendapat
lain dikemukakan oleh Keijzer bahwa Islam nusantara berasal dari Mesir berdasar
kesamaan madzhab (Shafi’i). Sedangkan Niemann dan de Hollander
mengemukakan teori Islam nusantara berasal dari Hadramaut (wilayah Yaman).

Teori Persia yang dikemukakan oleh sebagian sejarawan di Indonesia
tampaknya kurang populer dibanding teori-teori sebelumnya. Pada konteks ini
menarik jika pendapat Naguib al-Attas, seorang pendukung teori Arab, dihadirkan
sebagai komparasi. Dalam mengkaji Islam nusantara, al-Attas lebih tertarik untuk
mendasarkan argumentasinya pada bukti-bukti konseptual dan literatur, dibanding
bukti-bukti epigrafis sebagaimana para pemikir sebelumnya. Dalam “teori umum
tentang Islamisasi nusantara”-nya tersebut al-Attas menyebutkan bahwa
karakteristik internal Islam di nusantara lebih cenderung berasal langsung dari
Arab. Dari berbagai literatur Islam yang beredar di nusantara sebelum abad ke-17
M, tak satupun pengarangnya adalah orang India. Bahkan sebagian penulis yang
dipercayai beberapa sarjana Barat sebagai berasal dari India atau Persia, jika
ditelisik ternyata berasal dari Arab baik etnis maupun kultural. Adapun mengenai
bukti epigrafis Moquette, al-Attas menolaknya, dan menyatakan bahwa
kemunculan nisan-nisan dari India tersebut hanya karena faktor kedekatan lokasi
saja (dalam konteks perdagangan).

Selanjutnya tentang proses Islamisasi di Nusantara, menarik untuk
diperhatikan beberapa pendapat berikut: Pertama, teori perkawinan. Terdapat
pendapat yang menyatakan bahwa kesuksesan Islamisasi di Nusantara lebih
karena peran para pedagang muslim. Di gambarkan, bahwa seraya berdagang
mereka juga menyebarkan Islam. Di antaranya dengan cara melakukan
perkawinan dengan perempuan lokal sehingga terjadi konversi agama dan
terbentuklah lokus-lokus komunitas muslim setempat. Selanjutnya, mereka juga
berusaha menikahi perempuan bangsawan dengan harapan anak keturunannya
akan beroleh kekuasaan politik yang dapat dipakai untuk menyebarkan agama
Islam. Segaris dengan pemikiran ini, J.C. van Leur mengemukakan adanya motif

ekonomi dan politik dalam persoalan konversi penduduk atau penguasa lokal di



nusantara. Menurutnya, penguasa pribumi yang ingin masuk dan berkembang
dalam perdagangan internasional kala itu yang terbentang dari Laut Merah hingga
Laut Cina akan cenderung menerima Islam karena dominasi kekuatan muslim di
sektor itu. Di samping pula untuk membentengi diri dari jejaring kekuasaan
Majapahit.

Teori ini dikritik olen A.H. Johns, yang menurutnya, patut diragukan
bahwa para pedagang akan mampu meng-Islam-kan penduduk lokal dalam jumlah
yang signifikan. Bukankah ditengarai bahwa mereka telah hadir sejak abad ke-7
atau ke-8 M di nusantara, tetapi nyatanya, Islamisasi yang signifikan justru tampil
di sekitar abad ke-12 M. Johns lalu mengajukan teori Sufi-nya. Menurutnya,
Islamisasi di nusantara sukses lebih didorong oleh peran para sufi pengembara
yang memang orientasi hidupnya diabdikan untuk penyebaran agama Islam. Dan
pada masa-masa massifikasi konversi Islam itulah para sufi banyak hadir di
nusantara. Johns dalam mengelaborasi teorinya juga mengambil pemikiran
tentang cara perkawinan dengan keturunan penguasa lokal sebagai pendukung
proses Islamisasi. Adapun pendapat lain yang dikemukakan oleh Schrieke bahwa
faktor pendorong yang menimbulkan gelombang besar masuk Islam di nusantara
adalah ancaman kekuasaan kolonial dan misi gospel Kristen yang agresif
tampaknya sulit diterima, karena dalam sejarah tercatat bahwa bangsa Barat
Kristen tiba di nusantara baru sekitar tahun 1500-an. Sementara Islamisasi di
nusantara telah berlangsung secara signifikan jauh sebelumnya yakni sejak abad
ke-12atauke-13M.

Dikemukakan oleh Azyumardi Azra berikut ini: “Pertama, Islam dibawa
langsung dari Arabia; kedua, Islam diperkenalkan oleh para guru dan penyiar
“professional” — yakni mereka yang memang secara Kkhusus bermaksud
menyebarkan Islam; ketiga, yang mula-mula masuk Islam adalah para penguasa;
dan keempat, kebanyakan para penyebar Islam “professional” ini datang ke
Nusantara pada abad ke-12 dan ke-13.” Jadi dengan mempertimbangkan berbagai
uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa mungkin benar Islam memang telah
diperkenalkan awal mula sejak abad-abad pertama Hijriyah (sekitar abad ke-7 M),



namun akselerasi persebaran Islam secara nyata baru terjadi sekitar abad ke-12 M
dan masa-masa selanjutnya.

Menurut hemat saya, masuknya Islam ke Nusantara sampai sekarang
masih misterius dan kabur (Woodward, 1999 : 80), siapa nama penyebar agama
Islam serta kapan penyebaran (da’wah) itu belum bisa dijawab secara tuntas.
Sekalipun begitu proses penyebaran Islam di Nusantara secara damai dengan daya
survival sebagai pedagang hampir semua peneliti menyepakatinya. Sekalipun
begitu, menurut hemat saya, para peneliti telah tertipu dengan proses Islamisasi
yang dilakukan oleh para saudagar dan sitem perkawinan dengan pribumi. Hal ini
hanya bisa dilihat dari proses penyebaran Islam ke negara-negara lain, misalnya
Eropa, Timur Tengah dan India.

Hal ini juga ditegaskan dalam sebuah buku yang berjudul “ Panggung
Sejarah”. dalam buku tersebut dijelaskan bahwasanya unsur-unsur budaya Islam
di Indonesia, sejak masa pertama kali datang, tumbuh dan selanjutnya
berkembang sejalan dengan pelembagaan agama Islam, dapat dilihat lebih sebagai
proses sejarah daripada sebagai pristiwa sejarah. Hal tersebut disebabkan, antara
lain, Islam masuk ke Indonesia bukan seketika, demikian asal dan tempat
masuknya juga tidak sama di berbagai lokalitas Nusantara (Ambari, Loir. 1999 :
206).

Kedatangan Islam di wilayah-wilayah tersebut tidak dengan jalan damai,
yakni dengan pasukan perang. Sebagai konsekwensinya para penyebar agama
Islam tersebut mendapatkan ghnimah (harta rampasan perang termasuk budak
perempuan) dan hal itu dibolehkan dalam ajaran Islam. Sedangkan para peneliti
cenderung melupakan hal tersebut, sehingga kesan uraiannya tentang para
penyebar Islam di Nusanatara dikonotasikan sebagai pedagang yang sambil
berda’wah.

Para penyebar Islam yang datang ke Indonesia tidak mendapatkan fasilitas
ghanimah seperti halnya; Qosim di India, Kholid bin Walid di Mesir, dll. Para
shahabat Nabi yang berda’wah ke Indonesia adalah murni berda’wah seperti yang
diajarkan Nabi mereka. Oleh karena mereka tidak mendapatkan fasilitas

ghanimah (harta rampasan perang) sedangkan mereka harus tetap hidup untuk



menjalankan misinya, maka sesuai dengan alam kebudayaan Arab, mereka hanya
bisa berdagang, mereka tidak bisa bertani. Oleh karena aktifitas perdagangan para
sahabat ini hanya sekedar untuk bertahan hidup bukan memperkaya diri. Jika
benar asumsi yang dibangun oleh para peneliti bahwa para saudagar yang
menyebarkan agama Islam di Nusantara, harusnya kaum muslim adalah kelompok
menengah (pedagang, bukan petani). Akan tetapi, fakta lapangan yang sampai kini
bisa dijumpai bahwa penganut agama Islam tersebut adalah kelompok kaum tani.

Dengan begitu, kemudian ada benang merah antara kekhasan Islam
sufistik (non materi) yang banyak dianut oleh masyarakat Indonesia, khususnya
Jawa, dengan proses persebaran Islam pada awal mulanya, termasuk di Tuban.
Ekspansi Islamisasi ini kemungkinan terjadi jauh sebelum periode dewan wali
songo. Menurut cerita tutur, penyebaran ini terjadi pada masa khalifah ke-2 Bani
Ummayah, yakni khalifah Yazid bin Muawwiyah di Mesir. Lembaga dewan
da’wah yang bernama wali songo (semacam MUI dalam era sekarang) bukanlah
penyebar agama Islam pertama di Jawa sekalipun mereka adalah peletak
konseptual proses persebaran Islam selanjutnya. Dewan wali songo ini dapat
berdiri setelah komunitas muslim terbentuk serta para pendahulu mereka dapat
mempengaruhi kerajaan majapahit, sehingga nyaris tidak terjadi pergolakan yang
berarti pada kala itu. Akan tetapi, proses islamisasi secara konseptual dan
sitematis terjadi pada era mereka, sehingga membincangkan mereka menjadi
signifikan.

Tuban pada saat itu tidak hanya menjadi tempat penting pada masa
Kerajaan Majapahit, namun Tuban juga menjadi tempat penting pada masa
penyebaran Agama Islam. Hal tersebut dikarenakan Tuban berada di pesisir Utara
Jawa yang menjadi pusat Perdagangan Arab yang sedang menyebarkan Agama
Islam. Hal ini juga berkaitan dengan kisah Sunan Bonang dan Sunan Kalijaga.
Sunan Kalijaga adalah putra dari Bupati Tuban VIII Raden Tumenggung Haryo
Wilwotikto. Sunan Kalijaga dikenal sebagai Brandal Loka Jaya, karena sebelum
jadi Wali, Sunan Kalijaga adalah brandal (preman) yang suka mencuri hasil
kekayaan Kadipaten Tuban. Namun, hasil curian tersebut dibagikan para fakir

miskin. Lama-kelamaan, perbuatan tersebut diketahui oleh ayahanda Sunan



Kalijaga dan diusir dari Kadipaten Tuban. Raden Syahid tidak boleh kembali
sebelum mampu menggetarakan Kabupaten Tuban dengan ayat-ayat suci al-
Qur’an. Dalam pengasingannya, Raden Syahid bertemu dengan Sunan Bonang.

Sunan Bonang memiliki Tongkat emas yang membuat Raden Syahid
menjadi ingin memiliki tongkat tersebut. Sesaat kemudian, Sunan Kalijaga
merebut tongkat emas dan Sunan Bonang jatuh tersungkur. Sunan Bonang
menangis dan Sunan Kalijaga merasa iba. Akhirnya Sunan Kalijaga
mengembalikan Tongkat Sunan Bonang dan Sunan Kalijaga bertanya bagian
mana yang membuat beliau kesakitan. Namun, Sunan Bonang menangis bukan
karena kesakitan, tapi beliau menangis karena memutuskan rumput dan beliau
berkata bahwa beliau merasa kasihan karena rumput yang tidak bersalah harus
mati tercabut karena kesalahan beliau. Sesaat kemudian, beliau menancapkan
Tongkat di Pesisir dan menyemburkan air. Tempat tersebut dinamai Sumur
Srumbung. Setelah itu, Sunan Bonang menunjukkan Buah Aren yang berwarna
emas. Raden Syahidpun tergoda dan memanjat pohon aren tersebut, tapi sebuah
aren menimpa kepala beliau dan beliaupun pingsan. Setelah sadar, Raden Syahid
diajak Sunan Bonang menuju Sungai di daerah Sekardadi Kecamatan Jenu. Di
sana, beliau menjaga tongkat Sunan Bonang yang ditancapkan pada sebuah batu.
Anehnya, beliau tertidur selama 2 tahun. setelah sadar, Raden Syahid diberi
pakaian dhalang oleh Sunan Bonang dan diJuluki Sunan Kalijaga, maksudnya
Kali dalam bahasa Indonesia berarti sungai, dan Jaga dimaksudkan karena sudah
menjaga tongkat Sunan Bonang. Namun kebenaran cerita ini belum memiliki
bukti bahwasanya sebutan Sunan Kalijaga di karenakan menjaga tongkat Sunan
Bonang di pinggir sungi.

Secara filosofis penamaan Sunan Kalijaga dinisbatkan pada bentuk
penjagaan peradaban Nusantara. Peranan sungai pada saat itu memiliki fungsi
yang signifikan sebagai sarana transformasi menuju pedalaman. Baik menuju
Kerajaan Majapahit atau kerajaan Singosari. Sarana transportasi tidak hanya
menggunakan jalur darat akan tetapi juga melalui sarana sungai. Kedalaman
sungai-sungai di Jawa menjadi sarana dalam menyebarkan kebudayaan ke pulau

Jawa. Kapal-kapal bisa berlayar dengan leluasa tanpa mengalami hambatan



kedangkalan sungai. Hal ini menjadikan pemikiran, bagaimana manjaga agar
peradaban Nusantara tidak tergerus oleh kebudayaan Barat melalu transportasi
sungai. Hemat penulis makna Kalijaga merupakan penjagaan terhadap peradaban
yang sudah mengakar pada diri masyarakat Jawa. Oleh karena itu, Sunan Kalijaga
dengan ihtiar kebudayaan yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Jawa
memiliki tugas menjaga kebudayaan tersebut agar tidak tercerabut dari akarnya
yang disebabkan arus perkembangan zaman atau globalisasi.
E. Penutup

Tuban sebagai bagian sejarah dalam pergulatan panjang penyebaran Islam
yang memiliki peranan penting dalam penyebaran Islam ke Nusantara tidaklah
bisa dielakan lagi. Hal ini dikarenakan peranan Bandar atau dermaga besar yang
dimiliki oleh Tuban menjadi pelabuhan bagi para pelaut. Pedagang, penyebar
agama. Begitu juga dengan alun-alun sebagai identitas kota Tuban sangat penting.
Selain berperan sebagai landmark, bangunan disekelilingnya yang berperan
sebagai elemen pembentuk ruang kota, bisa menggambarkan perjalanan sejarah
kotanya di masa lampau. Pengaruh kerajaan kuno Hindu Jawa bisa dilihat dari
kehadiran alun-alun serta kantor Kabupatennya. Pengaruh jaringan perdagangan
Asia bisa dilihat dari bangunan kelenteng, pasar dan Pecinan yang terletak di
depan alun-alun. Pengaruh masuknya agama Islam bisa dilihat dari adanya mesjid
raya serta makam Sunan Bonang. Pengaruh warisan birokrasi Kolonial bisa dilihat
pada gedung pengadilan, gereja, kantor pos dan penjaranya. Jadi, Nusa Jawa
sebagai silang budaya bisa tercermin pada alun-alun dan bangunan sekelilingnya
di kota Tuban. Pada abad ke 21 kota Tuban merevitalisasi alun-alun, tempat
ibadah serta bangunan pemerintahan disekitarnya sebagai pusat dan bagian dari
pembangunan jati diri kotanya. Apakah usaha revitalisasi tersebut, merupakan
contoh dari kebangkitan kembali atau semacam renaissance alun-alun sebagai
pusat kota bagi kota-kota Kabupaten di Jawa yang sudah lama kehilangan jati
dirinya ?

Dalam hal keanekaragaman agama dan budaya. Toleransi dan
penghormatan terhadap perbedaan sangatlah terlihat. Hal ini ini dapatlah dilihat

dalam bangunan peribadatan yang satu jalur dan saling berdekatan baik itu Masjid



Agung, Klenteng maupun Gereja. Namun, walau demikian saling menghormati
dan menghargai selalu dihadirkan dalam kehidupan sehari-hari warga Tuban.
Apalagi dengan keberadaan agama Islam yang memberikan kedamaian
dalam kehidupan sehari-hari tanpa harus mempersoalkan keyakian orang lain.
Kita ketahui sebelum Islam masuk keyakinan masyarakat local adalah Hindu-
Budha. Akan tetapi mereka senantiasa membuka diri akan adanya perbedaan.

DAFTAR PUSTAKA

Brown dikutip pada Religion and Society (dalam Journal of The Royal
Anthropological Institue, vol. LXXV). Yogyakarta: Tiara Wacana

Colombijn, Freek. 1994. Paco-Paco (Kota) Padang. Sejarah Sebuah Kota di
Indonesia pada Abad Kedua Puluh dan Penggunaan Ruang Kota. Padang:
Dinas Pariwisata dan Kebudayaan Kota Padang dengan Badan Warisan
Sumatera Barat

Daldjoeni, N.. 1998. Geografi Kota dan Desa. Bandung: Penerbit Alumni.

Durkheim, Emile. 1995. Elementary Forms of Religious Life (edisi 1964), him.
47, dikutip dalam Betty R. Scharf, Kajian Sosiologi Agama. Yogyakarta:
Tiara Wacana.

Freek Colombijn. 2004. “Urban Symbolism in Indonesian History”, dalam
“Workshop: Street Image: Decolonization and Changing Symbolism of
Indonesian Urban Culture, 1930-1960s” (diselenggarakan oleh PSSAT-
UGM bekerjasama dengan NIOD, Yogyakarta: 27 Agustus-11 September
2004).

Hall, D.G.E.. 1988. Sejarah Asia Tenggara. Surabaya: Usaha Nasional.

Hari Jadi Tuban, Pemerintah Kabupaten Daerah Tingkat Il Tuban. 1987.

Kartodirdjo, Sartono. 1977. Masyarakat Kuno dan Kelompok-kelompok Sosial.
Jakarta: Bhratara Karya Aksara.

Koentjaraningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I, I1. Jakarta: Ul-Press.

Kuntowijoyo. 1998. Agama dan Kohesi Sosial. Buletin Fakultas Sastra UGM, No.
9, Nov-Des, him. 2. Yogyakarta: Humaniora



Lombard, Denys. 2002. Nusa Jawa: Silang Budaya Jilid LIII11. Jakarta: PT.
Gramedia Pustaka Utama.

Loir, Henry Chambert. Edt. Hasan Muarif Ambari. 1999. Panggung Sejarah,
Persembahan kepada Prof. Dr. Denys Lombard. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia

Putra, Heddy Shri Ahimsa. 2009. Strukturalisme Levi-Strauss Mitos dan Karya
Sastra. Yogyakarta: Kepel Press.

. 2002. Tanda, Simbol, Budaya, dan Ilmu Budaya. Yogyakarta:
Makalah dalam Ceramah Kebudayaan di Fakultas Sastra IImu Budaya,
UGM, 13 Juni 2002).

Rahardjo. 1981. Perkembangan Kota dan Beberapa Permasalahannya.
Yogyakarta: Fakultas Sosial dan Politik Universitas Gadjah Mada.

Ricklefs, M.C. 2005. Sejarah Indonesia Modern 1200-2004. Jakarta: PT Serambi
IImu Semesta.

R., Soeparmo. 1983. Tujuh Ratus Tahun Tuban. tk:tp.

Santoso., Jo, Suryadi. 1984. Bentuk Kota Di Jawa Sampai Dari Abad Ke XVIII.
tk:tp.

Scharf, Betty R.. 1945. Kajian Sosiologi Agama. Pendapat A. Radcliffe-.
Suryanegara, Mansur, Ahmad. 2010. Api Sejarah. Bandung : Salmadani.

Suryo, Djoko. 2004. Sejarah Perkotaan di Indonesia: Dari Kota Tradisional
sampai Kota Kolonial. Makalah pada “Workshop: Street Image:
Decolonization and Changing Symbolism of Indonesian Urban Culture,
1930-1960s” (diselenggarakan oleh PSSAT-UGM bekerjasama dengan
NIOD, Yogyakarta: 27 Agustus-11 September 2004).

Timur Pada Abad ke 16: Tuban, hal. 163-171. dan Bab XXI: Sebab-Sebab
Kekalahan Kerajaan Jawa Timur Dan Pesisir Dalam Perang Melawan
Mataram Pada Abad ke 16 dan 17, 1985, hal. 297-304. Graaf, H.J. De,
Cina Muslim di Jawa Abad XV dan XVI antara Historisitas dan Mitos,
terjemahan dari Chinese Muslims in Java in the 15th and 16th centuries:
The Malay Annals of Semarang and Cirebon, PT Tiara Wacana, Yogya.
1998.

Toer, Pramoedya Ananta. 2002. Arus Balik, Sebuah Epos Pasca Kejayaan
Nusantara di awal abad 16. Jakarta: Hasta Mitra.



Wiryomartono, A. Bagoes P.. 1995. Seni Bangunan dan Seni Binakota di
Indonesia. Kajian mengenai Konsep, Struktur, dan Elemen Fisik Kota
sejak Peradaban Hindu Budha, Islam hingga Sekarang. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Weber, Max. 1964. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press. Terjemahan
Ephraim Fischof.

Woodward, Mark R.. 1999. Islam Jawa, Kesalehan Normatif Versus Kebatinan.
Yogyakarta: LKiS.



