
Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 25 

RELEVANSI ISLAM, BUDAYA, DAN KEARIFAN LOKAL MANGANAN 

LAUT PADA MASYARAKAT  PALANG TUBAN TERHADAP PENDIDIKAN 

ISLAM MULTIKULTURAL 

 

Jamal Ghofir 

Program Studi Pendidikan Agama Islam  

Fakultas Tarbiyah 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama‟ Tuban 

Email : jamalghofir803@gmail.com 

 

Siswoyo 

Program Studi Perbankan Syariah  

Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

Email: siswoyo@stitmatuban.ac.id 

 

ABSTRAK 

Kehadiran Islam sebagai agama yang hadir di Bumi Nusantara menjadi perbincangan 

khususnya para cendekiawan. Sebagai agama baru setelah Hindu-Budha. Ia mampu 

menarik simpati masyarakat Nusantara untuk masuk dan mengikutinya. Keluwesan Islam 

dalam konteks budaya, tradisi dan kearifan lokal menjadi pertimbangan tersendiri bagi 

masyarakat. Islam dengan kultur budaya mampu masuk ke urat nadi bahkan jantung tradisi 

masyarakat Nusantara. Dengan kemajemukan masyarakat baik dari segi tradisi, budaya, 

etnis, bahasa, dan agama. Mampu dipertemukan dengan mengedepankan nilai-nilai 

tasamuh  dalam keragaman. Relasi antara agama dan kebudayaan tidak dapat dipisahkan. 

Islam yang sudah tersitem rapi pada masa rasulullah Saw di Kota Madinah menjadi pijakan 

kita untuk meneladinya. Sendi-sendi keragaman yang hadir pada masyarakat yang beraneka 

ragam agama, suku, ras, dan budaya dapat dipersatukan dalam sebuah ikatan kebersamaan 

yang kuat. Islam sebagai agama minoritas mampu menjadi ujung tombak terciptanya 

kedamaian dan keharmonisan anak bangsa. Tauladan tersebut dapat diterapkan di Bumi 

Nusantara yang secara kultur dan budaya sangat berbeda. Kemajemukan yang ada 

terkadang menjadi pemantik pertikaian antar anak bangsa. Keberadaan Islam yang 

mengedepankan nilai-nilai tradisi dan budaya menjadi benteng kekuatan kultur Nusantara. 

Kenapa demikian? Dapat dibuktikan sampai detik ini keberadaan Islam sebagai sebuah 

agama yang mayoritas menjadi payung keharmonisan bagi yang minoritas. 

Multikulturalisme yang hadir menjadi pengikat antar anak bangsa untuk saling 

bergandengan tangan dalam membangun dan mengembangan tradisi dan kebudayaan.  

Kata Kunci : Islam, kebudayaan, Multikulturalisme 

 

PENDAHULUAN 

Agama, baik itu agama samawi agama filosofis dan semua sistem lainya selalu 

mengasumsikan kemutlakan (doktrin) di samping metode yang tertuang  dalam sistem ajaran, ritual 

dan tuntunan. Dalam kemutlakannya itu, suatu agama berfungsi sebagai pegangan dan tuntunan 

hidup yang memerlukan kadar kepastian yang tinggi dan memberikan kepastian itulah fungsi 

pegangan atau tuntunan. Majid, 1995: 328) 

mailto:jamalghofir803@gmail.com


Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 26 

Oleh karena itulah, agama dalam subtansi nilai yang paling utama adalah membangun 

sebuah pemahaman terkait nilai atau  pesan universal sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia. 

Nilai-nilai inilah yang ada dalam setiap ajaran agama yang membawa ajaran perdamaian, 

keharmonisan, kerukunan, cinta dan kasih sayang dalam perbedaan, serta menjauhi pada sikap yang 

mengedepankan kekerasan dalam upaya mencapai tujuannya. Adanya persoalan yang senantiasa 

mengedepankan agama menjadikan problem tersendiri bagi institusi agama yang jauh dari 

penyelesaiannya. Legalitas prilaku yang senantiasa mengatasnamakan agama, akan menjadikan 

agama tersebut kehilangan kemulyaan nilai ajaran yang berakhir pada kaburnya konsepsi diri pada 

kemanusiaan yang ada dalam ajaran tersebut. 

Kita memahami bahwasanya agama dan kepercayaan hadir secara bergantian. Dan perlu 

difahami bahwasanya hadirnya agama atau kepercayaan tersebut tidak berarti mencerabut, 

menghilangkan, atau menyingkirkan agama atau keyakinan yang sudah hadir sebelumnya. Oleh 

karena itu, menjadi sebuah kewajaran apabila dalam setiap masyarakat terdapat adanya perbedaan 

agama dan keyakinan yang beraneka ragam bentuknya (Ghofir, 2012: 1). Begitu juga halnya dengan 

akar kebudayaan yang hadir di Nusantara ini. 

Banyaknya penemuan dalam studi atau penelitian antar budaya merupakan merupakan 

kajian yang sudah lama dalam disiplin ilmu antropologi. Dari kajian tersebut menghasilkan sebuah 

gambaran bahwasanya keberadaan masyarakat dan kebudayaan terus bergerak seiring dengan 

perkembangan kehidupan yang ada. Dengan adanya perkembangan ilmu pengetahuan secara 

intensif dapat dengan mudah mempengaruhi penyebaran kebudayaan di seluruh dunia. 

Sekalipun begitu, perkembangan suatu peradaban manusia sangat sulit untuk lepas dari 

perekembangan kebudayaan masyarakat yang lain. Hal ini bisa dilihat dari peninggalan-

peninggalan budaya baik artefak, prasasti maupun dokumen-dokumen yang menunjukkan interaksi 

dengan masyarakat di luar kebudayaan setempat. Penyelidikan-penyelidikan para antropolog 

terhadap adanya gejala persamaan unsur-unsur kebudayaan yang satu dengan kebudayaan yang lain, 

kendatipun letaknya berjauhan merupakan fondasi dasar dari teori difusi kebudayaan. 

Sejak lama para sarjana tertarik akan adanya bentuk-bentuk yang sama dari unsur-unsur 

kebudayaan di berbagai tempat yang seringkali jauh letaknya satu sama lain. Ketika cara cara 

berfikir mengenai evolusi kebudayaan berkuasa, para sarjana menguraikan gejala persamaan aitu 

dengan keterangan bahwa persaman-persamaan itu disebabkan karena tingkat-tingkat yang sama 

dalam proses evolusi kebudayaan di berbagai tempat di muka bumi ini (Koentjaningrat, 2007: 110). 

Terdapat dua pendapat tentang gejala persamaan unsur kebudayaan yang ada di muka bumi 

ini. Pendapat pertama mengatakan bahwa persamaan-persamaan unsur kebudayaan itu terjadi, 

karena tingkatan yang sama dalam proses evolusi dalam kebudayaannya rnasing-masing. Pendapat 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 27 

kedua muncul di kalangan ilmu antropologi yang berpandangan bahwa gejala persamaan-persamaan 

itu, akibat adanya persebaran atau difusi unsur kebudayaan dari satu tempat ke tempat lainnya. 

Hasil dari kontak kebudayaan tersebut terjadi dari beragam aktifitas ekonomis maupun 

politik. Sudah menjadi hukum peradaban, di mana suatu kebudayaan yang maju akan 

mempengaruhi kebudayaan lain untuk menirunya. Walaupun begitu kebudayaan setempat tidak 

serta merta hilang begitu saja, artinya pertemuan dua kebudayaan tersebut kemudian melahirkan 

akulturasi budaya  (Ghofir,  2015:71). 

Dalam kontak budaya atau akulturasi budaya pastilah ada sebuah perubahan dan 

perkembangan dalam kebudayaan pada masyarakat tersebut. Proses terjadinya akulturasi budaya 

dapat berdampak dan terdapat beberapa permasalahan. Adapun permasalahan tersebut diantaranya 

adalah :  

1. Adisi (addition) penambahan unsur-unsur kebudayaan yang lama oleh kompleksnya unsur-

unsur kebudayaan yang baru sehingga terjadi perubahan baik struktural atau tidak sama 

sekali. 

2. Singkretisme merupakan perpaduan antar unsur kebudayaan lama dengan unsur kebudayaan 

baru dengan tidak meninggalkan identitas diri dan membentuk sistem kebudayaan yang 

baru. 

3. Subtitusi (subtitution) merupakan unsur kebudayaan yang terdahulu diganti dengan unsur 

kebudayaan baru terutama yang dapat memenuhi fungsi. Dalam hal ini, kemungkinan kecil 

terjadinya perubahan struktural. 

4. Dekulturasi (deculturation) adalah tumbuhnya unsur kebudayaan baru guna memenuhi 

berbagai kebutuhan yang muncul dikarenakan perubahan situasi dan kondisi. 

5. Rejeksi (rejection) merupakan penolakan unsur-unsur perubahan yang terjadi dengan cepat 

sehingga sejumlah besar orang tidak dapat menerimanya. Hal ini dapat menimbulkan 

penolakan, pemberontakan atau gerakan kebangkitan (Ghofir, 2018: 53). 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan. Sumber data 

yang digunakan didapatkan dari beberapa artikel jurnal online dan referensi lain yang relevan 

dengan fokus permasalahan yang diteliti. Prosedur pengumpulan data yang digunakan adalah 

metode observasi dan dokumentasi, dilanjutkan dengan validasi data menggunakan triangulasi 

sumber dan dianalisis menggunakan teknik reduksi data, dan analisis konten. 

 

 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 28 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Proses penyebaran Islam di Nusantara memiliki beragam budaya, agama, dan keyakinan. 

Hal ini menjadikan gerak langkah penyebaran agama Islam juga harus mengikuti dan menyesuaikan 

bahkan melebur dalam kebudayaan masyarakat tersebut, tanpa menafikkan atau bahkan 

menghilangkan nilai ajaran agama yang dibawa. Sebagaimana tradisi budaya pada masyarakat lokal 

dengan adanya wayang. Keberadaan tradisi dan pagelaran wayang memiliki nilai moral dan prinsip 

dalam kehidupan sehari-hari. Apalagi saat ini pada zaman milenial dan arus perkembangan zaman 

yang sangat pesat, keberadaan wayang sebagai alat dalam syiar‟ agama menjadi terpinggirkan 

bahkan hilang pada memori generasi saat ini.  

Terjadinya akulturasi kebudayaan Islam dengan kebudayaan lokal dapat terbagi menjadi tiga 

yaitu : alami, edukasi, dan organisasi. Pada tahap alami, Islam sebagai sebuah agama baru dengan 

seperangkat nilai budayaanya dibawa oleh para pedagan yang datang ke pulau Indonesia. Meskipun 

tujuan utama adalah berdagang, akan tetapi tugas menyampaikan nilai-nilai ajaran agama tidak 

dapat ditinggalkan (Karim, 2007: 147). 

Kecerdasan strategi para Wali dalam mentransformasikan nilai-nilai ajaran Islam, 

merupakan bukti yang nyata dalam penyebaran agama di Nusantara. Keragamaan yang hadir 

merupakan bagian yang tidak terpisahkan, bagaimana para Wali dalam menyususn sistem 

penyemarluasan ajaran agama pada pulau yang memiliki keragaman yang banyak. Oleh karena itu, 

multikulturalisme yang ada di Nusantara merupakan peradaban yang harus tetap dijaga dan 

dilestarikan. Hal ini, sebagaimana ajaran yang disebarluaskan oleh para wali dengan tetap 

memegang teguh pada local wisdom masyarakat Nusantara. Para wali sangat mahir dalam 

mengambil simpati masyarakat Nusantara, menjadi kunci suksesnya penyebaran ajaran agama 

Islam yang harus kita ambil hikmahnya. Hal ini juga sesuai dengan kaidah tradisi yang telah 

mengakar di kalangan Sunni yaitu “Al-Muhafadhatu „ala al-Qodim al-Salih wal Akhdhu bil Jadid 

al-Aslah”.  

Oleh karena itu, dibutuhkan kajian yang mendalam terkait relasi Islam, budaya, dan kearifan 

lokal dalam perspektif sumber hukum Islam yaitu hadis. Hadis inilah sumber ke dua setelah Al-

Qur‟an yang menjadi pijakan dalam implementasi kehidupan sehari-hari. Dari analisa inilah nanti 

dapat memperkuat kajian dan analisa sebagai pedoman dalam pengambilan keputusan terkait 

dengan sumber hukum Islam. 

Sebagaimana diketahui kehidupan beragama sudah ada dan berkembang sejak manusia hadir 

dan berkembang di bumi ini. Keberadaan agama dan kehidupan beragama merupakan dua hal yang 

tidak dapat dipisahkan dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat yang ada. Dapat dikatan 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 29 

bahwasanya agama dan kehidupan beragama merupakan kefitrahan yang dibawa oleh manusia itu 

sendiri.  

a. Islam, Budaya, Dan Kearifan Lokal  

Islam merupakan agama dakwah yaitu agama yang menegaskan umatnya untuk 

menyebarkan dan menyiarkan kepada seluruh umat manusia secara arif dan bijaksana. 

Sebagai agama yang rahmatan lil alamin Islam dapat menjamin akan terwujudnya 

kebahagiaan dan kesejahtraan umatnya manakala ajaran Islam dilaksanakan dengan 

sungguh-sungguh dan benar sebagaimana yang telah dilakukan oleh Rasulullah. Dalam al-

Quran telah ditegaskan : 

"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang baik 

dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang 

lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan dialah yang lebih 

mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk"(Qs. An. Nahl (16) : 125).. 

Dakwah Islam pada hakekatnya merupakan aktualisasi iman yang dimanifestasikan 

dalam sistem kegiatan manusia beriman dalam bidang kemasyarakatan yang dilaksanakan 

secara teratur untuk mempengaruhi cara berfikir, bersikap, dan bertindak manusia pada 

dataran kenyataaan individu, serta sosio-kultural dalam rangka mengusahakan terwujudnya 

ajaran Islam dalam semua segi kehidupan. Secara sosio-kultural dakwah Islam mengalami 

dua kemungkinn. Pertama, dakwah Islam mampu memberikan manfaat terhadap lingkungan 

masyarakat sampai terbentuk realitas baru. Kedua, dakwah Islam dipengaruhi oleh 

perubahan masyarakat dalam arti eksistensi, corak, dan arahnya. Kehadiran para nabi 

berfungsi untuk memperbaiki dan mengubah sistem kehidupan yang lalim menuju struktur 

sosial baru yang adil. Sebagaimana dalam menyikapi kemajukan budaya dan tradisi yang 

ada.  

Oleh karena itu, keberadaan Islam sebagai sebuah agama yang memiliki pegangan 

kitab suci yang harus dijalankan sungguh-sungguh oleh pemeluknya diantaranya adalah 

menghormati perbedaan dalam kemajemukan baik budaya, tradisi, dan kearifan lokal yang 

ada. Sangatlah penting, hal ini dikarenakan keberadaan Islam memiliki misi yang mulia 

yaitu membangun sebuah kebudayaan dan peradaban yang lebih bermartabat.  

Pluralitas ras, suku, etnis tradisi dan budaya merupakan sunnatullah. Sebagaimana 

secara eksplisit difirmankan oleh Allah Swt dalam Al-Qur‟an yang wajib kita analisa lebih 

mendalam. 

 “Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 30 

supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal (Qs. Al-Hujurat  (49) : 

13). 

Masing-masing bangsa, suku bangsa, dan etnis mempunyai adat istiadat, tradisi, 

seni, dan budaya sendiri-sendiri yang berbeda satu-sama lain. Bahkan di kalangan 

bangsa-bangsa Muslim sendiri terdapat pluralitas budaya. Kebudayaan Muslim pada 

masa Khulafaur Rasyidin berbeda dengan kebudayaan Muslim di Zaman Daulah 

Umayyah dan Abbasiyah. Kebudayaan Muslim Indonesia berbeda dengan kebudayaan 

Muslim Pakestan, Arab Saudi, Uzbekistan, dan Iran. Secara riil, kebudayaan-

kebudayaan Muslim di dunia ini sangat beragam tetapi tetap merupakan satu ke satuan. 

Tatanan kesatuan etnis-teologis tapi tetap merupakan satu kesatuan yang sama yang 

bersumber dari ajaran Islam telah menyatukan kebudayaan-kebudayaan Muslim yang 

beragam itu, dalam satu bingkai budaya sehingga menampakkan konfigurasi dan mozaik 

budaya yang indah dan menarik. Kebudayaan-kebudayaan Islam terpola dalam satu 

bingkai etnis-teologis yang sama-sama dan sebangun, yaitu keragamaaa dalam kesetiaan 

dan kesatuan dalam keragaman (Ismail, 2017:36). 

Sebagaimana kearifan lokal yang dihadirkan oleh masyarakat Palang yang dinamakan 

“Manganan Laut”. Istilah manganan laut merupakan kehasan bahasa yang mudah dipahami 

oleh masyarakat sekitar.  Keberadaan tradisi budaya dan kearifan lokal tersebut sudah ada sejak 

lama dan tetap dilestarikan sesuai dengan perkembangan zaman. Mengambil kaidah Sunni 

yaitu “Al-Muhafadhatu „ala al-Qodim al-Salih wal Akhdhu bil Jadid al-Aslah”.  

Tradisi “manganan laut” yang dihadirkan masyarakat sekitar merupakan sebagai bentuk 

rasa syukur terhadap karunia dan keberkahan kekayaan laut yang diberikan Allah kepada para 

nelayan dan masyarakat sekitar. Atau yang sering kita kenal dengan sebutan “Sedekah Laut”. 

Nilai-nilai relegiusitas, sosial budaya sangat kental dihadirkan kurang lebih 10 hari perayaan, 

diseuaikan dengan kesepakatan dan keinginan masyarakat pesisir. Adapun kegiatan yang lazim 

diadakan adalah : 

1. Penguatan spiritual dibingkai dalam kegiatan pengajian dan Istighosah 

2. Penguatan sosial dibingkai dalam kegiatan santunan anak yatim yang diberikan 

bersamaan dengan kegiatan pengajian dan istighosah 

3. Penguatan tradisi budaya dibingkai dalam kegiatan yang disepakati bersama 

diantaranya : Pagelaran Wayang, Tayuban, dll 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 31 

4. Pementasan musik dangdut sebagai bentuk keragaman penyikapan terhadap 

keinginan anak-anak muda 

b. Pondasi ‘Urf dalam Perspektif Budaya 

Sebagaimana dijelaskan di atas, relasi Islam, budaya, dan kearifan lokal merupakan 

mata rantai yang tidak dapat dipisahkan dalam konteks akulturasi budaya di Nusantara. Oleh 

sebab itu dalam kajian ini diperlukan penguatan sebagai sumber pegangan dan landasan 

berpijak. Diantara penguatan tersebut adalah adanya pemahaman terkait tradisi budaya, dan 

kearifan lokal bagi masyarakat.  

Secara bahasa, „urf atau tradisi adalah sesuatu yang telah diketahui, dilakukan, dan 

dinilai baik oleh akal. Secara istilah, Imam Ghazali menjelaskan, “Adat dan „urf adalah apa 

yang telah terpatri dalam jiwa dari sisi logika, dan dapat diterima oleh karakter yang sehat.” 

Dalam pembahasan kajian ushul fiqh kadang dibedakan adat dan „urf  dalam 

pengertian : adat mengandaikan perbuatan yang diulang-ulang, dari kata “al- aud” dan “al-

mu‟awadah, pengulangan kembali. Sedangkan „urf dari “al-muta‟araf”, yang bermakna 

saling mengetahui. Ketika adat dilakukan berulang kali, dan kemudian tertanam dalam hati, 

maka itu disebut „urf. Akan tetapi, hakekatnya tidak berbeda, karena „urf memperkuat adat, 

dan ia digunakan untuk menyebut sebuah praktik di masyarakat atau seseorang, yang 

diulang-ulang dan terus menerus, diwariskan dari generasi ke generasi. Meski secara bahasa 

memiliki perbedaan, di dalam masyarakat kita (Ridwan, 2021: 286). 

العسف فً اللغت: المعسفت، وٌطلق على الشًء المعسوف المألىف الري استحسنته العقىل 

  .واستطابته الأمزجت، ومنه قىل تعالى: خُرِ الْعفَْىَ وَأمُْسْ باِلْعسُْفِ وَأعَْسِضْ عَنِ الجَْاهِلٍِنَ 

وهى فً اصطلاح الأصىلٍٍن: مسادف لمعنى العادة، وهً مأخىذة من العىد، وهى 

از، وقد عسفه الغزالً زحمه الله تعالى بقىله: العادة والعسف ما استقس فً النفىس التكس

 .من جهت العقىل وتلقته الطباع السلٍمت بالقبىل

 

Tradisi baik/‟Urf Shahih adalah sesuatu yang telah dikenal oleh kebanyakan 

masyarakat, berupa ucapan dan perbuatan,  yang dilegitimasi oleh syari‟at (tidak 

menghalalkan yang haram dan tidak membatalkan yang wajib), atau syari‟at tidak 

membahasnya, yang sifatnya adalah berubah dan berganti. Tradisi Jelek/‟Urf Fasid: sesuatu 

yang telah dikenal oleh masyarakat, tetapi bertentangan dengan syara‟. 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 32 

Ulama hampir sepakat tentang kehujjahan pengamalan tradisi baik, berdasarkan: 

Firman Allah dalam Surat al-A‟raf ayat 199 dan hadis  : 

“Jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah 

dari pada orang-orang yang bodoh”( Qs. Al-A‟raf (07) ayat 199) 

Di samping itu, Al-Imam Ibn Muflih al-Hambali mengutib dalam kitabnya al-adab 

al-syar‟iyah, jus 2, hal. 47, dari Ibn „Aqil al-Hanbali, anjuran agar tidak meninggalkan 

tradisi masyarakat selama tradisi tersebut tidak haram (bukan „urf fasid). 

 

c. Keragaman dalam Kebudayaan 

Kajian tentang Islam dalam diskusi kebudayaan selalu menjadi sesuatu yang 

menarik. Namun seperti diketahui bahwa dalam perspektif Islam, agama mengajarkan 

kepada manusia dua pola hubungan yaitu hubungan secara vertikal yakni dengan Allah 

SWT dan hubungan dengan sesama manusia. Sebagaimana dijelaskan dalam Al-Quran: 

“Mereka diliputi kehinaan di mana saja mereka berada, kecuali jika mereka 

berpegang kepada tali (agama) Allah dan tali (perjanjian) dengan manusia, dan mereka 

kembali mendapat kemurkaan dari Allah dan mereka diliputi kerendahan. yang demikian 

itu karena mereka kafir kepada ayat-ayat Allah dan membunuh Para Nabi tanpa alasan 

yang benar. yang demikian itu, disebabkan mereka durhaka dan melampaui batas”(Qs. 

Ali-Imron (3) ayat 112) 

Dalam pandangan fikih, bahkan tradisi atau budaya dapat menjadi sumber sebuah 

hukum (Islam), inilah wujud dari Islam Nusantara, Islam yang memberikan apresiasi dan 

afirmasi terhadap kebudayaan dan tradisi, keragaman sebagai keniscayaan atau 

sunnatullah. Keragaman adalah anugerah (rahmat) yang harus disyukuri sekaligus menjadi 

energi untuk maju bersama. Keragaman tetap harus melahirkan persaudaraan antarumat 

manusia.  

Ada tiga jenis persaudaraan yakni ukhuwwah basyariyah-insaniyyah, islamiyyah, 

dan wathaniyyah. Islam menjamin hak-hak dasar yang harus dijaga dalam hubungan 

antarmanusia (al-huquq al-insaniyyah fi al-Islam). Dirumuskan dalam al-dlaruriyyat al-

khamsah atau lima hak dasar yang harus dijamin sebagai manusia. Di antaranya hifdz al-

din (memelihara agama), hifdz al-nafs (memelihara jiwa), hifdz al-'aql (memelihara 

akal), hifdz al-nasl (memelihara keturunan), dan hifdz al-maal (memelihara properti). Oleh 

karena itu, mempertahankan dan melestarikan tradisi, budaya, dan kearifan lokal bukanlah 

sesuatu yang tidak diperpolehkan bahkan diwajibkan selama masih memegang teguh 

pinsip ajaran agama. 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 33 

Bangsa Indonesia dikenal sebagai bangsa yang pluralistik karena merangkum 

keragaman agama, etnis, seni, tradisi, budaya, dan cara hidup. Sosok keragaman yang 

indah ini, dengan latar belakang mozaik yang memiliki ciri khas masing-masing tidak 

mengurangi makna kesatuan Indonesia. Motto nasional “Bhinnike Tunggal Ika” yang 

dipakai oleh bangsa Indonesia jelas mempertegas pengakuan adanya “kesatuan dalam 

keragaman” atau “keragaman dalam kesatuan” dalam spektrum kehidupan kebangsaan. 

Pluralitas bangsa Indonesia sudah sejak lama menjadi bahan kajian para ahli antropologi, 

sosiologi, sejarah, dan pakar sosial lainya. 

Hildred Geertz menggambarkan keragaman bahnsa Indonesia yang sangat luar 

biasa “terdapat lebih dari tiga ratus kelompok etnis yang berbeda-beda di Indonesia, 

masing-masing kelompok memiliki identitas budayannya sendiri-sendiri, dan lebih dari 

dua ratus lima puluh bahasa daerah yang berbeda-beda dipakai... hampir semua agama 

besar diwakili, selain agama-agama asli yang jumlahnya banyak sekali” (Geertz, 1963: 24). 

Masing-masing etnis di Indonesia mempunyai tradisi, seni, dan budaya lokal 

sendiri-sendiri. Ketika Islam mulai berkembang, terjadi proses akulturasi nilai-nilai Islam 

dengan budaya setempat (budaya lokal). Islam menerima segala bentuk tradisi, seni, dan 

budaya lokal jika budaya tersebut sesuai dengan nilai-nilai keislaman. Budaya lokal yang 

sebelumnya animistis atau Hinduistis kemudian dalam proses akulturasinya dapat 

diislamisasi, maka budaya dan kearifan lokal dapat diterima dan dapat dikatagorisasi 

sebagai salah satu bentuk kesenian dan kebudayaan Islam yang bersifat lokal (Ismail, 2017: 

37). 

Agama dan kebudayaan dapat saling memepengaruhi sebab keduanya adalah nilai 

dan simbol. Agama adalah simbol ketaatan kepada Tuhan. Demikian pula kebudayaan, 

agar manusia dapat hidup dilingkungannya (Kuntowijoyo, 2001: 201). Jadi kebudayaan agama 

adalah simbol yang mewakili nilai agama. 

1. Relasi Sejarah antara Islam, Budaya, Dan Kearifan Lokal 

Sebagaimana diketahui bahwa agama dan kehidupan beragama telah ada dan 

tumbuh dan berkembang sejak tahap awal manusia berbudaya di muka bumi. Agama 

dan kehidupan beragama tersebut merupakan unsur yang tak terpisahkan dari 

kehidupan sosial-budaya tahap awal manusia. Boleh dikatakan bahwa agama dan 

kehidupan beragama tersebut merupakan pembawaan atau fitrah bagi manusia. 

Artinya bahwa dalam diri manusia, baik secara sendiri maupun secara kelompok 

terdapat kecenderungan dan dorongan lainnya, yang dalam kehidupan bersama suatu 

kelompok atau masyarakat yang hidup dalam suatu lingkungan tertentu membentuk 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 34 

suatu sistem budaya tertentu. Sistem budaya tersebut terbentuk secara berangsur-

angsur sebagai hasil dari upaya atau budi daya manusia untuk merealisasikan 

kecenderungan dan dorongan-dorongan, serta memenuhi kebutuhankebutuhan 

kehidupannya secara bersama-sama sesuai dan serasi dengan lingkungan alam 

sekitarnya (Gazalba,1989: 19). 

Islam masuk ke Nusantara sejak abad ke-1 atau menjelang abad ke-2 H. 

Pertama-tama, umat Muslim terbentuk di wilayah-wilayah pesisir pantai dan 

pelabuhan-karena pusat peradaban kala itu terletak di wilayah-wilayah pesisir dan 

belum masuk ke pedalaman. Awalnya Islam dipandang sebagai agama kolonial, 

agama penjajah yang dibawa oleh orang asing. Akan tetapi setelah dilakukan 

perubahan strategi dakwah yakni melalui pendekatan budaya, nilai-nilai universal 

Tuhan disinergikan dengan budaya parsial manusia, syariat Islam diintegralkan 

dengan budaya, langit diintegralkan dengan bumi, maka keberhasilan dapat digapai 

(Ali, 2015: 18).  

Sebagaimana contoh kesejarahan Nusantara, Raja Majapahit terakhir 

Brawijayaa V yang beragama Hindu dan memiliki banyak istri. Diantara istrinya ada 

yang muslimah yaitu putri Cempo (nama aslinya Dewi Retno) keturunan Cina 

Muslim. Secara fikih pernikahan antara laki-laki non-Muslim dengan perempuan 

Muslimah tidak sah. Namun, saat itu tidak ada ulama yang mempersoalkanya. 

Keturunan dari pernikahan tersebut bernama Jinbun (nama Cina), yang kemudian 

diislamkan oleh Raden Rahmat atau yang terkenal dengan Sunan Ampel. 

Selanjutnya nama Jinbun diganti dengan Abdul Fatah yang selanjutnya terkenal 

dengan sebutan Raden Fatah. Raden Fatah inilah pendiri kerajaan Islam Pertama di 

Demak Bintoro. Dari silsilah keturunan yang memiliki darah kerajaan yaitu Raja 

Majapahit Brawijaya V menjadi kekuatan bagi Islam sebagai strategi yang ampuh, 

dakwah persuasif yang dilakukan berdampak pada berbondong-bondongnya 

masyarakat Jawa mengikuti Demak dan meninggalkan Majapahit. 

Masyarakat yang mengikuti Demak memiliki pandangan bahwasanya apabila 

ikut Demak maka akan dinamakan santri, yang memiliki makna orang yang berbudi 

pekerti luhur. Dengan banyaknya masyarakat yang pergi ke Demak berdampak pada 

merosotnya kewibawaan kerajaan Majapahit dan lambat laun Majapahit mengalami 

kemunduruan. Apalagi setelah raja Kerajaan Majapahit Brawijaya V masuk Islam 

dan sebagai petanda berakhirnya Kerajan Majapahit yang pernah menjadi imperium 

besar sampai pada wilayah Filipina selatan dan Kolombo. Melalui pendekatan 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 35 

budaya, pergaulan yang baik, al-akhlaq al-karimah bukan dengan doktrin intimidatif 

dan penyebaran Islam dengan rasa takut serta kekerasan, Islam mampu tersebar di 

Indonesia. Dalam spirit pengislaman, para penyebar Islam di Nusantara membangun 

prinsip ngeli neng ore keli. Ke-Nusantara-an atau kejawian dan Islam, ditangan para 

wali dipersandingkan bukan dipertandingkan (Ridwan). 

Sebagaimana dijelaskan oleh Said Aqil Siraj, agama Islam adalah agama 

yang lengkap, bukan hanya agama akidah dan syari‟ah tetapi juga dinul ilmi was 

tsaqofah (agama ilmu dan peradaban). Islam lahir di tengah masyarakat jahiliyah 

yang serba terbelakang, dengan dipimpin oleh seorang Nabi revolusioner, mampu 

mengubah tatanan kehidupan masyarakat yang jauh dari nilai-nilai kemanusiaan 

menuju masyarakat yang maju dan memiliki peradaban tinggi selanjutnya menjadi 

kiblat dunia (Siraj, 2014: 244). 

Begitu juga halnya dengan tradisi budaya dan kearifan lokal masyarakat 

Palang dengan melakukan pelestarian budaya yang sampai saat ini masih 

berkembang dan dipertahankan dengan baik. Perlu difahami bersama, bahwasanya 

masyarakat pesisir bercorak ragam baik dalam pemahaman keagamaan, tradisi dan 

budayanya. Oleh karena itu adanya “manganan laut” menjadi daya ikat kebudayaan 

yang kuat dan terciptanya kebersamaan antar warga.  

2. Relevansi  Islam, Budaya, dan Kearifan Lokal dengan Isu-isu Pendidikan Islam 

Multikultural 

Saat Islam datang, masyarakat Jawa telah memiliki kebudayaan yang 

mengandung nilai-nilai yang bersumber pada keyakinan animisme, dinamisme, Hindu 

dan Buddha. Ajaran Islam dan budaya Jawa justru saling terbuka untuk berinteraksi 

dalam peraktik kehidupan masyarakat. Sikap toleran terhadap budaya lama yang 

dilakukan oleh Wali Songo dalam menyebarkan agama Islam di Jawa ternyata cukup 

berhasil.Para wali membiarkan budaya lama tetap hidup, tetapi diisi dengan nilai-nilai ke 

Islaman. Strategi kebudayaan para Wali mampu memberikan inspirasi dan simpati 

masyarakat sehingga mereka dapat memahami dan memasuki gerbang kehidupan baru 

dalam bingkai keislaman. 

Perpaduan Islam Jawa yang telah dilakukan oleh para penyebar agama Islam di 

Jawa masa lampau ternyata memberikan sumbangan besar terhadap perkembangan 

budaya Jawa. Budaya Jawa semakin diperkaya nilai-nilai ajaran Islam yang menjadi 

sumber inspirasi dan pedoman kehidupan bagi masyarakat pendukungnya. Perpaduan 

Islam dan kebudayaan Jawa dapat kita jumpai dalam upacara tradisional. Akulturasi 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 36 

budaya Islam-Indonesia, terjadi dengan berimbang. Sehingga membentuk budaya baru 

yang lebih tinggi.  

Keberadaan budaya dan kearifan lokal yang tergambarkan dalam tradisi 

“manganan laut” di kecamatan Palang merupakan bagian dari pendidikan multikultural 

yang harus diperkuat dan dikembangkan. Kemajemukan sudut pandang dalam 

menyikapi agenda kegiatan menjadi ciri khas tersendiri yang saling memahami. 

Sehingga terciptanya keragaman agenda kegiatan yang dapat dirasakan dan dinikmati 

eleh seluruh warga masyarakat Palang. 

Islam hadir dengan pemahaman keagamaan yang menjunjung tinggi tradisi dan 

budaya. Dengan akar budaya yang kuat dan di landasi spiritualitas yang kokoh akan 

tercipta keselarasan kehidupan antar komponen masyarakat yang saling menghargai dan 

menghormati pada perbedaan kehidupan yang ada. Pendidikan keislaman multi kultural 

yang dihadirkan di tengah-tengah masyarakat akan menjadi pegangan dikala 

permasalahan-permasalahan hadir dan memberikan ruang alternati dalam 

penyelesaiannya. 

Oleh karena itu, keterikatan Islam, Budaya, Kearifan Lokal dalam perspektif 

Pendidikan Islam Multikultural, merupakan racikan kedewasaan leluhur dalam 

memahami dan menyikapi keanekaragaman tradisi, budaya di Nusantara untuk generasi 

penerusnya. Kuwajiban kita saat ini adalah terus menjaga dan mengembangkan tradisi 

budaya dan kearifan lokal agar senantiasa lestari di bumi pertiwi Nusantara ini. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan  

Nabi Muhammad SAW  telah memberikan contoh nyata dalam mewujudkan sebuah tatanan 

yang lebih elegan di tengah-tengah masyarakat Madīnah yang plural dengan mengedepankan sikap 

saling menghargai dan menghormati tidaklah mudah. Ajaran-ajaran agama senantiasa mengajarkan 

pada terciptanya sebuah kedamaian dan kesejahtraan bagi setiap umat manusia, baik kebahagiaan di 

dunia maupun di akherat. Dalam kehidupan agama yang beraneka ragam pastilah ada perbedaan 

antara satu ajaran agama dengan ajaran agama yang lain. Suasana perbedaan tersebut, pastilah ada 

sebuah keperpihakan dan tidak mungkin sepenuhnya rasional dan obyektif, orang akan lebih 

mengedepankan dan menggunakan keimanannya. Walaupun demikian, pada relitas sosial, 

ditemukan prilaku maupun sebatas wacana dan pemahaman, sikap kontra kedamaian dan 

kesejahtraan. 



Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021  | 37 

Relasi agama dan budaya merupakan dua kekuatan yang dapat membentuk sebuah tatanan 

kehidupan yang berperadaban. Dengan tetap melestarikan nilai-nilai tradisi budaya, dan kearifan 

lokal. Ditopang semangat nilai-nilai spiritualitas ajaran agama yang dihadirkan di tengah-tengah 

kemajemukan masyarakat. Multikulturalisme pada dataran realitas adalah fakta kehidupan yang 

wajib untuk dijaga. Sebagaimana tradisi, budaya, dan kearifan lokal yang dilakukan oleh 

masyarakat Palang dalam kegiatan “manganan laut” menjadi sumber nilai pendidikan yang 

multikultural. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Ismail, Faisal. 2017. Sejarah Kebudayaan Islam Preode Klasix (Abad VII-XIII M). Yogyakarta : 

Ircisod. 

 

Geertz, Heldred. 1963. Indonesia Cultures and Communities, dalam Ruth T. McVey (peny) 

Indonesia. New Haven : YaleUniversity Press 

 

Ghofir, Jamal. 2012. Biografi Singkat Ulama Ahlussunnah Wal Jama‟ah Pendiri dan Penggerak 

NU. Yogyakarta : Aura Pustaka 

 

Ghofir, Jamal. 2015. Islam dan Kebudayaan di Bumi Wali Tuban. Jurnal Tadris,  Vol. 5. No. 1. 

2015. 

Ghofir, Jamal. 2018. Relasi Budaya Dalam Penyebaran Islam Di Bumi Wali Tuban. Jurnal Tadris. 

Vol. 12. No. 2., 2018 

 

Koentjaningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I, II. Jakarta : UI-Press 

 

Siraj, Said Aqil. 2014. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju Masyarakat 

Mutamaddin. Jakarta : LTN NU 

 

Kuntowijoyo. 2001. Muslim Tanpa Masjid: Esai-Esai Agama, Budaya, dan Politik Dalam Bingkai 

Strukturalisme Transedental. Bandung: Mizan 

 

Karim, M. Abdul. 20017. Islam Nusantara. Yogyakarta : Pustaka Book Publisher  

 

Ali, Mukti . 2015. Prolog KH. Said Agil Siraj. Islam Mazhab Cinta Cara Sufi Memandang Dunia. 

Bandung : Mizan Pustaka 

 

Majid, Nurcholis. 1995. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta : Paramadina 

 

Ridwan, Nur Khalil dkk. Gerakan Kultural Islam Nusantara. Yogyakarta : Jamaah Nahdliyin 
Mataram Bekerjasama dengan Panitia Muktamar NU ke-33 

 

Ridwan, Nur Khalil dkk. 2021. Dalil-Dalil Agama Gus Dur, Dalil-Dalil Kunci Pergumulan Islam 

Indonesia. Yogyakarta : IRCiSoD 

 

Gazalba, Sidi . 1989. Masyarakat Islam; Pengantar Sosiologi dan Sosiografi, Cet. II. Jakarta: Bulan 

Bintang 


