RELEVANSI ISLAM, BUDAYA, DAN KEARIFAN LOKAL MANGANAN
LAUT PADA MASYARAKAT PALANG TUBAN TERHADAP PENDIDIKAN
ISLAM MULTIKULTURAL

Jamal Ghofir
Program Studi Pendidikan Agama Islam
Fakultas Tarbiyah
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama’ Tuban
Email : jamalghofir803@gmail.com

Siswoyo
Program Studi Perbankan Syariah
Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
Email: siswoyo@stitmatuban.ac.id

ABSTRAK

Kehadiran Islam sebagai agama yang hadir di Bumi Nusantara menjadi perbincangan
khususnya para cendekiawan. Sebagai agama baru setelah Hindu-Budha. la mampu
menarik simpati masyarakat Nusantara untuk masuk dan mengikutinya. Keluwesan Islam
dalam konteks budaya, tradisi dan kearifan lokal menjadi pertimbangan tersendiri bagi
masyarakat. Islam dengan kultur budaya mampu masuk ke urat nadi bahkan jantung tradisi
masyarakat Nusantara. Dengan kemajemukan masyarakat baik dari segi tradisi, budaya,
etnis, bahasa, dan agama. Mampu dipertemukan dengan mengedepankan nilai-nilai
tasamuh dalam keragaman. Relasi antara agama dan kebudayaan tidak dapat dipisahkan.
Islam yang sudah tersitem rapi pada masa rasulullah Saw di Kota Madinah menjadi pijakan
kita untuk meneladinya. Sendi-sendi keragaman yang hadir pada masyarakat yang beraneka
ragam agama, suku, ras, dan budaya dapat dipersatukan dalam sebuah ikatan kebersamaan
yang kuat. Islam sebagai agama minoritas mampu menjadi ujung tombak terciptanya
kedamaian dan keharmonisan anak bangsa. Tauladan tersebut dapat diterapkan di Bumi
Nusantara yang secara kultur dan budaya sangat berbeda. Kemajemukan yang ada
terkadang menjadi pemantik pertikaian antar anak bangsa. Keberadaan Islam yang
mengedepankan nilai-nilai tradisi dan budaya menjadi benteng kekuatan kultur Nusantara.
Kenapa demikian? Dapat dibuktikan sampai detik ini keberadaan Islam sebagai sebuah
agama Yyang mayoritas menjadi payung keharmonisan bagi Yyang minoritas.
Multikulturalisme yang hadir menjadi pengikat antar anak bangsa untuk saling
bergandengan tangan dalam membangun dan mengembangan tradisi dan kebudayaan.

Kata Kunci : Islam, kebudayaan, Multikulturalisme

PENDAHULUAN
Agama, baik itu agama samawi agama filosofis dan semua sistem lainya selalu
mengasumsikan kemutlakan (doktrin) di samping metode yang tertuang dalam sistem ajaran, ritual
dan tuntunan. Dalam kemutlakannya itu, suatu agama berfungsi sebagai pegangan dan tuntunan
hidup yang memerlukan kadar kepastian yang tinggi dan memberikan kepastian itulah fungsi
pegangan atau tuntunan. Majid, 1995: 328)

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 25


mailto:jamalghofir803@gmail.com

Oleh karena itulah, agama dalam subtansi nilai yang paling utama adalah membangun
sebuah pemahaman terkait nilai atau pesan universal sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia.
Nilai-nilai inilah yang ada dalam setiap ajaran agama yang membawa ajaran perdamaian,
keharmonisan, kerukunan, cinta dan kasih sayang dalam perbedaan, serta menjauhi pada sikap yang
mengedepankan kekerasan dalam upaya mencapai tujuannya. Adanya persoalan yang senantiasa
mengedepankan agama menjadikan problem tersendiri bagi institusi agama yang jauh dari
penyelesaiannya. Legalitas prilaku yang senantiasa mengatasnamakan agama, akan menjadikan
agama tersebut kehilangan kemulyaan nilai ajaran yang berakhir pada kaburnya konsepsi diri pada
kemanusiaan yang ada dalam ajaran tersebut.

Kita memahami bahwasanya agama dan kepercayaan hadir secara bergantian. Dan perlu
difahami bahwasanya hadirnya agama atau kepercayaan tersebut tidak berarti mencerabut,
menghilangkan, atau menyingkirkan agama atau keyakinan yang sudah hadir sebelumnya. Oleh
karena itu, menjadi sebuah kewajaran apabila dalam setiap masyarakat terdapat adanya perbedaan
agama dan keyakinan yang beraneka ragam bentuknya (Ghofir, 2012: 1). Begitu juga halnya dengan
akar kebudayaan yang hadir di Nusantara ini.

Banyaknya penemuan dalam studi atau penelitian antar budaya merupakan merupakan
kajian yang sudah lama dalam disiplin ilmu antropologi. Dari kajian tersebut menghasilkan sebuah
gambaran bahwasanya keberadaan masyarakat dan kebudayaan terus bergerak seiring dengan
perkembangan kehidupan yang ada. Dengan adanya perkembangan ilmu pengetahuan secara
intensif dapat dengan mudah mempengaruhi penyebaran kebudayaan di seluruh dunia.

Sekalipun begitu, perkembangan suatu peradaban manusia sangat sulit untuk lepas dari
perekembangan kebudayaan masyarakat yang lain. Hal ini bisa dilihat dari peninggalan-
peninggalan budaya baik artefak, prasasti maupun dokumen-dokumen yang menunjukkan interaksi
dengan masyarakat di luar kebudayaan setempat. Penyelidikan-penyelidikan para antropolog
terhadap adanya gejala persamaan unsur-unsur kebudayaan yang satu dengan kebudayaan yang lain,
kendatipun letaknya berjauhan merupakan fondasi dasar dari teori difusi kebudayaan.

Sejak lama para sarjana tertarik akan adanya bentuk-bentuk yang sama dari unsur-unsur
kebudayaan di berbagai tempat yang seringkali jauh letaknya satu sama lain. Ketika cara cara
berfikir mengenai evolusi kebudayaan berkuasa, para sarjana menguraikan gejala persamaan aitu
dengan keterangan bahwa persaman-persamaan itu disebabkan karena tingkat-tingkat yang sama
dalam proses evolusi kebudayaan di berbagai tempat di muka bumi ini (Koentjaningrat, 2007: 110).

Terdapat dua pendapat tentang gejala persamaan unsur kebudayaan yang ada di muka bumi
ini. Pendapat pertama mengatakan bahwa persamaan-persamaan unsur kebudayaan itu terjadi,
karena tingkatan yang sama dalam proses evolusi dalam kebudayaannya rnasing-masing. Pendapat

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 26



kedua muncul di kalangan ilmu antropologi yang berpandangan bahwa gejala persamaan-persamaan
itu, akibat adanya persebaran atau difusi unsur kebudayaan dari satu tempat ke tempat lainnya.

Hasil dari kontak kebudayaan tersebut terjadi dari beragam aktifitas ekonomis maupun
politik. Sudah menjadi hukum peradaban, di mana suatu kebudayaan yang maju akan
mempengaruhi kebudayaan lain untuk menirunya. Walaupun begitu kebudayaan setempat tidak
serta merta hilang begitu saja, artinya pertemuan dua kebudayaan tersebut kemudian melahirkan
akulturasi budaya (Ghofir, 2015:71).

Dalam kontak budaya atau akulturasi budaya pastilah ada sebuah perubahan dan
perkembangan dalam kebudayaan pada masyarakat tersebut. Proses terjadinya akulturasi budaya
dapat berdampak dan terdapat beberapa permasalahan. Adapun permasalahan tersebut diantaranya
adalah :

1. Adisi (addition) penambahan unsur-unsur kebudayaan yang lama oleh kompleksnya unsur-
unsur kebudayaan yang baru sehingga terjadi perubahan baik struktural atau tidak sama
sekali.

2. Singkretisme merupakan perpaduan antar unsur kebudayaan lama dengan unsur kebudayaan
baru dengan tidak meninggalkan identitas diri dan membentuk sistem kebudayaan yang
baru.

3. Subtitusi (subtitution) merupakan unsur kebudayaan yang terdahulu diganti dengan unsur
kebudayaan baru terutama yang dapat memenuhi fungsi. Dalam hal ini, kemungkinan kecil
terjadinya perubahan struktural.

4. Dekulturasi (deculturation) adalah tumbuhnya unsur kebudayaan baru guna memenuhi
berbagai kebutuhan yang muncul dikarenakan perubahan situasi dan kondisi.

5. Rejeksi (rejection) merupakan penolakan unsur-unsur perubahan yang terjadi dengan cepat
sehingga sejumlah besar orang tidak dapat menerimanya. Hal ini dapat menimbulkan
penolakan, pemberontakan atau gerakan kebangkitan (Ghofir, 2018: 53).

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan. Sumber data
yang digunakan didapatkan dari beberapa artikel jurnal online dan referensi lain yang relevan
dengan fokus permasalahan yang diteliti. Prosedur pengumpulan data yang digunakan adalah
metode observasi dan dokumentasi, dilanjutkan dengan validasi data menggunakan triangulasi

sumber dan dianalisis menggunakan teknik reduksi data, dan analisis konten.

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 27



HASIL DAN PEMBAHASAN

Proses penyebaran Islam di Nusantara memiliki beragam budaya, agama, dan keyakinan.
Hal ini menjadikan gerak langkah penyebaran agama Islam juga harus mengikuti dan menyesuaikan
bahkan melebur dalam kebudayaan masyarakat tersebut, tanpa menafikkan atau bahkan
menghilangkan nilai ajaran agama yang dibawa. Sebagaimana tradisi budaya pada masyarakat lokal
dengan adanya wayang. Keberadaan tradisi dan pagelaran wayang memiliki nilai moral dan prinsip
dalam kehidupan sehari-hari. Apalagi saat ini pada zaman milenial dan arus perkembangan zaman
yang sangat pesat, keberadaan wayang sebagai alat dalam syiar’ agama menjadi terpinggirkan
bahkan hilang pada memori generasi saat ini.

Terjadinya akulturasi kebudayaan Islam dengan kebudayaan lokal dapat terbagi menjadi tiga
yaitu : alami, edukasi, dan organisasi. Pada tahap alami, Islam sebagai sebuah agama baru dengan
seperangkat nilai budayaanya dibawa oleh para pedagan yang datang ke pulau Indonesia. Meskipun
tujuan utama adalah berdagang, akan tetapi tugas menyampaikan nilai-nilai ajaran agama tidak
dapat ditinggalkan (Karim, 2007: 147).

Kecerdasan strategi para Wali dalam mentransformasikan nilai-nilai ajaran Islam,
merupakan bukti yang nyata dalam penyebaran agama di Nusantara. Keragamaan yang hadir
merupakan bagian yang tidak terpisahkan, bagaimana para Wali dalam menyususn sistem
penyemarluasan ajaran agama pada pulau yang memiliki keragaman yang banyak. Oleh karena itu,
multikulturalisme yang ada di Nusantara merupakan peradaban yang harus tetap dijaga dan
dilestarikan. Hal ini, sebagaimana ajaran yang disebarluaskan oleh para wali dengan tetap
memegang teguh pada local wisdom masyarakat Nusantara. Para wali sangat mahir dalam
mengambil simpati masyarakat Nusantara, menjadi kunci suksesnya penyebaran ajaran agama
Islam yang harus kita ambil hikmahnya. Hal ini juga sesuai dengan kaidah tradisi yang telah
mengakar di kalangan Sunni yaitu “Al-Muhafadhatu ‘ala al-Qodim al-Salih wal Akhdhu bil Jadid
al-Aslah”.

Oleh karena itu, dibutuhkan kajian yang mendalam terkait relasi Islam, budaya, dan kearifan
lokal dalam perspektif sumber hukum Islam yaitu hadis. Hadis inilah sumber ke dua setelah Al-
Qur’an yang menjadi pijakan dalam implementasi kehidupan sehari-hari. Dari analisa inilah nanti
dapat memperkuat kajian dan analisa sebagai pedoman dalam pengambilan keputusan terkait
dengan sumber hukum Islam.

Sebagaimana diketahui kehidupan beragama sudah ada dan berkembang sejak manusia hadir
dan berkembang di bumi ini. Keberadaan agama dan kehidupan beragama merupakan dua hal yang

tidak dapat dipisahkan dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat yang ada. Dapat dikatan

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 28



bahwasanya agama dan kehidupan beragama merupakan kefitrahan yang dibawa oleh manusia itu
sendiri.
a. Islam, Budaya, Dan Kearifan Lokal
Islam merupakan agama dakwah yaitu agama yang menegaskan umatnya untuk
menyebarkan dan menyiarkan kepada seluruh umat manusia secara arif dan bijaksana.
Sebagai agama yang rahmatan lil alamin Islam dapat menjamin akan terwujudnya
kebahagiaan dan kesejahtraan umatnya manakala ajaran Islam dilaksanakan dengan
sungguh-sungguh dan benar sebagaimana yang telah dilakukan oleh Rasulullah. Dalam al-
Quran telah ditegaskan :
"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang baik
dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang
lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan dialah yang lebih
mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk™(Qs. An. Nahl (16) : 125)..

Dakwah Islam pada hakekatnya merupakan aktualisasi iman yang dimanifestasikan
dalam sistem kegiatan manusia beriman dalam bidang kemasyarakatan yang dilaksanakan
secara teratur untuk mempengaruhi cara berfikir, bersikap, dan bertindak manusia pada
dataran kenyataaan individu, serta sosio-kultural dalam rangka mengusahakan terwujudnya
ajaran Islam dalam semua segi kehidupan. Secara sosio-kultural dakwah Islam mengalami
dua kemungkinn. Pertama, dakwah Islam mampu memberikan manfaat terhadap lingkungan
masyarakat sampai terbentuk realitas baru. Kedua, dakwah Islam dipengaruhi oleh
perubahan masyarakat dalam arti eksistensi, corak, dan arahnya. Kehadiran para nabi
berfungsi untuk memperbaiki dan mengubah sistem kehidupan yang lalim menuju struktur
sosial baru yang adil. Sebagaimana dalam menyikapi kemajukan budaya dan tradisi yang
ada.

Oleh karena itu, keberadaan Islam sebagai sebuah agama yang memiliki pegangan
kitab suci yang harus dijalankan sungguh-sungguh oleh pemeluknya diantaranya adalah
menghormati perbedaan dalam kemajemukan baik budaya, tradisi, dan kearifan lokal yang
ada. Sangatlah penting, hal ini dikarenakan keberadaan Islam memiliki misi yang mulia
yaitu membangun sebuah kebudayaan dan peradaban yang lebih bermartabat.

Pluralitas ras, suku, etnis tradisi dan budaya merupakan sunnatullah. Sebagaimana
secara eksplisit difirmankan oleh Allah Swt dalam Al-Qur’an yang wajib kita analisa lebih
mendalam.

“Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan

seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 29



supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling tagwa diantara kamu.

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal (Qs. Al-Hujurat (49) :

13).

Masing-masing bangsa, suku bangsa, dan etnis mempunyai adat istiadat, tradisi,
seni, dan budaya sendiri-sendiri yang berbeda satu-sama lain. Bahkan di kalangan
bangsa-bangsa Muslim sendiri terdapat pluralitas budaya. Kebudayaan Muslim pada
masa Khulafaur Rasyidin berbeda dengan kebudayaan Muslim di Zaman Daulah
Umayyah dan Abbasiyah. Kebudayaan Muslim Indonesia berbeda dengan kebudayaan
Muslim Pakestan, Arab Saudi, Uzbekistan, dan Iran. Secara riil, kebudayaan-
kebudayaan Muslim di dunia ini sangat beragam tetapi tetap merupakan satu ke satuan.
Tatanan kesatuan etnis-teologis tapi tetap merupakan satu kesatuan yang sama yang
bersumber dari ajaran Islam telah menyatukan kebudayaan-kebudayaan Muslim yang
beragam itu, dalam satu bingkai budaya sehingga menampakkan konfigurasi dan mozaik
budaya yang indah dan menarik. Kebudayaan-kebudayaan Islam terpola dalam satu
bingkai etnis-teologis yang sama-sama dan sebangun, yaitu keragamaaa dalam kesetiaan
dan kesatuan dalam keragaman (Ismail, 2017:36).

Sebagaimana kearifan lokal yang dihadirkan oleh masyarakat Palang yang dinamakan
“Manganan Laut”. Istilah manganan laut merupakan kehasan bahasa yang mudah dipahami
oleh masyarakat sekitar. Keberadaan tradisi budaya dan kearifan lokal tersebut sudah ada sejak
lama dan tetap dilestarikan sesuai dengan perkembangan zaman. Mengambil kaidah Sunni
vaitu “Al-Muhafadhatu ‘ala al-Qodim al-Salih wal Akhdhu bil Jadid al-Aslah .

Tradisi “manganan laut” yang dihadirkan masyarakat sekitar merupakan sebagai bentuk
rasa syukur terhadap karunia dan keberkahan kekayaan laut yang diberikan Allah kepada para
nelayan dan masyarakat sekitar. Atau yang sering kita kenal dengan sebutan “Sedekah Laut”.
Nilai-nilai relegiusitas, sosial budaya sangat kental dihadirkan kurang lebih 10 hari perayaan,
diseuaikan dengan kesepakatan dan keinginan masyarakat pesisir. Adapun kegiatan yang lazim
diadakan adalah :

1. Penguatan spiritual dibingkai dalam kegiatan pengajian dan Istighosah

2. Penguatan sosial dibingkai dalam kegiatan santunan anak yatim yang diberikan

bersamaan dengan kegiatan pengajian dan istighosah

3. Penguatan tradisi budaya dibingkai dalam kegiatan yang disepakati bersama

diantaranya : Pagelaran Wayang, Tayuban, dll

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 30



4. Pementasan musik dangdut sebagai bentuk keragaman penyikapan terhadap
keinginan anak-anak muda
b. Pondasi ‘Urf dalam Perspektif Budaya

Sebagaimana dijelaskan di atas, relasi Islam, budaya, dan kearifan lokal merupakan
mata rantai yang tidak dapat dipisahkan dalam konteks akulturasi budaya di Nusantara. Oleh
sebab itu dalam kajian ini diperlukan penguatan sebagai sumber pegangan dan landasan
berpijak. Diantara penguatan tersebut adalah adanya pemahaman terkait tradisi budaya, dan
kearifan lokal bagi masyarakat.

Secara bahasa, ‘urf atau tradisi adalah sesuatu yang telah diketahui, dilakukan, dan
dinilai baik oleh akal. Secara istilah, Imam Ghazali menjelaskan, “Adat dan ‘urf adalah apa
yang telah terpatri dalam jiwa dari sisi logika, dan dapat diterima oleh karakter yang sehat.”

Dalam pembahasan kajian ushul figh kadang dibedakan adat dan ‘urf dalam
pengertian : adat mengandaikan perbuatan yang diulang-ulang, dari kata “al- aud” dan “al-
mu’awadah, pengulangan kembali. Sedangkan ‘urf dari “al-muta’araf”, yang bermakna
saling mengetahui. Ketika adat dilakukan berulang kali, dan kemudian tertanam dalam hati,
maka itu disebut ‘urf. Akan tetapi, hakekatnya tidak berbeda, karena ‘urf memperkuat adat,
dan ia digunakan untuk menyebut sebuah praktik di masyarakat atau seseorang, yang
diulang-ulang dan terus menerus, diwariskan dari generasi ke generasi. Meski secara bahasa

memiliki perbedaan, di dalam masyarakat kita (Ridwan, 2021: 286).

Jsiad) atianinl A Gagllall Cag pmall ¢ il el dd rall 42l & G gl
 Olalad e Ga el iy DAl gl A1 08 iy s 5aY) i
sy sl e 35l ay dalall el Gl e ol paY) FOdaal (G
oestill A E) Le o gl g 3alall ;dﬁé\.ﬂﬁs\m)%;\)ﬂ\&ﬁ 2 g ¢y il

cJ 5l daglid) g Ladall 48l 5 J sl dga (e

Tradisi baik/’Urf Shahih adalah sesuatu yang telah dikenal oleh kebanyakan
masyarakat, berupa ucapan dan perbuatan, yang dilegitimasi oleh syari’at (tidak
menghalalkan yang haram dan tidak membatalkan yang wajib), atau syari’at tidak
membahasnya, yang sifatnya adalah berubah dan berganti. Tradisi Jelek/ 'Urf Fasid: sesuatu

yang telah dikenal oleh masyarakat, tetapi bertentangan dengan syara’.

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 31



Ulama hampir sepakat tentang kehujjahan pengamalan tradisi baik, berdasarkan:
Firman Allah dalam Surat al-A’raf ayat 199 dan hadis :
“Jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah
dari pada orang-orang yang bodoh ”’( Qs. Al-A’raf (07) ayat 199)

Di samping itu, Al-Imam Ibn Muflih al-Hambali mengutib dalam kitabnya al-adab
al-syar’iyah, jus 2, hal. 47, dari Ibn ‘Aqil al-Hanbali, anjuran agar tidak meninggalkan

tradisi masyarakat selama tradisi tersebut tidak haram (bukan ‘urf fasid).

c. Keragaman dalam Kebudayaan

Kajian tentang Islam dalam diskusi kebudayaan selalu menjadi sesuatu yang
menarik. Namun seperti diketahui bahwa dalam perspektif Islam, agama mengajarkan
kepada manusia dua pola hubungan yaitu hubungan secara vertikal yakni dengan Allah
SWT dan hubungan dengan sesama manusia. Sebagaimana dijelaskan dalam Al-Quran:

“Mereka diliputi kehinaan di mana saja mereka berada, kecuali jika mereka
berpegang kepada tali (agama) Allah dan tali (perjanjian) dengan manusia, dan mereka
kembali mendapat kemurkaan dari Allah dan mereka diliputi kerendahan. yang demikian
itu karena mereka kafir kepada ayat-ayat Allah dan membunuh Para Nabi tanpa alasan
yang benar. yang demikian itu, disebabkan mereka durhaka dan melampaui batas " (Qs.
Ali-Imron (3) ayat 112)

Dalam pandangan fikih, bahkan tradisi atau budaya dapat menjadi sumber sebuah
hukum (Islam), inilah wujud dari Islam Nusantara, Islam yang memberikan apresiasi dan
afirmasi terhadap kebudayaan dan tradisi, keragaman sebagai keniscayaan atau
sunnatullah. Keragaman adalah anugerah (rahmat) yang harus disyukuri sekaligus menjadi
energi untuk maju bersama. Keragaman tetap harus melahirkan persaudaraan antarumat
manusia.

Ada tiga jenis persaudaraan yakni ukhuwwah basyariyah-insaniyyah, islamiyyah,
dan wathaniyyah. Islam menjamin hak-hak dasar yang harus dijaga dalam hubungan
antarmanusia (al-huquqg al-insaniyyah fi al-Islam). Dirumuskan dalam al-dlaruriyyat al-
khamsah atau lima hak dasar yang harus dijamin sebagai manusia. Di antaranya hifdz al-
din (memelihara agama), hifdz al-nafs (memelihara jiwa), hifdz al-'aql (memelihara
akal), hifdz al-nasl (memelihara keturunan), dan hifdz al-maal (memelihara properti). Oleh
karena itu, mempertahankan dan melestarikan tradisi, budaya, dan kearifan lokal bukanlah
sesuatu yang tidak diperpolehkan bahkan diwajibkan selama masih memegang teguh

pinsip ajaran agama.

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 32



Bangsa Indonesia dikenal sebagai bangsa yang pluralistik karena merangkum
keragaman agama, etnis, seni, tradisi, budaya, dan cara hidup. Sosok keragaman yang
indah ini, dengan latar belakang mozaik yang memiliki ciri khas masing-masing tidak
mengurangi makna kesatuan Indonesia. Motto nasional “Bhinnike Tunggal Ika” yang
dipakai oleh bangsa Indonesia jelas mempertegas pengakuan adanya “kesatuan dalam
keragaman” atau “keragaman dalam kesatuan” dalam spektrum kehidupan kebangsaan.
Pluralitas bangsa Indonesia sudah sejak lama menjadi bahan kajian para ahli antropologi,
sosiologi, sejarah, dan pakar sosial lainya.

Hildred Geertz menggambarkan keragaman bahnsa Indonesia yang sangat luar
biasa “terdapat lebih dari tiga ratus kelompok etnis yang berbeda-beda di Indonesia,
masing-masing kelompok memiliki identitas budayannya sendiri-sendiri, dan lebih dari
dua ratus lima puluh bahasa daerah yang berbeda-beda dipakai... hampir semua agama
besar diwakili, selain agama-agama asli yang jumlahnya banyak sekali” (Geertz, 1963: 24).

Masing-masing etnis di Indonesia mempunyai tradisi, seni, dan budaya lokal
sendiri-sendiri. Ketika Islam mulai berkembang, terjadi proses akulturasi nilai-nilai Islam
dengan budaya setempat (budaya lokal). Islam menerima segala bentuk tradisi, seni, dan
budaya lokal jika budaya tersebut sesuai dengan nilai-nilai keislaman. Budaya lokal yang
sebelumnya animistis atau Hinduistis kemudian dalam proses akulturasinya dapat
diislamisasi, maka budaya dan kearifan lokal dapat diterima dan dapat dikatagorisasi
sebagai salah satu bentuk kesenian dan kebudayaan Islam yang bersifat lokal (Ismail, 2017:
37).

Agama dan kebudayaan dapat saling memepengaruhi sebab keduanya adalah nilai
dan simbol. Agama adalah simbol ketaatan kepada Tuhan. Demikian pula kebudayaan,
agar manusia dapat hidup dilingkungannya (Kuntowijoyo, 2001: 201). Jadi kebudayaan agama
adalah simbol yang mewakili nilai agama.

1. Relasi Sejarah antara Islam, Budaya, Dan Kearifan Lokal
Sebagaimana diketahui bahwa agama dan kehidupan beragama telah ada dan
tumbuh dan berkembang sejak tahap awal manusia berbudaya di muka bumi. Agama
dan kehidupan beragama tersebut merupakan unsur yang tak terpisahkan dari
kehidupan sosial-budaya tahap awal manusia. Boleh dikatakan bahwa agama dan
kehidupan beragama tersebut merupakan pembawaan atau fitrah bagi manusia.

Artinya bahwa dalam diri manusia, baik secara sendiri maupun secara kelompok

terdapat kecenderungan dan dorongan lainnya, yang dalam kehidupan bersama suatu

kelompok atau masyarakat yang hidup dalam suatu lingkungan tertentu membentuk

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 33



suatu sistem budaya tertentu. Sistem budaya tersebut terbentuk secara berangsur-
angsur sebagai hasil dari upaya atau budi daya manusia untuk merealisasikan
kecenderungan dan dorongan-dorongan, serta memenuhi kebutuhankebutuhan
kehidupannya secara bersama-sama sesuai dan serasi dengan lingkungan alam
sekitarnya (Gazalba,1989: 19).

Islam masuk ke Nusantara sejak abad ke-1 atau menjelang abad ke-2 H.
Pertama-tama, umat Muslim terbentuk di wilayah-wilayah pesisir pantai dan
pelabuhan-karena pusat peradaban kala itu terletak di wilayah-wilayah pesisir dan
belum masuk ke pedalaman. Awalnya Islam dipandang sebagai agama kolonial,
agama penjajah yang dibawa oleh orang asing. Akan tetapi setelah dilakukan
perubahan strategi dakwah yakni melalui pendekatan budaya, nilai-nilai universal
Tubhan disinergikan dengan budaya parsial manusia, syariat Islam diintegralkan
dengan budaya, langit diintegralkan dengan bumi, maka keberhasilan dapat digapai
(Ali, 2015: 18).

Sebagaimana contoh kesejarahan Nusantara, Raja Majapahit terakhir
Brawijayaa V yang beragama Hindu dan memiliki banyak istri. Diantara istrinya ada
yang muslimah yaitu putri Cempo (nama aslinya Dewi Retno) keturunan Cina
Muslim. Secara fikih pernikahan antara laki-laki non-Muslim dengan perempuan
Muslimah tidak sah. Namun, saat itu tidak ada ulama yang mempersoalkanya.
Keturunan dari pernikahan tersebut bernama Jinbun (nama Cina), yang kemudian
diislamkan oleh Raden Rahmat atau yang terkenal dengan Sunan Ampel.
Selanjutnya nama Jinbun diganti dengan Abdul Fatah yang selanjutnya terkenal
dengan sebutan Raden Fatah. Raden Fatah inilah pendiri kerajaan Islam Pertama di
Demak Bintoro. Dari silsilah keturunan yang memiliki darah kerajaan yaitu Raja
Majapahit Brawijaya V menjadi kekuatan bagi Islam sebagai strategi yang ampubh,
dakwah persuasif yang dilakukan berdampak pada berbondong-bondongnya
masyarakat Jawa mengikuti Demak dan meninggalkan Majapabhit.

Masyarakat yang mengikuti Demak memiliki pandangan bahwasanya apabila
ikut Demak maka akan dinamakan santri, yang memiliki makna orang yang berbudi
pekerti luhur. Dengan banyaknya masyarakat yang pergi ke Demak berdampak pada
merosotnya kewibawaan kerajaan Majapahit dan lambat laun Majapahit mengalami
kemunduruan. Apalagi setelah raja Kerajaan Majapahit Brawijaya V masuk Islam
dan sebagai petanda berakhirnya Kerajan Majapahit yang pernah menjadi imperium
besar sampai pada wilayah Filipina selatan dan Kolombo. Melalui pendekatan

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 34



budaya, pergaulan yang baik, al-akhlaq al-karimah bukan dengan doktrin intimidatif
dan penyebaran Islam dengan rasa takut serta kekerasan, Islam mampu tersebar di
Indonesia. Dalam spirit pengislaman, para penyebar Islam di Nusantara membangun
prinsip ngeli neng ore keli. Ke-Nusantara-an atau kejawian dan Islam, ditangan para
wali dipersandingkan bukan dipertandingkan (Ridwan).

Sebagaimana dijelaskan oleh Said Agqil Siraj, agama Islam adalah agama
yang lengkap, bukan hanya agama akidah dan syari’ah tetapi juga dinul ilmi was
tsagofah (agama ilmu dan peradaban). Islam lahir di tengah masyarakat jahiliyah
yang serba terbelakang, dengan dipimpin oleh seorang Nabi revolusioner, mampu
mengubah tatanan kehidupan masyarakat yang jauh dari nilai-nilai kemanusiaan
menuju masyarakat yang maju dan memiliki peradaban tinggi selanjutnya menjadi
kiblat dunia (Siraj, 2014: 244).

Begitu juga halnya dengan tradisi budaya dan kearifan lokal masyarakat
Palang dengan melakukan pelestarian budaya yang sampai saat ini masih
berkembang dan dipertahankan dengan baik. Perlu difahami bersama, bahwasanya
masyarakat pesisir bercorak ragam baik dalam pemahaman keagamaan, tradisi dan
budayanya. Oleh karena itu adanya “manganan laut” menjadi daya ikat kebudayaan
yang kuat dan terciptanya kebersamaan antar warga.

2. Relevansi Islam, Budaya, dan Kearifan Lokal dengan Isu-isu Pendidikan Islam
Multikultural

Saat Islam datang, masyarakat Jawa telah memiliki kebudayaan yang
mengandung nilai-nilai yang bersumber pada keyakinan animisme, dinamisme, Hindu
dan Buddha. Ajaran Islam dan budaya Jawa justru saling terbuka untuk berinteraksi
dalam peraktik kehidupan masyarakat. Sikap toleran terhadap budaya lama yang
dilakukan oleh Wali Songo dalam menyebarkan agama Islam di Jawa ternyata cukup
berhasil.Para wali membiarkan budaya lama tetap hidup, tetapi diisi dengan nilai-nilai ke
Islaman. Strategi kebudayaan para Wali mampu memberikan inspirasi dan simpati
masyarakat sehingga mereka dapat memahami dan memasuki gerbang kehidupan baru
dalam bingkai keislaman.

Perpaduan Islam Jawa yang telah dilakukan oleh para penyebar agama Islam di
Jawa masa lampau ternyata memberikan sumbangan besar terhadap perkembangan
budaya Jawa. Budaya Jawa semakin diperkaya nilai-nilai ajaran Islam yang menjadi
sumber inspirasi dan pedoman kehidupan bagi masyarakat pendukungnya. Perpaduan
Islam dan kebudayaan Jawa dapat kita jumpai dalam upacara tradisional. Akulturasi

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 35



budaya Islam-Indonesia, terjadi dengan berimbang. Sehingga membentuk budaya baru
yang lebih tinggi.

Keberadaan budaya dan kearifan lokal yang tergambarkan dalam tradisi
“manganan laut” di kecamatan Palang merupakan bagian dari pendidikan multikultural
yang harus diperkuat dan dikembangkan. Kemajemukan sudut pandang dalam
menyikapi agenda kegiatan menjadi ciri khas tersendiri yang saling memahami.
Sehingga terciptanya keragaman agenda kegiatan yang dapat dirasakan dan dinikmati
eleh seluruh warga masyarakat Palang.

Islam hadir dengan pemahaman keagamaan yang menjunjung tinggi tradisi dan
budaya. Dengan akar budaya yang kuat dan di landasi spiritualitas yang kokoh akan
tercipta keselarasan kehidupan antar komponen masyarakat yang saling menghargai dan
menghormati pada perbedaan kehidupan yang ada. Pendidikan keislaman multi kultural
yang dihadirkan di tengah-tengah masyarakat akan menjadi pegangan dikala
permasalahan-permasalahan  hadir dan memberikan ruang alternati dalam
penyelesaiannya.

Oleh karena itu, keterikatan Islam, Budaya, Kearifan Lokal dalam perspektif
Pendidikan Islam Multikultural, merupakan racikan kedewasaan leluhur dalam
memahami dan menyikapi keanekaragaman tradisi, budaya di Nusantara untuk generasi
penerusnya. Kuwajiban kita saat ini adalah terus menjaga dan mengembangkan tradisi

budaya dan kearifan lokal agar senantiasa lestari di bumi pertiwi Nusantara ini.

PENUTUP
Kesimpulan

Nabi Muhammad SAW telah memberikan contoh nyata dalam mewujudkan sebuah tatanan
yang lebih elegan di tengah-tengah masyarakat Madinah yang plural dengan mengedepankan sikap
saling menghargai dan menghormati tidaklah mudah. Ajaran-ajaran agama senantiasa mengajarkan
pada terciptanya sebuah kedamaian dan kesejahtraan bagi setiap umat manusia, baik kebahagiaan di
dunia maupun di akherat. Dalam kehidupan agama yang beraneka ragam pastilah ada perbedaan
antara satu ajaran agama dengan ajaran agama yang lain. Suasana perbedaan tersebut, pastilah ada
sebuah keperpihakan dan tidak mungkin sepenuhnya rasional dan obyektif, orang akan lebih
mengedepankan dan menggunakan keimanannya. Walaupun demikian, pada relitas sosial,
ditemukan prilaku maupun sebatas wacana dan pemahaman, sikap kontra kedamaian dan

kesejahtraan.

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 36



Relasi agama dan budaya merupakan dua kekuatan yang dapat membentuk sebuah tatanan
kehidupan yang berperadaban. Dengan tetap melestarikan nilai-nilai tradisi budaya, dan kearifan
lokal. Ditopang semangat nilai-nilai spiritualitas ajaran agama yang dihadirkan di tengah-tengah
kemajemukan masyarakat. Multikulturalisme pada dataran realitas adalah fakta kehidupan yang
wajib untuk dijaga. Sebagaimana tradisi, budaya, dan kearifan lokal yang dilakukan oleh
masyarakat Palang dalam kegiatan “manganan laut” menjadi sumber nilai pendidikan yang

multikultural.

DAFTAR RUJUKAN

Ismail, Faisal. 2017. Sejarah Kebudayaan Islam Preode Klasix (Abad VII-XIII M). Yogyakarta :
Ircisod.

Geertz, Heldred. 1963. Indonesia Cultures and Communities, dalam Ruth T. McVey (peny)
Indonesia. New Haven : YaleUniversity Press

Ghofir, Jamal. 2012. Biografi Singkat Ulama Ahlussunnah Wal Jama’ah Pendiri dan Penggerak
NU. Yogyakarta : Aura Pustaka

Ghofir, Jamal. 2015. Islam dan Kebudayaan di Bumi Wali Tuban. Jurnal Tadris, Vol. 5. No. 1.
2015.

Ghofir, Jamal. 2018. Relasi Budaya Dalam Penyebaran Islam Di Bumi Wali Tuban. Jurnal Tadris.
Vol. 12. No. 2., 2018

Koentjaningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I, Il. Jakarta : Ul-Press

Siraj, Said Aqil. 2014. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju Masyarakat
Mutamaddin. Jakarta : LTN NU

Kuntowijoyo. 2001. Muslim Tanpa Masjid: Esai-Esai Agama, Budaya, dan Politik Dalam Bingkai
Strukturalisme Transedental. Bandung: Mizan

Karim, M. Abdul. 20017. Islam Nusantara. Yogyakarta : Pustaka Book Publisher

Ali, Mukti . 2015. Prolog KH. Said Agil Siraj. Islam Mazhab Cinta Cara Sufi Memandang Dunia.
Bandung : Mizan Pustaka

Majid, Nurcholis. 1995. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta : Paramadina

Ridwan, Nur Khalil dkk. Gerakan Kultural Islam Nusantara. Yogyakarta : Jamaah Nahdliyin
Mataram Bekerjasama dengan Panitia Muktamar NU ke-33

Ridwan, Nur Khalil dkk. 2021. Dalil-Dalil Agama Gus Dur, Dalil-Dalil Kunci Pergumulan Islam
Indonesia. Yogyakarta : IRCiSoD

Gazalba, Sidi . 1989. Masyarakat Islam; Pengantar Sosiologi dan Sosiografi, Cet. 1. Jakarta: Bulan
Bintang

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 | 37



