
REKONSTRUSI PEDIDIKAN ISLAM DAN PERAN PESANTREN  

DALAM MEMBANGUN KEPRIBADIAN MUSLIM YANG KAFFAH 

 

Oleh : Moh. Mundzir dan Isnawati Nur Afifah Latif*  

 

Abstrac 

Resource development is indeed quite basic as a target human development with all 

its physical and mental devices. Absorption natural resources and the environment without 

including source development human power, will result in the growth of excessive 

exploitation. Even will damage the environment, will also destroy potential sources for 

humanity's prosperity. But keep in mind that source development human power cannot be 

separated from community social development. Because what it means is the abundance of 

natural resources, without a form of society harmonious. Morally how it involves social 

spirituality in managing their social environment by utilizing existing resources. So the 

Islamic boarding schools must be more open and flexible in seeing social reality, nature and 

the environment and its institutional system, with all progress and the development of science 

and technology in practice must be able to educate and prepare qualified human resources in 

accordance with the demands of the times. 

In the life of the Islamic boarding schools there are values, ethos and culture in fact, it 

is very appropriate to develop a noble attitude. The values developed are for example: the 

values of monotheism, humanity, justice and honesty, concern for other beings, independence 

and unity and others. Islamic boarding schools with ethos that are carried, do good deeds 

according to the needs and aspirations of the community. On the basis of the aims of guiding 

and maintaining harmony, boarding schools appear and grow without waiting and hoping for 

rewards from anyone. This is what later gave birth to a large number of Islamic boarding 

schools with all their strengths and limitations 

Keywords: Islamic Education, Islamic Boarding School, Moslem Personality.  

 

*Moh. Mundzir dan Isnawati Nur Afifah Latif adalah Kaprodi dan Sekprodi PAI Sekolah 

Tinggi Ilmu Tarbiyah Makhdum Ibrahim Tuban. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan pesantren yang berdiri sejak abad ke-16 M, berperan besar bagi kemajuan 

pendidikan Islam maupun bagi bangsa Indonesia secara keseluruhan. Pesantren merupakan 

salah satu lembaga pembentuk generasi pewaris bangsa yang bermoral melalui kekhasan 

budayanya. Institusi pesantren tak lepas dari pengaruh unsur utama yaitu: Kyai, pengurus 



pondok, yayasan dan lembaga yang ada di dalam pesantren, jajaran pengasuh, santri dan 

alumni, serta unsur bangunan fisik lainnya. Kyai berada pada unsur pusat dalam komunitas 

pesantren sebagai pemimpin kegiatan keagamaan seperti imam sholat berjamaan, wiridan, 

dan sebagainya. (Dhofier, 1982) 

Pada awal berdirinya, pesantren mengajarkan agama sebagai materi ajar. Konsentrasi bidang 

agama yang dimiliki tiap pesantren berbeda-beda. Pangkala data pondok pesantren 

menyebutkan konsentrasi bidang keagamaan di pesantren meliputi aqidah/tauhid, fiqih/ushul 

fiqih, tasawuf, tafsir, hadis, tahfidzul quran, ilmu hisab/falaq, nahwu/sharaf, pendidikan kader 

ulama/ustadz, bahasa arab, dan lain sebagainya. Sejak tahun 90an, banyak pesantren yang 

menjadi pusat pengembangan dan pengabdian masyarakat.  

Rekonstruksi Pendikan Islam 

Dengan jumlah tak kurang dari 23.000 buah, dengan sejarah-nya yang panjang, lembaga 

pesantren sangat signifikan bagi pengembangan nilai-nilai, ilmu pengetahuan, disamping pe-

gembangan skill serta produsen tokoh-tokoh kaliber regional, nasional  maupun internasional. 

Tipologi Pesantren 

Sejalan dengan perkembangan zaman, pesantren mengalami perubahan. Sebagian pesantren 

tetap mempertahankan pola pendidikan pesantren salaf, tetapi sebagian yang lain bersikap 

kooperatif terhadap perubahan. Untuk itu, ada dua tipologi pesantren dari sudut pandang ilmu 

pengetahuan yang diajarkan, yaitu (1) salaf, dan (2) khalaf. 

 

Permasalahan Pesantren 

Terdapat pertanyaan yang menggelitik bagi dunia pesantren: 

1. mengapa pada saat jumlah pesantren yang kian meningkat dan berkembang, tapi 

belum mampu menghasilkan kader ulama yang potensial seperti para pendahulunya? 

2. Mengapa pondok pesantren terdahulu dengan segala keterbatasannya mampu 

menghasilkan Ulama yang kaffah bil ilmi wal amal?  

Pertanyaan diatas cukup sederhana, mungkin saja tidak terlintas dibenak pemangku 

pesantren, karena hampir semua pesantren sedang terlena menggeloranya pengembangan, 

pembaruan dan inovasi disegala bidang.  



Akan tetapi mereka justru lupa dan bahkan kehilangan ruh dan cita-cita mulia 

pesantren yang sesungguhnya, yakni mencetak kader ulama yang tafaqquh fiddin. Oleh 

kerana itu paparan ini akan  mencoba mendeksripsikan dinamika pendidikan pesantren, dan 

sekaligus jawaban atas persoalan persoalan yang sedang mendera. 

 

 

Persoalan yang Dihadapi  dan Rekonstruksi Pendidikan Pesantren 

1. Dinamika Pendidikan Pesantren 

Eksistensi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tentu tidak diragukan lagi, 

namun pergolakan dan dinamika kehidupan masyarakat yang semakin kompleks, semakin 

mendewasakan pesantren untuk bersifat arif dalam menyikapinya. Namun demikian bukan 

berarti langkah pesantren tanpa kelemahan, melainkan meghadapi sederet persoalan-

persoalan yang belum menemui penyelesaian. 

Beberapa Faktor Penyebab 

Hasil riset menunjukkan terdapat beberapa faktor yang menyebabkan kondisi tersebut 

bisa terjadi: 

a. Formalisasi Pendidikan Pesantren 

Pada dekade awal beridirinya pesantren, secara kelem-bagaan bersifat independen 

artinya pesantren berhak mengelola secara menyeluruh segala aspek yg terdapat didalamnya. 

Akan tetapi sejalan dengan perkembangan dunia pendidikan nampaknya pemerintah mulai 

melirik, mengadakan pembaruan pesantren dengan gagasan konvergensi kependidikan, 

membuka sekolah formal pada lembaga pesantren dan memasukkan materi pelajaran umum 

dengan perbandingan 30 % dan pelajaran agama 70%.  

Rasionalisasi Pesantren 

Rasionalisasi dan bentuk formalisasi pesantren merupakan fakta yang tidak bisa 

dipungkiri, namun seharusnya pesantren memiliki prinsip yang mapan dan kokoh, setidaknya 

mempertimbangkan bebe-rapa hal, antara lain: Pertama, dengan formalisasi, maka beban 

belajar santri akan semakin bertambah berat, apalagi dengan kualitas input (santri) yang 



terbatas, Kedua, ketika beban santri semakin berat, memungkinkan timbulnya santri tidak 

fokus dalam proses penguasaan ilmunya. 

Dampak Rasionalisasi 

Perpaduan antar sistem pesantren yang tradisional dan system pendidkan formal dalam 

beberpa aspek menimbulkan kelemahan, yaitu menyebabkan pesantren mengalami krisis 

identitas, para santrinya canggung dalam penguasaan ilmu agama (kitab kuning) dan 

kurangnya penguasaan ilmu pengeta huan umum ketika lulusannya dihadapkan dengan 

lulusan pendidikan umum. Sedangkan Mujammil Qomar menilai sebagai penyebab 

melemahnya independensi pesantren; pesantren tidak bisa lagi secara mutlak menentukan 

kebijakan pendidikannya. 

Riset di beberapa pondok pesantren menunjukkan: Pertama, formalisasi terkesan pragmatis, 

didasarkan pada kebutuhan masyarakat terhadap pesantren dan pertim-bangan jumlah santri;  

Kedua, formalisasi pendidikan sebagai upaya pening-katan mutu pendidikan pesantren, meski 

pada kenyataannya telah terjebak pada upaya mempertahankan kelangsungan (survive) 

pesantren menjadi sebuah sistem pendidikan persekolahan dan madrasah 

Globalisasi dan Modernisasi 

b. Tuntutan Globalisasi dan modernisasi. 

Globalisasi dan modernisasi secara tegas dikata-kan sebagai penyumbang terbesar perubahan 

sosial masyarakat, mulai gaya hidup, cara berfikir, berkomunikasi, cara pemenuhan 

kebutuhan dll. Perilaku yang sangat nyata ialah perubahan motivasi wali santri/santri dalam 

memondokkan putra-putrinya. Koentjaraningrat mendefinisikan bahwa modernisasi sebagai 

proses pergeseran sikap dan mentalitas warga masyarakat untuk bisa hidup sesuai dg tuntutan 

masa kini. 

b. Motivasi Belajar Di Pesantren 

Jika periode sebelum tahun 70an orang tua memon-dokkan anak agar memiliki motivasi agar 

kelak putra-putrinya menjadi ahli agama, kyai, ulama atau muballigh untuk bisa 

dimanfaatkan di kampugnya. Namun sekarang semakin kompleks, selain harapan di atas 

terdapat motivasi lain: 1) memperbaiki akhlak dikarenakan ketidak mampuan orang tua untuk 

mengawasi, maka dikirimlah ke pesantren, maka tidak heran jika muncul ungkapan 



“pesantren sebagai bengkel akhlak”, 2) harapan untuk bisa melanjutkan ke perguruan tinggi 

agama yang baik, 3) memiliki keterampilan untuk bekerja.  

c. Keterbatasan Masa Studi yang relatif singkat. 

Keberahasilan para ulama terdahulu kaffah dalam bidang ilmu agama, ialah mau berusaha 

keras, waktu berlajar yang relatif lama dan bahkan berpindah-pindah dari pesantren satu ke 

pesantren yang lain. Situasi ini sulit dijumpai di pesantren yang memiliki pendidikan formal, 

karena siswa dibatasi oleh masa studi, usia siswa. Secara logika dg waktu yang hanya 3 s/d 6 

tahun, dan beban belajar sedemikian banyak, kemampuan berfikir terbatas, maka cukup sulit 

jika ingin melampui atau minimal menyamai standar penguasaan keilmuan para kyai ulama 

terdahulu. 

d. Kurangnya pendekatan spritual. 

Proses pendidikan pesantren secara umum dapat dilakukan dengan berbagai metode, dan 

pendekatan yang disesuaikan dengan kemampuan/kesiapan santri belajar. Beberapa 

pendekatan seperti psikologis, struktural, personal maupun kelompok. Bagi pesantren yang 

mengadopsi sistem pendidikan formal, maka pendekatan, metode semua bernuansa modern 

dan terencana, rasional dan terstruktur. Bagi pendidikan non pesantren upaya tersebut 

dianggap cukup dan memenuhi standarisasi lembaga formal. Namun bagi pesantren itu belum 

cukup sampai disitu, dibutuhkan pendekatan spiritual yang menjadi ciri khas pesantren. 

Rekonstruksi Pendidikan Pesantren dalam Membangun Kepribadian Muslim yang 

Kaffah 

a. Rekonstrusksi Tujuan Pendidikan 

Dalam penyelenggaraan pendidikan, penetapan tujuan merupakan bagian paling 

fondamental, karena la akan menentukan arah, isi, dan langkah pendidikan yang akan 

dikembangkan. Dalam formulasi tujuan tidak akan terlepas dari nilai-nilai yang dianut oleh 

pelaku pendidikan itu sendiri. Maka tidaklah heran antara satu lembaga pendidikan dengan 

lainnya memiliki tujuan yang berbeda, karena berbedanya kepentingan yang ingin dicapai. 

Prinsip dasar menempatkan tujuan pesantren, adalah bahwa output pesantren harus 

bisa memberikan warna bagi masyarakat, memberikan solusi persoalan-persoalan. Yang 

menjadi masalah adalah masyarakat memiliki tuntutan yang berbeda-2, sehingga mendorong 

pesantren melakukan pembaruan, perombakan sistem pendidikan. Ironisnya jutru output 



semakin tidak jelas. Ilmu umum tidak bisa matang, pengetahuan agama (baca kitab) sangat 

minim. Disisi lain upaya perombakan ataupun pembaruan tidak dipersiapkan dg matang 

menyentuh aspek subtansial, melainkan hanya menarik minat masyarakat supaya terpikat 

akan tetapi ketika jumlah santri meningkat, penanganan kurang maksimal. 

Menyikapi dinamika yang ada, maka sudah waktunya pesantren kembali pada khittoh 

awal, sebagai Lembaga pencetak ahli-ahli agama dan ulama: pertama, melahirkan insan yang 

mutafaqqih fiddin; kedua, menghayati dan mengamalkan ajaran Islam dg tekun, ikhlas 

semata-2 berbakti, mengabdi kpd Allah SWT; ketiga, menghidupkan sunnah Rasul dan 

menyebarkan ajaran-ajarannya secara kaffah; keempat, berakhlak luhur, berpikir kritis, 

berjiwa dinamis, dan istiqamah; dan kelima, berjiwa besar, kuat mental, fisik, sederhana, 

tahan uji, tawaddu', kasih sayang terhadap sasama, mahabbah dan khasyah serta tawakkal 

kepada Allah SWT. 

Perlu dipertegas bahwa bukan berarti pesantren harus membumi haguskan rumusan-

rumusan tujuan yang ada, melainkan seberapapun banyak tujuan pesantren, yang harus 

menjadi prioritias ialah pencetak kader ulama, karena ulama merupakan pewaris nabi dan 

juga sebagai khalifatul fil ardi 

Dengan demikian, tujuan pendidikan pesantren harus diarahkan dalam rangka 

menjadikan santri sebagai khalifatullah mampu menjalankan tugas kepemimpinan di muka 

bumi, beribadah sebagai hamba Allah, berakhlak mulia, dan mengembangkan segenap 

potensi kehidupan nya, sehingga dapat memperoleh keselamatan dan kese jahteraan hidup di 

dunia dan akhirat. 

b. Reformulasi Kelembagaan. 

Reformulasi kelembagaan pesantren merupakan alter-natif berikutnya, sebagai perpanjangan 

atas perubahan tujuan pendidikan, kerena perubahan tujuan tanpa wadah atau lembaga yang 

memiliki nafas yang sama, akan terjadi kekaburan atas tujuan dan target itu sendiri. Dengan 

kata lain tidak mungkin pembentukkan kader ulama diserahkan pada lembaga formal seperti 

SMP/ MTs, SMA/ MA, karena mereka punya beban menstadarkan dg kurikulum nasional, 

tidak mungkin sebuah lembaga mampu memberlakukan dua kurikulum yang berbeda dengan 

beban dan kajian yang berbeda. 

c. Rekonstruksi kurikulum 



Kurikulum pesantren erat kaitannya dengan kitab salaf, (kitab kuning). Fakta menunjukkan 

bahwa pesantren yang memiliki pendidikan formal seperti SMP/MTs, SMA/MA, kitab salaf 

hanya sebatas pada aspek menjaga kekhasan/tradisi pesantren, bukan sebagai pusat kajian 

secara utuh dan mendalam. Situasi ini wajar, karena institusi punya kewajiban utama untuk 

menyesuaikan dengan standar nasional pendidikan, sementara yang lain dinilai sebagai 

muatan lokal, yang sewaktu-waktu bisa berubah 

Potensi Manusia 

Pada kajian yang dikembangkan Barat, menyatakan bahwa perkembangan manusia 

dipengaruhi oleh faktor bawaan (naitvisme). Kemudian muncul berikutnya berkembang 

kajian teori yang mengajarkan bahwa perkembangan manusia ditentukan oleh lingkungannya 

(empirisme). Kajian teori ketiga sebagai sintesis dari teori sebelumnya, menyatakan bahwa 

perkembanga seseorang ditentukan leh pembawaan dan lingkungan (konvergensi).(Purwanto, 

1992: 14-15). 

Abdul Aziz (1988: 64) menyebutkan dalam konsep Islam, konvergensi inilah yang 

mendekati kebenaran, sebagaimana sabda Nabi Muhammad yang artinya; “Dari Aswad bin 

Muroba’, sesungguhnya Nabi SAW. Bersabda: Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fithrah 

sampai dia mengucapkan (sesuatu) yang bisa mengubah kesuciannya, karena Ibu-Bapak 

(orang tuanyalah) yang menjadikan anak tersebut Yahudi, Nasrani, ataupun Majusi (HR. Abu 

Ya’la, Thabrani, dan Baihawi). Menurut hadis tersebut, manusia membawa kemampuan-

kemampuan. Kemampuan inilah yang disebut pembawaan.  

Ahmad Tafsir ( 1991: 35) juga sepakat dengan pemaknaan fitrah yang dimaksud 

dalam hadis tersebut di atas adalah potensi. Potensi adalah kemampuan. Jadi, fitrah yang 

dimaksud sama dengan pembawaan. Sedangkan Ibu Ayah adalah lingkungan sebagaimana 

yang dimaksud para ahli pendidikan. Kedua faktor inilah yang menentukan perkembangan 

seseorang. 

Dimensi-dimensi Peningkatan Kualitas Sumber Daya Manusia dalam Islam 

 Sejumlah ayat di dalam Al Quran menjelaskan bahwa kualitas Sumber Daya Manusia 

(SDM) dicapai jika individu berada pada tingkat Ulul Albab, sebagaimana disebutkan dalam 

QS. Ali Imron ayat 191. Eminensi Ulul Albab adalah pribadi yang mampu berdaya guna dan 

berhasil gua dalam tiga aktifitas, yaitu dzikir, fikir, dan fi’il (berkarya). Kemampuan berdzikir 

berarti selalu sadar sebagai hamba Allah. Kemampuan berpikir Ulul Albab berarti berpikir 



tentang penciptaan penciptaan langit dan bumi yang ditunjukkan dalam aktifitas nyata 

mencakup tindakan penelitian untuk mengetahui kebesaran Allah. Kemampuan fi’il  

merangkum tiga dimensi. Pertama profesionalisme; kedua, transenden berupa pengabdian 

dan keikhlasan; ketiga, kemaslahatan bagi kehidupan yang didasari rasa tanggungjawab. 

 Menurut Tolhah Hasan (1987: 185), ada tiga dimensi yang harus diperhatikan dalam 

usaha peningkatan kualitas umat, yaitu: 

1. Dimensi kepriadian sebagai manusi, ditunjukkan melalui kemampuan untuk menjaga 

integritas, sikap, tingkah laku, etika dan moralitas yang sesuai dengan pandangan 

masyarakat. 

2. Dimensi produktifitas, yaitu ada suatu hasil yang dilakukan dari usaha individu. Usaha 

yang dilakukan semakin banyak, maka kualitas yang ditunjukkan semakin baik. 

3. Dimensi kreatifitas, yaitu kemampuan seseorang untuk berpikir dan berbuat kreatif, 

menciptakan sesuatu yang berguna bagi dirinya dan masyarakat. 

Kepribadian Muslim 

 Menurut kajian para ahli, muslim yang memiliki pribadi yang berkualitas memiliki 

ciri sebagai berikut: 

a. Memiliki jasmani dan rohani yang kuat 

Kekuatan jasmani dan rohani menunjang individu untuk mampu melaksanakan aktivitas 

hidupnya dengan baik. Islam menganjurkan segala sumber daya yang dimiliki oleh 

jasmani dan rohani harus sehat dan kuat. (Zaini, 1986: 48) 

b. Memiliki keterampilan yang memadai 

Muslim diharapkan memiliki keterampilan yang memadai agar jasmani dan rohani yang 

sehat dan kuat dapat bermanfaat bagi kehidupan. Sebagaimana disebutkan dalam QS. Al 

Anfal ayat 60. (Yunus, 1986: 167) 

c. Memiliki intelektual yang cerdas 

Maksud dari intelektual yang cerdas disini adalah akal yang menguasai ilmu 

pengetahuan dan teknologi juga kreatif sehingga keterampilan yang dimiliki dapat 

bermanfaat. Quran surat Ali Imron ayat 190-191 menjelaskan tentang manusia 

diperintahkan menggunakan sumber daya intelektualnya dengan kegiatan berdzikir dn 

berfikir tentang segala ciptaan Allah di alam ini. Sehingga manusia mampu memperoleh 

kesimpulan bahwa semesta ini bermanfaat seutuhnya. 

d. Melikiki semangat, kesungguhan kerja dan profesiaonal 



Penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dimilikinya mengharuskan untuk 

direalisasikan dalam kehidupan. Harus mengerjakan perbuatan dengan sebaik-baiknya 

dan sungguh-sungguh serta dikerjaka secara profesional sehingga bermanfaat bagi 

dirinya, keluarga, masyarakat, maupun negara. Bekerja dengan kesungguhan harus 

didasari dengan profesionalitas agar mencapai kesuksesan. (Zaini, 1995: 40) 

e. Memiliki akhlak mulia dan berdisiplin 

Melaksanakan sesuatu haruslah disesuaikan dengan norma-norma yang tinggi. Oleh 

karena itu kualitas sumber daya manusia dituntut untuk memiliki akhlak mulia dan 

disiplin. Islam pun menganjurkan agar manusia  melaksanakan pekerjaan harus dengan 

cara yang baik, yang berarti harus memiliki nilai moral dan akhlak. Jika hal ini tidak 

dipatuhi akan terjadi pelanggaran nilai-nilai agama yang dapat membahayakan 

kehidupan bermasyarakat, bangsa bahkan bagi dirinya sendiri. (Zaini: 116) 

f. Memiliki pendirian yang teguh (istiqomah dan bertanggung jawab) 

Muslim dituntut memiliki pendirian teguh baik dalam ucapan maupun perbuatan. Hal ini 

dimaksud agar tidak mudah terjerumus dalam hal-hal yang mencelakakan dirinya. 

Setelah berpendirian teguh, diajarkan pula mempertanggungjawabkannya. Jika ucapan 

dan perbuatan baik, maka harus dipertahanka ahkan ditingkatkan. Jika belum baik harus 

segera diperbaiki. 

g. Mimiliki kemanan dan ketaqwaan yang kuat terhadap Allah 

Muslim yang ideal juga beriman dan bertaqwa kepada Allah dengan benar melalui hati 

yang tunduk, patuh, dan taat menjalankan agamanya dengan amal ibadah baik bersifat 

duniawi seperti bekerjakeras untuk memnuhi kehidupannya, membangun bangsa dan 

negaranya, maupun amalan ukhrawi seperti sholat, zakat, puasa dan haji. Taqwa juga 

memlihara diri dari amarah Allah dengan menjalankan perintahNya. (Nasution, 409) 

 

Pondok Pesantren Pembentuk Kepribadian Muslim yang Kaffah 

 Pembangunan sumber daya manusia tidak terlepas dari pengembangan sosial 

kemasyarakatan. Secara moril sebagaimana melibatkan spiritualitas sosial dalam menata 

lingkungan sosial dengan memanfaatkan sumber daya yang ada. Pesantren harus lebih 

terbuka dan fleksibel melihat realitas sosial, alam, dan lingkungan serta sistem 

kelembagaannnya. Dengan segala kemajuan dan perkembangan ilmu pengetahuan juga 

teknologi, secara praktik harus mampu mendidik dan menyiapkan sumberdaya manusia yang 

berkualitas sesuai dengan tuntutan zaman. (Hasyim, 1988: 95) 



 Kehidupan pesantren yang penuh dengan nilai-nilai, etos, dan budaya sesungguhnya 

sangat tepat untuk membangun peradaban yang luhur. Nilai yang dikebangkan di pesantren 

diantaranya nilai ketauhidan, kemanusiaan, keadilan dan kejujuran, kepedulian terhadap 

makhluk lain, kemandirian, dan kebersahajaan. Pesantren dengan etos yang disandang, 

melakukan amal saleh sesuai dengan kebutuhan dan aspirasi masyarakat. Agar keharmonisan 

bermasyarakat terjaga, pesantren tampil dan tumbuh tanpa menunggu dan berharap imbalan. 

Inilah yang kemudian melahirkan pesantren dalam jumlah besar dengan kekuatan dan 

kekhasannya. (Suprayogo, 2004: 223) 

 Tumbuh kembang pesantren telah mendapat pengakuan dari masyarakat. Keunikan 

sistem dan segala potensinya menjadikan pondok pesantren tetap bangkit dan dianggap 

sebagai solusi alternatif bagi kehidupan bermasyarakat yang modern. Keberadaan pondok 

pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam berusaha menjawab segala tantangan perubahan 

zaman dengan melakukan pembenahan dan pembaharuan pada sistemnya.  

 Pondok pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam non formal memiliki 

potensi dan kedudukan juga peran penting. Sifat kekeluargaan dan keakraban yang menjadi 

ciri khas pondok pesantren menjadikan masyarakat percaya bahwa pondok pesantren mampu 

mempertahankan nilai-nilai tradisi yang baik dan mengambil sesuatu yang baru dengan lebih 

baik. 

 Sebagai solusi alternatif masyarakat, pondok pesantren telah dianggap mampu 

mewujudkan manusia seutuhnya yang memiliki kemampuan dan keterampilan dalam 

penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. Hal ini dapat dijumpai pada perkembangan 

pondik pesantren yang mulai membekali santri didiknya dengan berbagai kegiatan yang 

mengarah pada tujuan pembentukan kepribadian tersebut. Dengan demikian, anggapan 

bahwa pondok pesantren kuno dan tertinggal menjadi terhapus. 

 

KESIMPULAN 

Semangat pembaruan, perubahan, inovasi pendidikan di pesantren menjadi keharusan 

karena itu konsekwensi logis dari era globalisasi dan modernisasi. Akan tetapi 

mempertahankan atau menjaga ruh pesantren sebagai “lembaga pengkaderan calon Ulama” 

tentu jauh lebih penting. Oleh karena hal ini sesuai  kaidah “almuhafadoh ala qodimissholih 

wal akhdudu bil jadidil aslah “ (menjaga tradisi lama dan mengambil hal baru yang  lebih 



baik). Sehingga antara pengapdosian nilai-nilai baru seimbang dg nilai-nilai lama yang 

menjadi subtansi pokoknya.  

Kualitas manusia Indonesia perlu diprioritaskan pada pembangunan jangka panjang. 

Kualitas sumber daya manusia yang dimiliki suatu bangsa dapat dilihat dari sinergistik 

kualitas jasmani dan rohani yang dimiliki individu masyarakat. Dalam istilah lain hal ini 

disebut sebagai dimensi fifik dan non fisik. Melaui pondok pesantren, dimensi-dimensi ini 

dapat dibentuk dari kegiatan-kegiatan yang menjadi kurikulum di dalamnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aziz, Abdul. 1988. Hadits dan Ilmu Haidts untuk MA. Semarang: Penerbit Wicaksana. 

Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren. Jakarta: Sinar Harapan. 

Hasan, Tolhah. 1987. Islam dalam Berbagai Perspektif. Jakarta: PT. Galesa Nusantara. 

Hasyim, M. Yusuf. 1988. Peranan ddan Potensi Pesantren dalam Pembanguna.  Jakarta: 

P3M. 

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: 

Paramadina. 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS. 

Nasution, Harun. Tanpa tahun. Islam Rasional, Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 

Purwanto, Ngalim. 1992.  Psikologi Pendidikan. Bandung: Remaja Rosda Karya. 

Rahardjo, M. Dawam. 1985. Pergulatan Dunia Pesantren Membengun dari Bawah. Jakarta: 

P3M. 

-------------------------. 1985. Pesantren dan Pembaharuan. Jakarta: LP3S.  

Rahardjo, Sudjono. 1982. Profil Pesantren. Jakarta: LP3S. 

Suprayogo, Imam. 2004. Pendidikan Berparadigma Al Quran. Malang: UIN Malang Press.  

Tafsir, Ahmad. 1991. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: PT. Remaja 

Rosydakarya. 

Wahjoetomo. 1997. Perguruan Tinggi Pesantren. Jakarta: Gema Insani Press. 



Yunus, Mahmud. 1986. Terjemahan Al Quran Karim. Bandung: PT. Al Ma’arif) 

Zaini, Syahminan. 1986. Prinsip Dasar Konsepsi Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 

----------------------. 1995. Kehidupan Sosial Seorang Muslim. Jakarta: Kalam Mulia. 

----------------------. Tanpa tahun. Penyakit Rohani dan Pengobatannya. Surabaya: al Islah. 

 


