REKONSTRUSI PEDIDIKAN ISLAM DAN PERAN PESANTREN
DALAM MEMBANGUN KEPRIBADIAN MUSLIM YANG KAFFAH

Oleh : Moh. Mundzir dan Isnawati Nur Afifah Latif*

Abstrac

Resource development is indeed quite basic as a target human development with all
its physical and mental devices. Absorption natural resources and the environment without
including source development human power, will result in the growth of excessive
exploitation. Even will damage the environment, will also destroy potential sources for
humanity's prosperity. But keep in mind that source development human power cannot be
separated from community social development. Because what it means is the abundance of
natural resources, without a form of society harmonious. Morally how it involves social
spirituality in managing their social environment by utilizing existing resources. So the
Islamic boarding schools must be more open and flexible in seeing social reality, nature and
the environment and its institutional system, with all progress and the development of science
and technology in practice must be able to educate and prepare qualified human resources in
accordance with the demands of the times.

In the life of the Islamic boarding schools there are values, ethos and culture in fact, it
IS very appropriate to develop a noble attitude. The values developed are for example: the
values of monotheism, humanity, justice and honesty, concern for other beings, independence
and unity and others. Islamic boarding schools with ethos that are carried, do good deeds
according to the needs and aspirations of the community. On the basis of the aims of guiding
and maintaining harmony, boarding schools appear and grow without waiting and hoping for
rewards from anyone. This is what later gave birth to a large number of Islamic boarding
schools with all their strengths and limitations

Keywords: Islamic Education, Islamic Boarding School, Moslem Personality.

*Moh. Mundzir dan Isnawati Nur Afifah Latif adalah Kaprodi dan Sekprodi PAI Sekolah
Tinggi lImu Tarbiyah Makhdum Ibrahim Tuban.

PENDAHULUAN

Pendidikan pesantren yang berdiri sejak abad ke-16 M, berperan besar bagi kemajuan
pendidikan Islam maupun bagi bangsa Indonesia secara keseluruhan. Pesantren merupakan
salah satu lembaga pembentuk generasi pewaris bangsa yang bermoral melalui kekhasan
budayanya. Institusi pesantren tak lepas dari pengaruh unsur utama yaitu: Kyai, pengurus



pondok, yayasan dan lembaga yang ada di dalam pesantren, jajaran pengasuh, santri dan
alumni, serta unsur bangunan fisik lainnya. Kyai berada pada unsur pusat dalam komunitas
pesantren sebagai pemimpin kegiatan keagamaan seperti imam sholat berjamaan, wiridan,
dan sebagainya. (Dhofier, 1982)

Pada awal berdirinya, pesantren mengajarkan agama sebagai materi ajar. Konsentrasi bidang
agama yang dimiliki tiap pesantren berbeda-beda. Pangkala data pondok pesantren
menyebutkan konsentrasi bidang keagamaan di pesantren meliputi agidah/tauhid, figih/ushul
figih, tasawuf, tafsir, hadis, tahfidzul quran, ilmu hisab/falag, nahwu/sharaf, pendidikan kader
ulama/ustadz, bahasa arab, dan lain sebagainya. Sejak tahun 90an, banyak pesantren yang
menjadi pusat pengembangan dan pengabdian masyarakat.

Rekonstruksi Pendikan Islam

Dengan jumlah tak kurang dari 23.000 buah, dengan sejarah-nya yang panjang, lembaga
pesantren sangat signifikan bagi pengembangan nilai-nilai, ilmu pengetahuan, disamping pe-

gembangan skill serta produsen tokoh-tokoh kaliber regional, nasional maupun internasional.
Tipologi Pesantren

Sejalan dengan perkembangan zaman, pesantren mengalami perubahan. Sebagian pesantren
tetap mempertahankan pola pendidikan pesantren salaf, tetapi sebagian yang lain bersikap
kooperatif terhadap perubahan. Untuk itu, ada dua tipologi pesantren dari sudut pandang ilmu

pengetahuan yang diajarkan, yaitu (1) salaf, dan (2) khalaf.

Permasalahan Pesantren
Terdapat pertanyaan yang menggelitik bagi dunia pesantren:

1. mengapa pada saat jumlah pesantren yang kian meningkat dan berkembang, tapi
belum mampu menghasilkan kader ulama yang potensial seperti para pendahulunya?

2. Mengapa pondok pesantren terdahulu dengan segala keterbatasannya mampu

menghasilkan Ulama yang kaffah bil ilmi wal amal?

Pertanyaan diatas cukup sederhana, mungkin saja tidak terlintas dibenak pemangku
pesantren, karena hampir semua pesantren sedang terlena menggeloranya pengembangan,

pembaruan dan inovasi disegala bidang.



Akan tetapi mereka justru lupa dan bahkan kehilangan ruh dan cita-cita mulia
pesantren yang sesungguhnya, yakni mencetak kader ulama yang tafaqquh fiddin. Oleh
kerana itu paparan ini akan mencoba mendeksripsikan dinamika pendidikan pesantren, dan
sekaligus jawaban atas persoalan persoalan yang sedang mendera.

Persoalan yang Dihadapi dan Rekonstruksi Pendidikan Pesantren
1. Dinamika Pendidikan Pesantren

Eksistensi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tentu tidak diragukan lagi,
namun pergolakan dan dinamika kehidupan masyarakat yang semakin kompleks, semakin
mendewasakan pesantren untuk bersifat arif dalam menyikapinya. Namun demikian bukan
berarti langkah pesantren tanpa kelemahan, melainkan meghadapi sederet persoalan-

persoalan yang belum menemui penyelesaian.
Beberapa Faktor Penyebab

Hasil riset menunjukkan terdapat beberapa faktor yang menyebabkan kondisi tersebut

bisa terjadi:
a. Formalisasi Pendidikan Pesantren

Pada dekade awal beridirinya pesantren, secara kelem-bagaan bersifat independen
artinya pesantren berhak mengelola secara menyeluruh segala aspek yg terdapat didalamnya.
Akan tetapi sejalan dengan perkembangan dunia pendidikan nampaknya pemerintah mulai
melirik, mengadakan pembaruan pesantren dengan gagasan konvergensi kependidikan,
membuka sekolah formal pada lembaga pesantren dan memasukkan materi pelajaran umum

dengan perbandingan 30 % dan pelajaran agama 70%.
Rasionalisasi Pesantren

Rasionalisasi dan bentuk formalisasi pesantren merupakan fakta yang tidak bisa
dipungkiri, namun seharusnya pesantren memiliki prinsip yang mapan dan kokoh, setidaknya
mempertimbangkan bebe-rapa hal, antara lain: Pertama, dengan formalisasi, maka beban

belajar santri akan semakin bertambah berat, apalagi dengan kualitas input (santri) yang



terbatas, Kedua, ketika beban santri semakin berat, memungkinkan timbulnya santri tidak

fokus dalam proses penguasaan ilmunya.
Dampak Rasionalisasi

Perpaduan antar sistem pesantren yang tradisional dan system pendidkan formal dalam
beberpa aspek menimbulkan kelemahan, yaitu menyebabkan pesantren mengalami Kkrisis
identitas, para santrinya canggung dalam penguasaan ilmu agama (Kkitab kuning) dan
kurangnya penguasaan ilmu pengeta huan umum ketika lulusannya dihadapkan dengan
lulusan pendidikan umum. Sedangkan Mujammil Qomar menilai sebagai penyebab
melemahnya independensi pesantren; pesantren tidak bisa lagi secara mutlak menentukan
kebijakan pendidikannya.

Riset di beberapa pondok pesantren menunjukkan: Pertama, formalisasi terkesan pragmatis,
didasarkan pada kebutuhan masyarakat terhadap pesantren dan pertim-bangan jumlah santri;
Kedua, formalisasi pendidikan sebagai upaya pening-katan mutu pendidikan pesantren, meski
pada kenyataannya telah terjebak pada upaya mempertahankan kelangsungan (survive)

pesantren menjadi sebuah sistem pendidikan persekolahan dan madrasah
Globalisasi dan Modernisasi
b. Tuntutan Globalisasi dan modernisasi.

Globalisasi dan modernisasi secara tegas dikata-kan sebagai penyumbang terbesar perubahan
sosial masyarakat, mulai gaya hidup, cara berfikir, berkomunikasi, cara pemenuhan
kebutuhan dlIl. Perilaku yang sangat nyata ialah perubahan motivasi wali santri/santri dalam
memondokkan putra-putrinya. Koentjaraningrat mendefinisikan bahwa modernisasi sebagai
proses pergeseran sikap dan mentalitas warga masyarakat untuk bisa hidup sesuai dg tuntutan

masa Kini.
b. Motivasi Belajar Di Pesantren

Jika periode sebelum tahun 70an orang tua memon-dokkan anak agar memiliki motivasi agar
kelak putra-putrinya menjadi ahli agama, kyai, ulama atau muballigh untuk bisa
dimanfaatkan di kampugnya. Namun sekarang semakin kompleks, selain harapan di atas
terdapat motivasi lain: 1) memperbaiki akhlak dikarenakan ketidak mampuan orang tua untuk

mengawasi, maka dikirimlah ke pesantren, maka tidak heran jika muncul ungkapan



“pesantren sebagai bengkel akhlak”, 2) harapan untuk bisa melanjutkan ke perguruan tinggi

agama yang baik, 3) memiliki keterampilan untuk bekerja.
c. Keterbatasan Masa Studi yang relatif singkat.

Keberahasilan para ulama terdahulu kaffah dalam bidang ilmu agama, ialah mau berusaha
keras, waktu berlajar yang relatif lama dan bahkan berpindah-pindah dari pesantren satu ke
pesantren yang lain. Situasi ini sulit dijumpai di pesantren yang memiliki pendidikan formal,
karena siswa dibatasi oleh masa studi, usia siswa. Secara logika dg waktu yang hanya 3 s/d 6
tahun, dan beban belajar sedemikian banyak, kemampuan berfikir terbatas, maka cukup sulit
jika ingin melampui atau minimal menyamai standar penguasaan keilmuan para kyai ulama

terdahulu.
d. Kurangnya pendekatan spritual.

Proses pendidikan pesantren secara umum dapat dilakukan dengan berbagai metode, dan
pendekatan yang disesuaikan dengan kemampuan/kesiapan santri belajar. Beberapa
pendekatan seperti psikologis, struktural, personal maupun kelompok. Bagi pesantren yang
mengadopsi sistem pendidikan formal, maka pendekatan, metode semua bernuansa modern
dan terencana, rasional dan terstruktur. Bagi pendidikan non pesantren upaya tersebut
dianggap cukup dan memenuhi standarisasi lembaga formal. Namun bagi pesantren itu belum

cukup sampai disitu, dibutuhkan pendekatan spiritual yang menjadi ciri khas pesantren.

Rekonstruksi Pendidikan Pesantren dalam Membangun Kepribadian Muslim yang
Kaffah

a. Rekonstrusksi Tujuan Pendidikan

Dalam penyelenggaraan pendidikan, penetapan tujuan merupakan bagian paling
fondamental, karena la akan menentukan arah, isi, dan langkah pendidikan yang akan
dikembangkan. Dalam formulasi tujuan tidak akan terlepas dari nilai-nilai yang dianut oleh
pelaku pendidikan itu sendiri. Maka tidaklah heran antara satu lembaga pendidikan dengan

lainnya memiliki tujuan yang berbeda, karena berbedanya kepentingan yang ingin dicapai.

Prinsip dasar menempatkan tujuan pesantren, adalah bahwa output pesantren harus
bisa memberikan warna bagi masyarakat, memberikan solusi persoalan-persoalan. Yang
menjadi masalah adalah masyarakat memiliki tuntutan yang berbeda-2, sehingga mendorong

pesantren melakukan pembaruan, perombakan sistem pendidikan. Ironisnya jutru output



semakin tidak jelas. llmu umum tidak bisa matang, pengetahuan agama (baca kitab) sangat
minim. Disisi lain upaya perombakan ataupun pembaruan tidak dipersiapkan dg matang
menyentuh aspek subtansial, melainkan hanya menarik minat masyarakat supaya terpikat
akan tetapi ketika jumlah santri meningkat, penanganan kurang maksimal.

Menyikapi dinamika yang ada, maka sudah waktunya pesantren kembali pada khittoh
awal, sebagai Lembaga pencetak ahli-ahli agama dan ulama: pertama, melahirkan insan yang
mutafaqqgih fiddin; kedua, menghayati dan mengamalkan ajaran Islam dg tekun, ikhlas
semata-2 berbakti, mengabdi kpd Allah SWT; ketiga, menghidupkan sunnah Rasul dan
menyebarkan ajaran-ajarannya secara kaffah; keempat, berakhlak luhur, berpikir Kkritis,
berjiwa dinamis, dan istigamah; dan kelima, berjiwa besar, kuat mental, fisik, sederhana,
tahan uji, tawaddu’, kasih sayang terhadap sasama, mahabbah dan khasyah serta tawakkal
kepada Allah SWT.

Perlu dipertegas bahwa bukan berarti pesantren harus membumi haguskan rumusan-
rumusan tujuan yang ada, melainkan seberapapun banyak tujuan pesantren, yang harus
menjadi prioritias ialah pencetak kader ulama, karena ulama merupakan pewaris nabi dan

juga sebagai khalifatul fil ardi

Dengan demikian, tujuan pendidikan pesantren harus diarahkan dalam rangka
menjadikan santri sebagai khalifatullah mampu menjalankan tugas kepemimpinan di muka
bumi, beribadah sebagai hamba Allah, berakhlak mulia, dan mengembangkan segenap
potensi kehidupan nya, sehingga dapat memperoleh keselamatan dan kese jahteraan hidup di

dunia dan akhirat.
b. Reformulasi Kelembagaan.

Reformulasi kelembagaan pesantren merupakan alter-natif berikutnya, sebagai perpanjangan
atas perubahan tujuan pendidikan, kerena perubahan tujuan tanpa wadah atau lembaga yang
memiliki nafas yang sama, akan terjadi kekaburan atas tujuan dan target itu sendiri. Dengan
kata lain tidak mungkin pembentukkan kader ulama diserahkan pada lembaga formal seperti
SMP/ MTs, SMA/ MA, karena mereka punya beban menstadarkan dg kurikulum nasional,
tidak mungkin sebuah lembaga mampu memberlakukan dua kurikulum yang berbeda dengan

beban dan kajian yang berbeda.

c. Rekonstruksi kurikulum



Kurikulum pesantren erat kaitannya dengan kitab salaf, (kitab kuning). Fakta menunjukkan
bahwa pesantren yang memiliki pendidikan formal seperti SMP/MTs, SMA/MA, kitab salaf
hanya sebatas pada aspek menjaga kekhasan/tradisi pesantren, bukan sebagai pusat kajian
secara utuh dan mendalam. Situasi ini wajar, karena institusi punya kewajiban utama untuk
menyesuaikan dengan standar nasional pendidikan, sementara yang lain dinilai sebagai

muatan lokal, yang sewaktu-waktu bisa berubah
Potensi Manusia

Pada kajian yang dikembangkan Barat, menyatakan bahwa perkembangan manusia
dipengaruhi oleh faktor bawaan (naitvisme). Kemudian muncul berikutnya berkembang
kajian teori yang mengajarkan bahwa perkembangan manusia ditentukan oleh lingkungannya
(empirisme). Kajian teori ketiga sebagai sintesis dari teori sebelumnya, menyatakan bahwa
perkembanga seseorang ditentukan leh pembawaan dan lingkungan (konvergensi).(Purwanto,
1992: 14-15).

Abdul Aziz (1988: 64) menyebutkan dalam konsep Islam, konvergensi inilah yang
mendekati kebenaran, sebagaimana sabda Nabi Muhammad yang artinya; “Dari Aswad bin
Muroba’, sesungguhnya Nabi SAW. Bersabda: Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fithrah
sampai dia mengucapkan (sesuatu) yang bisa mengubah kesuciannya, karena lbu-Bapak
(orang tuanyalah) yang menjadikan anak tersebut Yahudi, Nasrani, ataupun Majusi (HR. Abu
Ya’la, Thabrani, dan Baihawi). Menurut hadis tersebut, manusia membawa kemampuan-

kemampuan. Kemampuan inilah yang disebut pembawaan.

Ahmad Tafsir ( 1991: 35) juga sepakat dengan pemaknaan fitrah yang dimaksud
dalam hadis tersebut di atas adalah potensi. Potensi adalah kemampuan. Jadi, fitrah yang
dimaksud sama dengan pembawaan. Sedangkan Ibu Ayah adalah lingkungan sebagaimana
yang dimaksud para ahli pendidikan. Kedua faktor inilah yang menentukan perkembangan

seseorang.
Dimensi-dimensi Peningkatan Kualitas Sumber Daya Manusia dalam Islam

Sejumlah ayat di dalam Al Quran menjelaskan bahwa kualitas Sumber Daya Manusia
(SDM) dicapai jika individu berada pada tingkat Ulul Albab, sebagaimana disebutkan dalam
QS. Ali Imron ayat 191. Eminensi Ulul Albab adalah pribadi yang mampu berdaya guna dan
berhasil gua dalam tiga aktifitas, yaitu dzikir, fikir, dan fi il (berkarya). Kemampuan berdzikir

berarti selalu sadar sebagai hamba Allah. Kemampuan berpikir Ulul Albab berarti berpikir



tentang penciptaan penciptaan langit dan bumi yang ditunjukkan dalam aktifitas nyata
mencakup tindakan penelitian untuk mengetahui kebesaran Allah. Kemampuan fi’il
merangkum tiga dimensi. Pertama profesionalisme; kedua, transenden berupa pengabdian
dan keikhlasan; ketiga, kemaslahatan bagi kehidupan yang didasari rasa tanggungjawab.

Menurut Tolhah Hasan (1987: 185), ada tiga dimensi yang harus diperhatikan dalam
usaha peningkatan kualitas umat, yaitu:

1. Dimensi kepriadian sebagai manusi, ditunjukkan melalui kemampuan untuk menjaga
integritas, sikap, tingkah laku, etika dan moralitas yang sesuai dengan pandangan
masyarakat.

2. Dimensi produktifitas, yaitu ada suatu hasil yang dilakukan dari usaha individu. Usaha
yang dilakukan semakin banyak, maka kualitas yang ditunjukkan semakin baik.

3. Dimensi kreatifitas, yaitu kemampuan seseorang untuk berpikir dan berbuat kreatif,
menciptakan sesuatu yang berguna bagi dirinya dan masyarakat.

Kepribadian Muslim

Menurut kajian para ahli, muslim yang memiliki pribadi yang berkualitas memiliki

ciri sebagai berikut:

a. Memiliki jasmani dan rohani yang kuat
Kekuatan jasmani dan rohani menunjang individu untuk mampu melaksanakan aktivitas
hidupnya dengan baik. Islam menganjurkan segala sumber daya yang dimiliki oleh
jasmani dan rohani harus sehat dan kuat. (Zaini, 1986: 48)

b. Memiliki keterampilan yang memadai
Muslim diharapkan memiliki keterampilan yang memadai agar jasmani dan rohani yang
sehat dan kuat dapat bermanfaat bagi kehidupan. Sebagaimana disebutkan dalam QS. Al
Anfal ayat 60. (Yunus, 1986: 167)

c. Memiliki intelektual yang cerdas
Maksud dari intelektual yang cerdas disini adalah akal yang menguasai ilmu
pengetahuan dan teknologi juga kreatif sehingga keterampilan yang dimiliki dapat
bermanfaat. Quran surat Ali Imron ayat 190-191 menjelaskan tentang manusia
diperintahkan menggunakan sumber daya intelektualnya dengan kegiatan berdzikir dn
berfikir tentang segala ciptaan Allah di alam ini. Sehingga manusia mampu memperoleh
kesimpulan bahwa semesta ini bermanfaat seutuhnya.

d. Melikiki semangat, kesungguhan kerja dan profesiaonal



Penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dimilikinya mengharuskan untuk
direalisasikan dalam kehidupan. Harus mengerjakan perbuatan dengan sebaik-baiknya
dan sungguh-sungguh serta dikerjaka secara profesional sehingga bermanfaat bagi
dirinya, keluarga, masyarakat, maupun negara. Bekerja dengan kesungguhan harus
didasari dengan profesionalitas agar mencapai kesuksesan. (Zaini, 1995: 40)

e. Memiliki akhlak mulia dan berdisiplin
Melaksanakan sesuatu haruslah disesuaikan dengan norma-norma yang tinggi. Oleh
karena itu kualitas sumber daya manusia dituntut untuk memiliki akhlak mulia dan
disiplin. Islam pun menganjurkan agar manusia melaksanakan pekerjaan harus dengan
cara yang baik, yang berarti harus memiliki nilai moral dan akhlak. Jika hal ini tidak
dipatuhi akan terjadi pelanggaran nilai-nilai agama yang dapat membahayakan
kehidupan bermasyarakat, bangsa bahkan bagi dirinya sendiri. (Zaini: 116)

f.  Memiliki pendirian yang teguh (istigomah dan bertanggung jawab)
Muslim dituntut memiliki pendirian teguh baik dalam ucapan maupun perbuatan. Hal ini
dimaksud agar tidak mudah terjerumus dalam hal-hal yang mencelakakan dirinya.
Setelah berpendirian teguh, diajarkan pula mempertanggungjawabkannya. Jika ucapan
dan perbuatan baik, maka harus dipertahanka ahkan ditingkatkan. Jika belum baik harus
segera diperbaiki.

g. Mimiliki kemanan dan ketagwaan yang kuat terhadap Allah
Muslim yang ideal juga beriman dan bertagwa kepada Allah dengan benar melalui hati
yang tunduk, patuh, dan taat menjalankan agamanya dengan amal ibadah baik bersifat
duniawi seperti bekerjakeras untuk memnuhi kehidupannya, membangun bangsa dan
negaranya, maupun amalan ukhrawi seperti sholat, zakat, puasa dan haji. Tagwa juga
memlihara diri dari amarah Allah dengan menjalankan perintanNya. (Nasution, 409)

Pondok Pesantren Pembentuk Kepribadian Muslim yang Kaffah

Pembangunan sumber daya manusia tidak terlepas dari pengembangan sosial
kemasyarakatan. Secara moril sebagaimana melibatkan spiritualitas sosial dalam menata
lingkungan sosial dengan memanfaatkan sumber daya yang ada. Pesantren harus lebih
terbuka dan fleksibel melihat realitas sosial, alam, dan lingkungan serta sistem
kelembagaannnya. Dengan segala kemajuan dan perkembangan ilmu pengetahuan juga
teknologi, secara praktik harus mampu mendidik dan menyiapkan sumberdaya manusia yang

berkualitas sesuai dengan tuntutan zaman. (Hasyim, 1988: 95)



Kehidupan pesantren yang penuh dengan nilai-nilai, etos, dan budaya sesungguhnya
sangat tepat untuk membangun peradaban yang luhur. Nilai yang dikebangkan di pesantren
diantaranya nilai ketauhidan, kemanusiaan, keadilan dan kejujuran, kepedulian terhadap
makhluk lain, kemandirian, dan kebersahajaan. Pesantren dengan etos yang disandang,
melakukan amal saleh sesuai dengan kebutuhan dan aspirasi masyarakat. Agar keharmonisan
bermasyarakat terjaga, pesantren tampil dan tumbuh tanpa menunggu dan berharap imbalan.
Inilah yang kemudian melahirkan pesantren dalam jumlah besar dengan kekuatan dan

kekhasannya. (Suprayogo, 2004: 223)

Tumbuh kembang pesantren telah mendapat pengakuan dari masyarakat. Keunikan
sistem dan segala potensinya menjadikan pondok pesantren tetap bangkit dan dianggap
sebagai solusi alternatif bagi kehidupan bermasyarakat yang modern. Keberadaan pondok
pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam berusaha menjawab segala tantangan perubahan

zaman dengan melakukan pembenahan dan pembaharuan pada sistemnya.

Pondok pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam non formal memiliki
potensi dan kedudukan juga peran penting. Sifat kekeluargaan dan keakraban yang menjadi
ciri khas pondok pesantren menjadikan masyarakat percaya bahwa pondok pesantren mampu
mempertahankan nilai-nilai tradisi yang baik dan mengambil sesuatu yang baru dengan lebih
baik.

Sebagai solusi alternatif masyarakat, pondok pesantren telah dianggap mampu
mewujudkan manusia seutuhnya yang memiliki kemampuan dan keterampilan dalam
penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. Hal ini dapat dijumpai pada perkembangan
pondik pesantren yang mulai membekali santri didiknya dengan berbagai kegiatan yang
mengarah pada tujuan pembentukan kepribadian tersebut. Dengan demikian, anggapan
bahwa pondok pesantren kuno dan tertinggal menjadi terhapus.

KESIMPULAN

Semangat pembaruan, perubahan, inovasi pendidikan di pesantren menjadi keharusan
karena itu konsekwensi logis dari era globalisasi dan modernisasi. Akan tetapi
mempertahankan atau menjaga ruh pesantren sebagai “lembaga pengkaderan calon Ulama”
tentu jauh lebih penting. Oleh karena hal ini sesuai kaidah “almuhafadoh ala godimissholih

wal akhdudu bil jadidil aslah “ (menjaga tradisi lama dan mengambil hal baru yang lebih



baik). Sehingga antara pengapdosian nilai-nilai baru seimbang dg nilai-nilai lama yang

menjadi subtansi pokoknya.

Kualitas manusia Indonesia perlu diprioritaskan pada pembangunan jangka panjang.
Kualitas sumber daya manusia yang dimiliki suatu bangsa dapat dilihat dari sinergistik
kualitas jasmani dan rohani yang dimiliki individu masyarakat. Dalam istilah lain hal ini
disebut sebagai dimensi fifik dan non fisik. Melaui pondok pesantren, dimensi-dimensi ini

dapat dibentuk dari kegiatan-kegiatan yang menjadi kurikulum di dalamnya.

DAFTAR PUSTAKA
Aziz, Abdul. 1988. Hadits dan llmu Haidts untuk MA. Semarang: Penerbit Wicaksana.
Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren. Jakarta: Sinar Harapan.
Hasan, Tolhah. 1987. Islam dalam Berbagai Perspektif. Jakarta: PT. Galesa Nusantara.

Hasyim, M. Yusuf. 1988. Peranan ddan Potensi Pesantren dalam Pembanguna. Jakarta:
P3M.

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta:

Paramadina.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Nasution, Harun. Tanpa tahun. Islam Rasional, Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan.
Purwanto, Ngalim. 1992. Psikologi Pendidikan. Bandung: Remaja Rosda Karya.

Rahardjo, M. Dawam. 1985. Pergulatan Dunia Pesantren Membengun dari Bawah. Jakarta:
P3M.

------------------------- . 1985. Pesantren dan Pembaharuan. Jakarta: LP3S.
Rahardjo, Sudjono. 1982. Profil Pesantren. Jakarta: LP3S.
Suprayogo, Imam. 2004. Pendidikan Berparadigma Al Quran. Malang: UIN Malang Press.

Tafsir, Ahmad. 1991. lImu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: PT. Remaja
Rosydakarya.

Wahjoetomo. 1997. Perguruan Tinggi Pesantren. Jakarta: Gema Insani Press.



Yunus, Mahmud. 1986. Terjemahan Al Quran Karim. Bandung: PT. Al Ma’arif)
Zaini, Syahminan. 1986. Prinsip Dasar Konsepsi Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.
---------------------- . 1995. Kehidupan Sosial Seorang Muslim. Jakarta: Kalam Mulia.

---------------------- . Tanpa tahun. Penyakit Rohani dan Pengobatannya. Surabaya: al Islah.



