PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI ERA INFORMASI SEBAGAI
PEMBENTUKAN AKHLAK PESERTA DIDIK
Oleh : Hibrul Umam*

Abstrak

Islamic religious education is an urgent matter to be studied for every human being,
especially Muslims, because these subjects are very important for students especially
in public schools. If not surprised, many students commit crimes everywhere, such as
robbing, doing sex outside of marriage, disobeying both parents, not performing
prayer and so on. So do not be surprised if Islamic religious education subjects are
expected to be able to provide a thirst for their thirst (students) for the meaning of
life and the importance of the future. Because Islamic religious education has a
principle as a process of self-development, free education, education that is full of
human and divine values, principles of life balance, principles of equality, principles
of a lifetime, and self-principles. Islamic religious education subjects at least provide
or shape the character of students especially in public schools with various
approaches both cognitive, affective, and behavioral.

Kata Kunci: Islamic religious education, Moral Formation, Students

*Hibrul Umam adalah Dosen Prodi PAI Sekolah Tinggi llImu Tarbiyah Makhdum
Ibrahim Tuban.

A. Pendahuluan

Pada era informasi dan pasar bebas, perkembangan teknologi dan informasi
yang begitu cepat persaingan antar industri semakin ketat dalam menghasilkan
produksi yang lebih efektif, efisien, dan serba cepat. Perkembangan teknologi dan
informasi yang cepat, perlu diimbangi dengan kualitas sumber daya manusia (SDM)
yang tangguh (Sugeng Listyo, 2013:7) Di sisi lain masih banyak Kkita temui
kenakalan di kalangan pelajar dan mahasiswa, adanya tawuran antar pelajar,
kebiasaan “menyontek” pada saat ulangan/ujian, keinginan lulus dengan cara mudah
tanpa kerja keras/belajar, mulai bergesernya etika/ sopan santun, rendahnya
kejujuran, rendahnya tanggungjawab dan kedisiplin, internetan saat sedang kuliah,
banyak kasus gadis pergi dari rumahnya dengan teman yang baru dikenal lewat
facebook dan lain-lain. Ini semua menunjukkan betapa rapuhnya karakter di

kalangan pelajar di lingkungan sekolah umum.



Proses perkembangan karakter pada seseorang siswa di sekolah umum
dipengaruhi oleh banyak faktor yang khas baik faktor bawaan (nature) dan
lingkungan (nurture) dimana orang yang bersangkutan tumbuh dan berkembang (Sri
Palupi, 2011). Sebenarnya pembentukan karakter siswa sudah dilakukan di berbagai
perguruan tinggi baik negeri maupun swasta termasuk dengan mengikuti organisasi-
organisasi yang ada di dalamnya, namun dalam hal itu semua masih belum
membentuk secara jeneral kepada mahasiswa khususnya dalam karakter mahasiswa.
Maka dengan tersebut diperlukan jalan lain yang diharapkan mampu secara benar-
benar membentuk karakter mahasiswa yaitu dengan melalui “Pendidikan Agama
Islam”, karena ilmu tersebut diharapkan mampu memberikan kontribusi yang
signifikan dalam pembentukan karakter mahasiswa di perguruan tinggi, baik di
perguruan tinggi negeri maupun swasta.

Menurut Azyumardi Azra bahwa ada beberapa masalah pokok di lingkungan
perguruan tinggi yaitu menyangkut krisis mentalitas dan moral mahasiswa yang turut
menjadi akar krisis mentalitas dan moral di lingkungan perguruan tinggi. Hal
tersebut disebabkan dengan beberapa faktor diantaranya adalah: (Azyumardi Azra |,
2012:20-21) pertama, arah pendidikan telah kehilangan obyektivitasnya., Kedua,
proses pendewasaan diri tidak berlangsung baik di lingkungan sekolah umum.
Ketiga, proses pendidikan di sekolah umum sangat membelenggu siswa dan bahkan
juga dosen. Keempat, beban kurikulum yang demikian berat, lebih parah lagi hampir
sepenuhnya diorientasikan pada pengembangan ranah kognitif belaka. Kelima,
meskipun ada materi yang dapat menumbuhkan rasa afeksi seperti mata kuliah
agama ia umumnya disampaikan dalam bentuk verbalisme, yang juga disertai dengan
rote-memorizing. Keenam, pada saat yang sama siswa dihadapkan kepada nilai-nilai
yang sering bertentangan (contradictory set of values). Ketujuh, para siswa
mengalami kesulitan dalam mencari contoh teladan yang baik (uswah hasanah/living
moral exemplary) di lingkungannya.

Masalah-masalah tersebut perlu adanya keseriusan, sehingga nantinya para
siswa menemukan solusinya dalam masalah yang mereka hadapi. Karena seperti
apapun sekolah umum perlu bergerak secara cepat untuk mengatasi masalah-masalah
yang berkaitan dengan masalah etika atau karakter yang yang terjadi di lingkungan

sekolah umum. Memang untuk menghadapi itu semua tidak mudah, karena itu semua



berkaitan dengan banyak orang, perlu dirumuskan secara bersama, sehingga hasilnya
akan maksimal pula. Dengan demikian, maka pembelajaran pendidikan agama Islam
adalah sebagai solusinya untuk untuk memberikan dan pembentukan karakter

terhadap siswa di sekolah umum.

B. Pendidikan Agama Islam dalam Kehidupan peserta didik
1. Kebutuhan Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam

Sebagaimana pengertian tentang pendidikan agama Islam dapat diartikan
bimbingan secara sadar oleh pendidik terhadap perkembangan jasmani dan rohani
peserta didik menuju terbentuknya kepribadian yang utama. Maka, pendidikan
agama Islam dipandang sebagai salah satu aspek yang memiliki peranan pokok
dalam membentuk generasi muda agar memiliki kepribadian yang utama. Dengan
pengertian tersebut, unsur-unsur yang ada dalam pendidikan agama Islam
mempunyai ciri khas yaitu: 1) Membantu pembentukan akhlak yang mulia, 2) Usaha
(kegiatan) yang bersifat membimbing dan dilakukan secara sadar, 3) Pendidik atau
pembimbing, 4) Peserta didik, 5) Bimbingan yang mempunyai dasar dan tujuan, dan
6) Menyiapkan pelajaran dari segi profesional, teknis, supaya dapat menguasai
profesi, dan kerampilan tertentu agar ia dapat mencapai rezeki dalam hidup
disamping memelihara segi kerohanian.( Zuhairini, dkk , 2004: 1)

Tujuan pendidikan agama Islam menurut Zakiah Daradjad yaitu membina
manusia beragama berarti manusia yang mampu melaksanakan ajaran-ajaran agama
Islam dengan baik dan sempurna, sehingga tercermin pada sikap dan tindakan dalam
seluruh kehidupannya, dalam rangka mencapai kebahagiaan dan kejayaan dunia dan
akhirat. Yang dapat dibina melalui pengajaran agama yang intensif dan efektif.(
Zakiah Daradjad,1995:172).

Dengan kata lain bahwa tujuan hidup setiap Muslim adalah menghambakan
diri kepada-Nya. Hal ini sesuai dengan rirman Allah Q.S. Ali-Imron ayat 102 yang
berbunyi:

sl & 1 G 5 v a0 e ) Bisia ) ol Iy
Artinya:”Wahai orang-orang yang beriman, bertagwalah kamu kepada Allah

dengan sebenar-benarnya tagwa dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan

muslim berserah diri kepada Allah”.



Artinya berserah diri inilah merupakan tujuan akhir dari proses hidup dan ini
merupakan isi kegiatan pendidikan. Ini akhir dari proses pendidikan yang dapat
dianggap sebagai tujuan akhir dari pendidikan Agama Islam. Jadi menurut al-Ghazali
ada dua tujuan pendidikan yang ingin dicapai sekaligus, pertama kesempurnaan
manusia yang bertujuan mendekatkan diri, dalam arti kualitatif kepada Allah Swt,
kedua kesempurnaan manusia yang dimaksud adalah kebahagiaan di dunia dan
akhirat. Untuk menjadikan insan kamil (manusia paripurna) tidaklah tercipta dalam
sekejap mata, tetapi mengalami proses yang panjang dan ada prasyarat-prasyarat
yang harus dipenuhi di antaranya mempelajari beberapa ilmu, mengamalkannya dan
menghadapi berbagai cobaan yang mungkin terjadi dalam proses pendidikan itu.

Marimba dalam bukunya Pengantar filsafat Pendidikan Islam, menyatakan
tujuan akhir pendidikan agama Islam adalah terbentuknya kepribadian Muslim. Dari
beberapa pendapat tersebut di atas maka dapat ditarik suatu pengertian bahwa tujuan
pendidikan agama Islam yaitu mencapai keseimbangan pertumbuhan diri pribadi
manusia Muslim secara menyelurun melalui latihan kejiwaan, akal pikiran,
kecerdasan, perasaan dan pancaindera sehingga memiliki kepribadian yang utama.
Oleh karena itu, pendidikan agama Islam harus mengembangkan seluruh aspek
kehidupan manusia baik spiritual, intelektual, imajinasi (fantasi), jasmani,
keilmiahan, bahasa, serta mendorong aspek-aspek itu ke arah kebaikan atau
kesempurnaan hidup.( Marimba,1985: 8).

Dengan menguraikan yang berkaitan dengan pengertian PAI dan tujuan
PAI, maka jelas bahwa mata pelajaran PAI di sekolah umum sangat penting, karena
dengan mata pelajaran tersebut diharapkan mampu memberikan pendidikan yang
mengarah pada akhlak atau etika seorang anak/siswa dalam kehidupan sehari-
harinya. Selain itu pula pendidikan agama Islam tidak hanya mengajarkan tentang
shalat, puasa, zakat dan haji, namun pendidikan agama Islam di sekolah memberikan
wawasan kepada peserta secara universal. Sehingga peserta didik memahami tentang
PAI di sekolah umum bukan sekedar kebutuhan mata pelajaran belaka akan tetapi

mata pelajaran tersebut memberikan sumbangsih wawasan yang luas.

2. Prinsip-prinsip Pendidikan Agama Islam
Prinsip-prinsip pendidikan agama Islam yang biasa diterapkan di sekolah

antara lain yaitu:( Marimba,1985:83) pertama, pendidikan agama Islam sebagai suatu



proses pengembangan diri. Manusia adalah makhluk paedagogik, yaitu makhluk
Allah yang dapat dididik dan dapat mendidik. Potensi ini merupakan pemberian
Allah berupa akal-pikiran, perasaan, nurani, yang akan dijalankan manusia baik
sebagai makhluk individu maupun sebagai makhluk yang bermasyarakat. Potensi
yang besar tidak akan bisa kita manfaatkan jika kita tidak berusaha untuk
mengaktifkan, mengembangkan dan melatihnya. Hal itu membutuhkan sebuah
proses yang akan memakan waktu, tenaga bahkan biaya, tetapi mengingat potensi
yang luar biasa yang kita akan raih hal itu tidak ada artinya apa-apa. Jadi pendidikan
adalah proses untuk mengembangakan potensi diri.

Kedua, pendidikan Islam adalah pendidikan yang bebas. Manusia merupakan
makhluk ciptaan Allah yang diberikan kebebasan dalam berkehendak dan
memilih,namun kebebasan yang dimiliki oleh manusia harus tetap berada dalam
aturan-aturan yang telah ditetapkan oleh Allah sebagai pencipta dari manusia
tersebut agar kehidupan manusia berjalan di atas rel yang telah ditentukan Allah
untuk mencapai keselamatan di dunia dan di akhirat nanti.( Zakiah Daradjad’ 1983:87).
Dalam hal ini pendidik bertuugas mengarahkan dan menuntun peserta didik dalam
kehidupannya.

Ketiga, pendidikan Islam penuh dengan nilai insaniah dan ilahiyah. Sumber
akhlak manusia yang terbaik adalah agama Islam dimana kedudukan akhlak
sangatlah penting sebagai pelengkap dalam menjalankan fungsi kemanusiaan di
bumi. Pendidikan merupakan proses pembinaan akhlak pada jiwa. Meletakkan nilai-
nilai moral pada anak didik harus diutamakan. Nilai-nilai ketuhanan harus
dikedepankan, pendidikan Islam haruslah memperhatikan pendidikan akhlak atau
nilai dalam setiap pelajaran dari tingkat dasar sampai tingkat tertinggi dan
mengutamakan fadhilah dan sendi moral yang sempurna.

Keempat, prinsip keseimbangan hidup. Dalam pendidikan Islam prinsip
keseimbangan meliputi; (1) keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat, (2)
Keseimbangan antara kebutuhan jasmanai dan rohani, (3) Keseimbangan antara
kepentingan individu dan sosial, dan (4) Keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan
amal. Prinsip ini telah ditegaskan dalam al-Qur'an dan carilah pada apa yang telah
dianugerahkan kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan jaganlah kamu



melupakan kebahagiaan dari kenikmatan duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang
lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu.

Kelima, prinsip persamaan. Kesempatan belajar dalam Islam sama antara
laki-laki dan perempuan, oleh karena itu kewajiban untuk menuntut ilmu juga sama.
Sistem pendidikan tidak mengenal perbedaan dan tidak membeda-bedakan latar
belakang orang itu jika dia mau menuntut ilmu. Semua punya potensi yang sama
untuk di didik dan punya kesempatan yang sama untuk memproses diri dalam
pendidikan.

Keenam, prinsip seumur hidup, sepanjang masa. Pendidikan yang dianjurkan
tidak mengenal batas waktu, tidak mengenal umur. Seumur hidup manusia harunya
terdidik, mulai dari lahir sampai ke liang lahat. Seluruh kehidupan kita digunakan
sebagai proses pendidikan, sebagai proses untuk menjadi hamba yang baik, menjadi
insan kamil.

Ketujuh, prinsip diri. Orang telah kehilangan kepercayaan kepada diri sendiri.
Sebenarnya sudah mati sebelum mereka hidup, sebab tidak bisa melihat dunia
dengan potensi panca indranya sendiri. Manusia adalah makhluk yang sempurna
dengan berbekal akal, perasaan yang bisa dikembangkan. dengan inilah harkat
manusia Isebih tinggi di banding makhluk lainnya. Atau bahkan karena akalnyapun

manusia bisa unggul dari manusia satu dengan manusia lainnya.

3. Metode Pembelajaran PAI di Era Informasi

Secara garis besar beberapa ahli juga menjelaskan hal yang sama tentang
metode-metode pembelajaran yang bisa dipakai dalam PAI sebagaimana yang
disebutkan. Berbagai macam metode pendidikan agama Islam bahwa dalam
implikasinya tidak hanya menggunakan satu metode, namun tergangtung dari
kebutuhan itu sendiri. Dalam belajar mengajar terkandung dua kegiatan pokok, yaitu
kegiatan guru dalam mengajar dan kegiatan murid dalam belajar-mengajar pada
umumnya diartikan sebagai usaha guru untuk menciptakan kondisi-kondisi atau
mengatur lingkungan sedemikian rupa sehingga terjadi interaksi antara murid dengan
lingkungannya, termasuk guru, alat pelajaran, kurikulum dan instrument pendidikan
pendidikan lainnya yang disebut proses belajar sehingga tercapai tujuan pelajaran
yang telah ditetapkan. Berbagai macam teori belajar telah dikenal dan masing-

masing dapat memberi sumbangan tertentu mengenal proses belajar. Namun



demikian, belum ada satu teori belajar yang dapat dijadikan pegangan untuk segala
jenis belajar karena berbagai jenis belajar ditentukan menurut tujuannya.

Dengan demikian, ada sejumlah cara yang dapat ditempuh atau sejumlah
metode interaksi yang dapat dipertimbangkan sebagai alternatif-alternatif untuk
membina tingkah laku belajar secara edukatif dalam berbagai peristiwa interaksi. Di
antara kemungkinan-kemungkinan yang dapat ditempuh adalah sebagai berikut: 1)
Menyampaikan penerapan atau informasi melalui metode ceramah, 2) Membuka
dialog melalui kegiatan tanya jawab 3) Mencari berbagai alternatif pemecahan
masalah melalui diskusi, 4) Meningkatkan ketrampilan melalui berbagai latihan siap,
(drill) 5) Memberikan contoh dan memperjelas pengalaman dengan melalui
demontrasi dan eksperimen, 6) Memupuk pengetahuan melalui pelaksanaan tugas
dan simulasi, 7) Memperluas dan memperkaya pengalaman melalui karyawisata, 8)
Memupuk kerja sama atau gotong-royong melalui pengalaman kerja, 9) kelompok
dan tugas-tugas diluar sekolah, 10) Memerankan cara tingkah laku dengan cara
berperan menjadi pemain atau sosio drama, 11) Menerapkan kerja sama antar
kelompok peserta didik dengan menggunakan sistem regu, 12) Memupuk kreativitas,
berpikir kritis dan analisis dengan menggunakan metode proyek (Achmad Patoni,
2013:133).

Dalam pendidikan agama Islam, hampir semua bahan dan materinya dapat
disampaikan dengan metode ceramah, baik yang menyangkut akidah, syariah,
maupun, akhlak. Hanya saja di dalam penerapannya hendaknya dipadukan dengan
metode-metode yang lain sekiranya memungkinkan dan dibantu alat-alat bantu
mengajar lainnya serta peragaan.

Dengan berbagai uraian tersebut di atas, maka jelas bahwa nilai-nilai
pembelajaran pendidikan agama Islam memberikan kontribusi yang sangat luar biasa
bagi perubahan-perubahan karakter siswa. Dalam pendidikan agama Islam
memberikan sumbangsih khususnya dalam pembentukan karakter siswa yang positif
(Mulyasa’ 2007:111). Karena seperti apapun pendidikan agama Islam khususnya di
sekolah umum sangat membantu dalam pembentukan karakter siswa, sehingga siswa
sangat terbantu dalam proses pembelajaran PAL.

Sebagai mata pelajaran, pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peranan
penting dalam penyadaran nilai-nilai agama Islam kepada peserta didik. Muatan mata



pelajaran yang mengandung nilai, moral, dan etika agama menempatkan PAI pada
posisi terdepan dalam pengembangan moral beragama peserta didik. Hal itu
sekaligus berimplikasi pada tugas-tugas dosen PAI yang kemudian dituntut lebih
banyak perannya dalam penyadaran nilai-nilai keagamaan.( Rohmat Mulyana
,2004:198).

Beberapa karakteristik PAI sebagai mata pelajaran sebagai berikut: 1) PAI
merupakan mata kuliah yang dikembangkan dari ajaran-ajaran pokok agama Islam,
2) PAI bertujuan membentuk siswa agar beriman dan bertagwa kepada Allah Swt.
Serta memiliki akhlak mulia, 3) PAI mencakup tiga kerangka dasar, yaitu aqidah,
syariah, dan akhlak, dan 4) PAI bertujuan memberikan motivasi untuk meningkatkan
skill-skill yang mereka miliki.

Berdasarkan karakteristik di atas, maka PAI jelas berbeda dengan mata
pelajaran lainnya. Muatan inti PAI adalah nilai-nilai kebenaran dan kebaikan (juga
keindahan) yang berasal dari wahyu. Nilai-nilai itu tercakup dalam tiga kerangka
dasar PAI yang harus dikusai oleh peserta didik atau siswa (Winarno Surahmat,
2000:94).

Apabila hal itu dikaitkan dengan pendidikan nilai, maka persoalan utama
yang menjadi tanggungjawab guru PAI adalah bagaimana agar pengetahuan tentang
tiga kerangka dasar itu menyatu dengan kesadaran yang optimal terhadap nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya. Walaupun mudah diprediksi bahwa belajar sebuah
ayat al-Qur’an atau al-Hadis secara inherent melibatkan nilai, perlu dipikirkan cara-
cara terbaik agar peserta didik, selain hafal dan mengerti, juga ia memiliki kesadaran
yang tinggi untuk melakukannya. Oleh karenanya, kebiasaan mengajar yang terjadi
selama ini memerlukan perluasan cara yang lebih eksploratif baik induktif maupun
deduktif.

C. Pembentukan Ahkalaq Peserta didik

1. Pendekatan Ahkalaq Peserta didik
Sebelum membahas tentang akhalaq peserta didik setidaknya terlebih dahulu
memahami tentang kata-kata “pembentukan”. Dalam kamus besar bahasa Indonesia
bahwa pembentukan adalah proses, cara dan perbuatan membentuk. Dengan

demikian, maka dapat dipahami bahwa pembentukan merupakan sebuah proses atau



cara dalam melakukan aktivitas. Namun hal ini tidak akan berarti tanpa ada sebuah
sisipan dari kata lain (Pusat Bahasa Deparetemen Pendidikan Nasional, 2007:136).

Pengertian karakter menurut Pusat Bahasa Depdiknas adalah “bawaan, hati,
jiwa, kepribadian, budi pekerti, perilaku, personalitas, sifat, tabiat, temperamen, dan
watak”. Adapun berkarakter adalah berkepribadian, berperilaku, bersifat, bertabiat
dan berwatak. Menurut Tadkiroatun Musfiroh karakter mengacu kepada serangkaian
sikap (attitude), perilaku (behavior), motivasi (motivation) dan keterampilan (skill).
Karekter berasal dari kata Yunani yang berarti “to mark” atau menandai dan
memfokuskan bagaimana mengaplikasikan nilai kebaikan dalam bentuk tindakan
atau tingkah laku sehingga orang yang tidak jujur, kejam, rakus dan perilaku jelek
lainnya dikatakan orang berkarakter jelek. Sebaliknya, orang yang berperilakunya
sesuai dengan kaidah moral disebut dengan berkarakter mulia, sekaligus mampu
berprilaku yang sesuai dengan norma-norma yang ada baik agama, social maupun
adat yang ada(Tadkiroatun Musfiroh,2011:93).

Menurut Hersh, setidaknya ada lima pendekatan yang sering digunakan oleh
para pakar pendidikan yaitu; (1) pendekatan pengembangan rasional, (2) pendekatan
pertimbangan, (3) pendekatan klarifikasi nilai, (4) pendekatan pengembangan moral
kognitif, dan (5) pendekatan perilaku sosial.( R.H., Miller J.P. Hersh & Fielding,
G.D,1980:170). Terkait dengan itu, Elias mengklarifikasikan berbagai teori yang
berkembang menjadi tiga yaitu (1) pendekatan kognitif, (2) pendekatan afektif, dan
(3) pendekatan perilaku. Klasifikasi ini menurut Rest didasarkan pada tiga unsur
moralitas, yang biasa menjadi tumpuan kajian psikologi, yaitu perilaku, kognisi, dan
afeksi.(J.R. Rest,1992:71).

Kajian tentang aneka pendekatan pendidikan karakter dalam pembahasan
berikut didasarkan pada aneka pendekatan seperti yang telah dikaji dan dirumuskan
tipologinya dengan jelas oleh Superka. Ketika menyelesaikan pendidikan tingkat
doktor di University of California, Berkeley, tahun 1973 dalam bidang pendidikan
menengah Superka telah melakukan kajian dan merumuskan tipologi dari berbagai
pendekatan pendidikan karakter yang berkembang dan digunakan dalam dunia
pendidikan. Dalam kajian tersebut dibahas delapan pendekatan pendidikan nilai
berdasarkan kepada berbagai literatur dalam bidang psikologi, sosiologi, filosofi, dan

pendidikan yang berhubungan dengan nilai. Selanjutnya, berdasarkan hasil



pembahasan dengan para pendidik dan alasan-alasan praktis dalam penggunaannya
di lapangan, berbagai pendekatan tersebut telah diringkas menjadi lima tipologi
pendekatan, yaitu (1) pendekatan penanaman nilai (inculcation approach), (2)
pendekatan perkembangan moral kognitif (cognitive moral development approach),
(3) pendekatan analisis nilai (values analysis approach), (4) pendekatan klarifikasi
nilai (values clarification approach), dan (5) pendekatan pembelajaran berbuat
(action learning approach). Uraian lebih lanjut dalam pembahasan ini akan
didasarkan pada lima pendekatan tersebut. Kelima pendekatan ini, selain telah dikaji
dan dirumuskan tipologinya dengan jelas oleh Superka, juga dipandang sesuai dan
bermanfaat dalam pelaksanaan pendidikan karakter di Indonesia.

2. Penerapan Nilai-nilai Pembentukan akhalaq peserta didik di era
informasi

Setidaknya dalam penerapan nilai-nilai pembentukan karakter siswa di
sekolah sangatlah luas, maka dalam penulisan ini penulis sengaja mengambil dengan
model iqra’, fikir dan dzikir. Hal tersebut mampu membentuk karakter siswa yang
matang, karena kalau berbicara masalah pendidikan agama Islam sangat luas, maka
bagi penulis cukup tiga tersebut dalam pembentukan karakter siswa. Dalam istilah
yang sering digunakan oleh banyak kalangan khususnya para kalangan akademisinya
bahwa istilah life long education (belajar sepanjang hayat). UNESCO mencanangkan
empat pilar pendidikan, yaitu: (1) learning to know, yang juga berarti learning to
learn, vyaitu belajar untuk memperoleh pengetahun dan untuk melakukan
pembelajaran selanjutnya, (2) learning to do, yaitu belajar untuk memiliki
kompetensi dasar dalam berhubungan dengan situasi dan tim kerja yang berbeda-
beda, (3) learning to life together, yaitu belajar untuk mampu mengapresiasi dan
mengamalkan kondisi saling ketergantungan, keanekaragaman, memahami dan
pendamaian intern dan antar bangsa, dan (4) learning to be, yaitu belajar untuk
mengaktualisasikan diri sebagai individu dengan kepribadian yang memiliki
timbangan dan tanggungjawab pribadi.( Superka,2012:99).

Dalam pembentukan karakter setiap orang tidak boleh berhenti untuk belajar
karena di setiap saat, setiap orang harus menghadapi berbagai masalah yang berbeda.
Cari ilmu sejak lahir sampai liang lahat (al-Hadis). Dengan penjelasan tersebut

menunjukkan indikasi bahwa akan pentingnya ilmu, sehingga nabi Muhammad Saw,

10



memerintahkan kepada umatnya mulai belajar dari lahir sampai meninggal. Dalam
konteks tersebut bahwa belajar tidak hanya pada pendidikan formal saja, akan tetapi
dimanapun berada maka disitulah mempunyai tugas untuk belajar.

Menurut B.S. Wibowo bahwa teori tentang belajar adalah dengan cara igra
learning, dan konsep ini penulis mengungkapkan bawha: | adalah inquiry,
penyelidikan. Model belajar inquiry adalah belajar mandiri dengan menggali apa
yang kita lihat, dengar, baca, perhatikan, alami, dan rasakan. Selalu mengadakan
penyelidikan, self exploration atau menerapkan teori tarbiyah dzatiyah. Dengan
demikian, hendaknya murid selalu mandiri dalam mencari kebenaran, secara aktif
mencari informasi sehubungan menjawab rasa ingin tahu yang timbul di dalam
dirinya. Model belajar inquiry yang paling hebat adalah model belajarnya nabi
Ibrahim dalam mencari Tuhan Allah (kebenaran) atau sahabat al-Farisi dalam
mencari Rasulullah.

Berikutnya Q ialah Question, bertanya. Model belajar yang tumbuh dalam
diri adalah untuk memenuhi rasa ingin tahun. Melakukan konfirmasi, menyusun
hipotesa terus bertanya dalam memenuhi rasa ingin tahunya. llmu adalah
perbendaharaan dan kuncinya adalah pertanyaan. Hendaklah setiap anak mengajukan
pertanyaan tentang apa manfaatnya mengikuti pendidikan, materi apakah yang paling
saya butuhkan, dan bagaimana menyelesaikan kebutuhan belajar pribadi saya.

Selanjutnya R ialah Repeat, mengulang. Melakukan revieu terhadap apa yang
telah diterima, karena hal ini dimaksudkan untuk menyimpan data dari memori
jangka pendek ke jangka panjang. Nabi Adam setelah diajarkan olah nama-
namabenda, kemudian disuruh me-recall seluruh informasi yang telah diterima
dengan menyampaikan kepada malaikat dan jin. Ingat, ulangi proses belajar kembali
walaupun hanya sesaat dan formulasikan dengan bahasa sendiri, akan lebih baik bagi
memori. Peran guru dalam hal ini harus mampu merangsang anak untuk me-repeat
kembali dengan cara mengapersepsi pelajaran lalu dengan pelajaran baru yang akan
disampaikannya.

Terakhir A ialah Action, puncah belajara adalah amal, apa yang telah Kkita
pahami perlu diaplikasikan. Amal adalah buah ilmu, dengan penerapan amal maka
kita akan kembali menemukan ilmu baru. Dengan amal, maka kita akan melakukan

sintesa antara teori dengan aplikasi, inilah puncak ilmu. Bukankah pengalaman

11



adalah guru yang paling utama. Sebaiknya setiap murid selalu segera mengamalkan
selurun pemahaman. Di sinilah awal kegagalan dalam belajar, orang hanya
mengumpulkan informasi, namun tidak segera mengamalkan apa yang diketahuinya.
Langkah berikutnya adalah menerapka FIKIR sebagai makna dari amal.
FIKIR dalam hal ini mengandung pengertian yaitu: pertama, F adalah Fun, yaitu
belajar untuk mengaktualisasikan diri sebagai individu dengan kepribadian yang
memiliki timbangan dna tanggungjawab pribadi. Terciptanya suatu kegiatan belajar
yang menyenangkan, tidak tertekan, gembira, flow dan enjoy.
Kedua | adalah ljtihad, pintu ijtihad, kreatifitas dan inovasi terbuka dalam
Islam. Kita akan berada pada puncak belajar ketika mampu melakukan sintesa atas
seluruh kerangka pemikiran yang telah kita miliki, kemudian muncul ide baru yang
unik. Ketiga, K ialah Konsep, belajar mengumpulkan konsep, rumusan, model, pola
dan teknik, sebagai dasar untuk mengembangkannya dalam konteks yang lebih luas.
Keempat | adalah Imajinasi, Imajinasi dapat menghadirkan yang baru yang
asalnya tidak ada menjadi ada. Belajar membangun imajinasi untuk menciptakan
sesuatu yang benar-benar baru. Dan kelima merupakan R adalah Rapi, jika ingin
sukses, maka biasakan dengan catatan-catatan yang baik serta mampu
mengorganisasikan materi dengan baik. Dengan demikian guru harus mampu
mendorong peserta didik untuk memiliki catatan yang rapi, lengkap dan baik pula.
Menerapkan dzikir, yang merupakan makna dari fikir. Dzikir dalam hal ini
diartikan sebagai doa, ziarah, iman, komitmen, ikrar, dan realitas.( Buku Tarbiyah
Menjawab Tantangan,2012:147). Pembentukan karakter siswa sangatlah penting
mengingat akan fungsi dan tujuan tentang yang akan dihadapi siswa ke depan,
mengingat hal tersebut, maka siswa setidaknya mempunyai pola pikir akan
pentingnya masa depan hidup mereka ke depan. Sebagaimana dari hasil penelitian
Asmaun Sahlan menunjukkan bahwa:

pelaksanaan pembentukan karakter mahasiswa dengan melalui PAI di
Perguruan tinggi umum yaitu: (1) dengan mengadakan dialog interakatif
tentang pemikiran agama Islam secara universal, (2) memasukkan mata kuliah
di semua jurusan, (3) menyediakan lomba-lomba ilmiah yang bertemakan
tentang penitingnya akan karakter mahawasiswa yang sebagai pemimpin masa
depan, (4) menjadikan mereka (mahasiswa) sebagai teman dalam melakukan
pendidikan agama Islam di kelas masing-masing, dan (5) mahasiswa
diwajibkan memiliki buku pedoman pendidikan agama Islam PTU yang sudah
disediakan.( Asmaun Sahlan,2013:77).

12



Uraian tersebut di atas jika dielaborasikan dengan teori-teori yang ada, maka
jelas bahwa karakter mulia berarti individu memiliki pengetahuan tentang potensi
dirinya yang ditandai dengan nilai-nilai seperti reflektif, percaya diri, rasional, logis,
kritis, analitis, kreatif dan inovatis, mandiri, hidup sehat, bertanggungjawab, cinta
ilmu, sabar, berhati-hati, rela berkorban, pemberani, dapat dipercaya, jujur, menepati
janji, adil, rendah hati, malu berbuat salah, pemaaf, berhati lembut, setia, bekerja
keras, tekun, ulet atau gigih, teliti, berinisiatif, berfikir positif, disiplin, antisipatif,
inisiatif, visioner, bersahaja, bersemangat, dinamis, hemat atau efisien, menghargai
waktu, pengabdian atau dedikatif, pengendalian diri, produktif, ramah, cinta
keindahan (estetis), sportif, tabah, terbuka, tertib. Individu juga memiliki kesadaran
untuk berbuat yang terbaik atau unggul dan individu juga mampu bertindak sesuai
potensi dan kesadarannya tersebut.! Karakteristik adalah realisasi perkembangan
positif sebagai individu (intelektual, emosional, sosial, etika dan perilaku). Individu
yang berkarakter baik atau unggul secara tegas adalah seseorang yang berusaha
melakukan hal-hal terbaik bagi Tuhan, dirinya sesama, lingkungan, bangsa dan
Negara serta dunia pada umumnya dengan mengoptimalkan potensi (pengetahuan)
dirinya disertai kesadaran, emosi dan motivasinya.

Pelaksanaan pembentukan karakter siswa dengan melalui pendidikan agama
Islam di sekolah umum jelas memberikan sebuah arti sendiri bagi pengembangan
karakter seorang manusia yang baik pula ke depan. Selain itu pula pelaksanaannya
dilakukan secara inovatif, sehingga para guru khususnya guru agama dan mahasiswa
tidak gampang bosan dengan pelaksanaan tersebut.

Dalam penerapan nilai-nilai pembentukan karakter siswa di sekolah tidak
lepas dengan peran aktif dari lembaga/sekolah, guru, dan masyarakat. Peran
lembaga/sekolah dan guru dalam pembentukan karakter siswa melalui pendidikan
agama Islam (PAI) di sekolah umum sangat diperlukan mengingat pembentukan
karakter siswa dengan pendidikan agama Islam (PAI) merupakan sebuah esensi
dalam berbagai peningkatan yang diinginkan oleh sebuah lembaga khususnya
lembaga pendidikan. Jika hal tersebut terlaksana dengan baik, maka akan menjadi

'Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter-..., op. cit., hal. 161

13



sebuah idealisme tersendiri bagi perkembangan kemajuan dalam sebuah lembaga

pendidikan.

D. Kesimpulan

Berbagai uraian tentang pendidikan agama Islam di sekolah umum dalam
pembelajaran PAI sebagai pembentukan karakter siswa dapat disimpulkan bahwa
nilai-nilai pendidikan agama Islam dalam kehidupan siswa mampu memberikan
pendidikan yang mengarah pada akhlak atau etika seorang anak/siswa dalam
kehidupan sehari-harinya. Selain itu pula pendidikan agama Islam tidak hanya
mengajarkan tentang shalat, puasa, zakat dan haji, namun pendidikan agama Islam di
sekolah memberikan wawasan kepada peserta secara universal. Sehingga peserta
didik memahami tentang PAI di sekolah umum bukan sekedar kebutuhan mata
pelajaran belaka akan tetapi mata pelajaran tersebut memberikan sumbangsih
wawasan yang luas.

Pembentukan karakter siswa di sekolah umum yaitu dengan menggunakan
tia pendekatan di antaraya adalah (1) pendekatan kognitif, (2) pendekatan afektif, dan
(3) pendekatan perilaku. Hal tersebut didasarkan pada tiga unsur moralitas, yang
biasa menjadi tumpuan kajian psikologi, yaitu perilaku, kognisi, dan afeksi.
Sedangkan nilai-nilai pembentukan karakter siswa di sekolah umum dapat
diimplementasikan adalah dengan menggunakan iqra’, fikir dan dzikir. Sehingga

para siswa mampu merealisasikan dalam kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Ambar. Teguh Sulistiyani & Rosidah,2003. Manajemen Sumber Daya Manusia:
Konsep, Teori dan Pengembangan dalam Konteks Organisasi Publik,
Yogyakarta: Graha limu.

Azyumardi Azra,2002. Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan
Demokratisasi, Jakarta: Buku Kompas, .

J.L. Elias.1989. How to Teach About Values: An Analytic Approach, Florida: Obert
E. Krieger Pu-blishing Co., Inc,.

J.R. Rest,1992. “Komponen-komponen Utama Moralitas”. Dalam Kurtines, W.M. &
Gerwitz, J.L. (Ed.), 1985. Moralitas, Perilaku Moral, dan Perkembangan
Moral, (Terj.) Soelaeman, M.A. & Dahlan, M.D, Jakarta: Universitas
Indonesia.

Marimba, 2011. Pengantar Filsafat Pendidikan, Bandung: Rosdakarya.

14



Masnur Muslich, 2013. Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis
Multidimensional, cetakan Kedua, Jakarta: PT Bumi Aksara.

Pusat Bahasa Deparetemen Pendidikan Nasional, 2007.Kamus Besar Bahasa
Indonesia, edisi Ketiga, Jakarta: Balai Pustaka.

R.H., Miller J.P. Hersh & Fielding, G.D.1980.Model of Moral Education: An
Appraisal, New York: Longman, Inc.

Rohmat Mulyana, 2004. Mengartikulasikan Pendidikan Nilai, Bandung: Alfabeta.

Superka,2012. Pendidikan Karakter, Jakarta: PT. Raja Grasindo Persada.

Sugeng Listyo 2008. Manajemen Pengembangan Mutu Sekolah/Madrasah, Malang:
UIN-Malang Press,.

Sri Palupi, 2011.Upaya Membangun Karakter Mahasiwa Bidang Boda, Hasil
Penelitian, Yogyakarta: UNY.

Tadkiroatun Musfiroh, dalam Sofan Amri, dkk,2011. Implementasi Pendidikan
Karakter dalam Pendidikan: Strategi Analisis dan Pengembangan Karakter
Siswa dalam Proses Pembelajaran, Jakarta: PT Prestasi Pustakaraya.

Zuhairini, dkk.2004. Metodologi Pembelajaran PAI, Malang: UNM Press, 2004.

Zakiah Daradjad, 1995.Metodik Khusus Pengajaran Agama lIslam, Jakarta: Bumi
Aksara.

Abdul Majid dan Dian Andayani, 2012.Pendidikan Karakter Perspektif Islam,
Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Asmaun Sahlan, 2013. Pembentukan Karakter Mahasiswa melalui PAI di Perguruan
Tinggi Umum: Studi Kasus di Politeknik Negeri Malang, Hasil Penelitian di
Lembaga Penelitian Fakultas Tarbiyah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, .

15



