
Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 52 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM PANDANGAN SYEKH NAWAWI  
AL- BANTANI DAN IMPLIKASINYA DI ERA MODERN 

Much. Machfud Arif 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 
email : machfud.tuban@gmail.com 

  

Abstrak 

Imam Muhammad Nawawi al-Jawi (al-Bantani) adalah salah satu tokoh intelektual 
muslim yang menjadi kebanggan umat Islam Indonesia. Kebanggan kepadanya agaknya 

tidaklah berlebihan karena keberadaannya telah memberikan kontribusi yang besar 
terhadap dunia intelektual dan citra Islam di mata dunia Islam. Nawawi al bantani 
sejatinya merupakan tokoh yang piawai dalam gerakan dan pembaharuan pemikiran 

pendidikan. Melalui karya-karyanya yang tersebar dipesantren-pesantren tradisional 
yang sampai sekarang masih banyak dikaji, nama Kiai asal Banten ini sekan masih hidup 

dan terus menyertai umat memberikan wawasan ajaran Islam yang menyejukkan. 
disetiap majlis ta‟lim karyanya selalu dijadikan rujukan utama dalam berbagai ilmu, dari 
Ilmu tauhid, fikih, tasawuf sampai ilmu tafsir. 

Pemikiran syekh Nawawi telah di kenal bukan hanya di dunia pesantren di Indonesia, 
tetapi juga di negara-negara Asia Tenggara, bahkan Timur Tengah. Oleh karena itu, 

kajian-kajian terhadap pemikiran syekh Nawawi, khususnya dalam pendidikan Islam 
menjadi suatu yang sangat menarik. 
Syekh Nawawi al-Bantani telah banyak berjasa meletakkan landasan teologis dan tradisi 

keilmuan di lembaga pendidikan Islam.pemikiran pendidikanya masih relevan di 
implementasikan di zaman modern sekarang yang menyangkut nilai-nilai dasar 

pendidikan  dan aktifitas pendidikan islam di indonesia maupun di dunia internasional. 
Kata Kunci : Nawawi al-Bantani, Pemikiran Pendidikan, implikasi pemikiran 
pendidikan, implementasi di zaman Modern 

 

PENDAHULUAN 

Dalam sejarah pembaharuan Islam, syekh Nawawi al-Bantani sering disebut-sebut sebagai 

pemimpin keagamaan yang dianggap penting  di dunia Islam, khususnya di Indonesia. Karena di 

samping sebagai ulama dan guru besar di masjid al-Haram, ia juga sebagai pengarang yang 

produktif dan pemimpin masnyarakat Islam Indonesia di Makkah. Sehingga pemikiran-pemikiranya 

dapat memberi pengaruh terhadap perkembangan Islam di Timur Tengah dan Asia Tenggara, 

terutama Indonesia (Asnawi, DEPAG : 1) 

Syekh Muhammad Nawawi adalah seorang ulama yang memiliki reputasi intelektual yang 

baik. Karena reputasinya di bidang keilmuan Islam itu ia memperoleh gelar Sayyid ulama al-Hijaz, 

fuqaha dan hukama, imam ulama haramain dan guru berra pada nassyirul ma‟arif di Mekkah ( 

Maragustam, 2006 :1) 

Pemikiran syekh Nawawi telah di kenal bukan hanya di dunia pesantern di Indonesia, tetapi 

juga di negara-negara Asia Tenggara, bahkan Timur Tengah. Oleh karena itu, kajian-kajian 

mailto:machfud.tuban@gmail.com


Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 53 

terhadap pemikiran syekh Nawawi, khususnya dalam pendidikan Islam menjadi suatu yang sangat 

menarik. 

Syekh Nawawi melalui karyanya, sangat di kenal dikalangan masnyarakat muslim, terutama 

di dunia pesantren di Jawa. Dalam  bidang keilmuan, dia dikenal ahli di bidang teologi Islam, figh, 

akhlak/tasawuf, bahasa dan kesustraan arab, dan tarikh. sedangkan di bidang kependidikan Islam, 

nyaris tak terdengar atau luput dari pengamatan, padahal percikan-percikan pemikiran pendidikanya 

dalam banyak di berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, dan akhlak, tasawuf, syekh Nawawi 

memilikinya. Tetapi dalam makalah ini penulis condong untuk membahas pemikiran pendidikan 

yang digagas oleh syekh Nawawi dan implikasinya di era globalisasi.  

 

METODOLOGI  

Metode Penelitian yang digunakan yaitu studi literatur dengan tipe penelitian kualitatif dengan 

pendekatan kajian analitis literatur. Metode ini menggunakan telaah pustaka. Berbagai sumber 

pustaka ditelaah untuk saling memperkuat deskripsi yang dipaparkan. Penelitian sebelumnya sebagai 

sumber info terhadap perkembangan dari kajian penelitian Pendidikan Agama Islam. Kemudian dari 

penelitian-penelitian tersebut digunakan sebagai dasar kajian penelitian ini. 

Analisis data menggunakan cara perbandingan berbagai literatur dilakukan secara obyektif, 

sehingga hasil penelitian ini dapat menjadi referensi bagi penelitian selanjutnya dan memperkaya 

dibidang penelitian Pendidikan Agama Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sketsa Biografi Syekh Nawawi Al- Bantani 

 

Muhammad Nawawi Abu Abd AL-Mu‟ti bin „Umar bin „Arabi bin „Ali al-Jawi al- Bantani, 

lebih dikenal di kalangan muslim nusantara sebagai syekh Nawawi Banten. Lahir pada tahun 1230 

H/1813 M di Tanara, kecamatan Tirtayasa, kabupaten Serang, Banten. Nawawi meninggal dunia di 

Makkah pada tahun 1314/1879. Makamnya terletak di area pemakaman ma‟la, di seberang makam 

Khadijah, istri Nabi Muhammad, dekat dengan kuburan Asma‟, putri khalifah Abu Bakar, dan 

Abdullah bin Zubair, sahabat Nabi. 

Nawawi hidup dalam lingkungan ulama ayahnya adalah kyai haji Umar, merupakan seorang 

ulama yang memimpin masjid dan pendidikan Islam di Tanara. Dilihat dari silsilahnya Nawawi 

merupakan keturunan keduabelas dari Maulana Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati Cirebon) 

yaitu keturunan dari putra Maulana Hasanuddin sultan Banten ke-1 yang bernama Sunyararas. ( 

Depaq RI, 1993: 841). Ayahnya seorang guru agama  di Tanara dan seoarang penghulu, pemimpin 

agama yang diangkat secara resmi oleh bupati di bawah pemerintah kolonial Belanda. Ibunya 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 54 

adalah Jubaidah, asal Tanara. Ia anak tertua dari empat saudara laki- laki, Ahmad, Said, Tamim, 

Abdullah dan dua saudara perempuan. Syakila, dan Syahria (Asep , 2004 :50) 

Nama syekh Nawawi di belakangnya di tambah al-Tanari al-Bantani serta al-Jawi 

maksudnya untuk memperjelas tentang identitas daerah asalnya. Nawawi tumbuh dalam lingkup 

keluarga desa, tetapi selaku putra tertua dari tujuh bersaudara Nawa wi tidak hanya berpangku 

tangan dan bersikap fatalis di dalam hubuangan sindrom keterbelakanganya. Ayahnya yang seorang 

penghulu kecamatan di Tanara sedikit telah menyokong perkembangan jiwa keagamanya. Di 

samping juga tekad dan kesadaran dirinya untuk tidak ikut terbawa arus kebodohan yang diciptakan 

kaum penjajah. 

Pada masa kanak-kanak beliau belajar ilmu pengetahuan agama Islam bersama saudara-

saudaranya langsung dari ayahnya sendiri. Ilmu-ilmu yang dipelajari meliputi pengetahuan bahasa 

Arab (nahwu dan sharaf), fikih, tauhid dan tafsir. Pengetahuan dasar tersebut mendorongnya untuk 

meneruskan pelajaran di beberapa pesantren di Jawa. 

Nawawi mulai belajar kepada beberap kyai yang berpengaruh saat itu seperti kyai Sahal dari 

Banten dan kyai Yusuf dari Purwakarta. Kesemua itu beliau lakukan ketika berumur 15 tahun. 

Berkat ketekunan dan otaknya yang cerdas maka Nawawi sanggup menyerap bebagai cabang 

keilmuan yang sesungguhnya lebih cocok diajarkan pada orang dewasa. 

Ketaatan dan kesungguhan beliau dipengaruhi oleh penyataan imam Syafi‟i (w. 204 H).  

Imam Syafi‟i mengatakan dalam sebuah ungkapan dalam rangka memotivasi murid-muridnya: 

“Tidak layak bagi orang-orang yang berakal dan berilmu. Untuk mencari ilmu tinggalkanlah 

negerimu, dan berkelanalah, engkau pasti akan menemukan pengganti orang-orang yang kamu 

cintai. bersusah payahlah karena sesungguhnya ketinggian derajat dan kehidupan bisa dicapai 

dengan kesusahan payahan” . 

Pernyataan tersebut memacu dan mendorong syekh Nawawi untuk mencari berbagai jenis 

ilmu agama. setelah belajar di berbagai wilayah di Jawa, maka Nawawi yang ketika itu berumur 15 

tahun bertekad menunaikan ibadah haji. Beliau berangkat haji ke Mekkah bersama saudara-

saudaranya di usia muda. Setelah menunaikan ibadah haji, ia tidak kembali ke tanah airnya. Ia 

memperpanjang masa tinggalnya di Makkah selama tiga tahun untuk menuntut ilmu dipusat dunia 

Islam itu. 

Seperti muslim lain dari kepulauan Melayu-Indonesia yang datang ke Mekkah untuk belajar 

pada masa itu, Nawawi pertama kali belajar kepada guru sarjana jawi yang sudah menetap di 

makkah. Pertama kali, ia belajar kepada Abdul Gani dari Bima (Nusa Tenggara Barat), Ahmad 

Khatib dari Ambas ( Kalimanatan Barat), dan Ahmad bin Zaid, syekh agen haji asal Solo, Jawa 

Tengah. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 55 

Guru-gurunya yang terkenal adalah Sayyid Ahmad Nahrawi, Sayyid Ahmad Dimyati dan 

Zaini Dahlan (Makkah) serta Muhamamad Khatib al-Hambali (Madinah). Setelah belajar di 

Makkah dan Madinah, syekh Nawawi bekelana mencari ilmu pengetahuan kenegara-negara lain 

seperti Mesir dan Syam (Syiria). 

Setelah berkelana dan mencari ilmu pengetahuan diberbagai Negara tersebut syekh Nawa wi 

kembali ke tanah air untuk kembali belajar pada salah seoarang ulama besar di Karawang. Setelah 

itu beliau kembali ke Tanara untuk mengamalkan dan mengajarkan ilmunya kepada umat yang 

sangat mengharapkan dan menantikan kehadiran beliau. 

Akan tetapi karena kondisi tanah air ketika itu masih berada di bawah penjajahan Belanda, 

maka setiap gerak gerik ulama diawasi termasuk syekh Nawawi. Karena itu beliau kembali ke 

Mekkah untuk mengajarkan ilmunya kepada para mahasiswa yang berdatangan dari berbagai 

Negara. Di Makkah beliau tinggal di perkampuangan Syi‟ib sampai akhir hayatnya. 

Sebagai seorang alim yang dalam ilmunya, tinggi akhlaknya dan kepr ibadianya, ikhlas 

dalam mengajar dan mendakwahkan Islam, tentu saja hasil didikanya menghasilkan ulama-ulama 

yang besar. Diantara murid-muridnya yang berasal dari Indonesia adalah : 

1. KH. Hasyim Asy‟ari, berasal dari Tebu Ireng Jombang Jawa Timur. 

2. KH. Khalil dari Bangkalan, Madura. 

3. KH. Asy‟ri dari Bawean. 

4. KH. Asnawi dari Caringan , Labuan, Pandeglang , Banten. 

Syekh Nawawi al-Bantani dikenal sebagai penulis produktif, khususnya komentar terhadap 

karya-karya klasik sebelumnya, dalam banyak bidang. Karya-karyanya mencapai seratusan judul. 

Bidang-bidang ditulis Syekh Nawawi cukup beragam, mulai di bidang Tafsir Hadist, Akidah, Fiqih, 

dan Tasawuf. 

Dalam Bidang Tafsir, beliau menulis Al-Tafsir al-Munir li al-Muallim al-Tanzil al-Mufassir 

„an wujuh mahasin al-Ta‟wil musamma Murah Labid li Kasyfi Ma‟na Quran Majid (yang dikenal 

dengan nama Tafsir Munir). Tafsir al-Munir sering disejajarkan dengan Tafsir Jalalain, bahkan 

banyak kalanganyang menganggap lebih baik.  Sepuluh tahun setelah terbit kitab tafsir Murāh, 

Syekh Nawawimeninggal dunia tepatnya 1314H/1897 M dengan meninggalkan karya-karya yang 

relatif lengkap dan orisinal. 

Dalam Bidang Ilmu Akidah beliau menulis antara lain Tîjan al-Darary, Nur al-Dhalam, 

Aqidah Fath al-Majîd. Pokok pikiran Syekh Nawawi dalam akidah adalah bahwa manusia dalam 

keadaan tertentu mempunyai pilihan untuk berbuat baik atau jahat. Namun dalam kesempatan lain, 

seperti dalam soal kelahiran dan kematian manusia tidak mempunyai pilihan apapun, karena 

semuanya sudah ditakdirkan. Pemikiran ini merupakan pemikiran Asy‟ariyah.  Dalam Bidang Ilmu 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 56 

Hadits,  beliau menulis Tanqih al-Qaul yang  merupakan syarah atas Lubab Hadist, namun di 

pesantren di Indonesia justru Tanqi al-Qaul  lebih terkenal dari Lubab Hadist. Bidang Ilmu Fiqih 

beliau  menulis Sullam al-Munâjah, Nihayah al-Zain, Kâsyifah al-Saja. Kasyifah al-Saja syarah atau 

komentar terhadap kitab fiqih Safînah al-Najâ, karya Syaikh Sâlim bin Sumeir al-Hadhramy. Kitab 

fiqih lainnya yang sangat terkenal di kalangan  para santri pesantren di Jawa ‟Uq ûd al-Lujain fi 

Bayân Huqûq al-Zaujain. Dalam bidang fikih, Syekh Nawawi berhasil memperkenalkan dan 

menancapkan pengaruh Madzhad Syafi‟i di Indonesia seperti yang kita saksikan sekarang ini. 

Bidang Ilmu Tasawuf beliau menulis Qami‟u al-Thugyan, Nashâih al-Ibâd, dan Minhâj al-

Raghibi. Kitab Nashâih al-Ibâd  merupakan syarah atas kitab syarah atas al-Manbaĥâtu ala al-

Istidâd li yaum al-Mi‟âd. Namun di Indonesia Nashâih al-„Ibâd lebih terkenal dari kitab yang 

disyarahinya.  Dalam bidang tasawuf, Syekh Nawawi selalu menekankan bahwa kesucian rohani 

bisa dicapai dengan cara menjalankan syari‟at Islam secara penuh dan konsekwen. Syekh Nawawi 

mengibaratkan syari‟at sebagai sebuah kapal, tarekat adalah lautan, dan hakikat adalah  intan dalam 

lautan. Intan dalam lautan dapat diperoleh dengan kapal yang harus berlayar di lautan. Karena itu, 

kapal, laut, dan intan sangat terkait sebagaimana syariat, tarekat, dan hakikat tidak bisa berjalan 

sendiri-sendiri. 

 

Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani 

Proses pendidikan merupakan arena transfer dan tranformasi. Tujuan pendidikan dalam 

Islam merupakan arah yang selalu dituju oleh pendidik dalam proses pendidikan. Tujuan ini sangat 

penting artinya karena tujuan berfungsi sebagai pengakhir aktifitas, mengarahkanya dan merupakan 

titik pangkal untuk mencapai tujuan-tujuan yang lebih tinggi, dan memberi nilai pada usaha-usaha 

tersebut. 

Term yang dipakai syekh Nawawi yang menunjuk kepada pendidikan dan pengajaran ialah 

ta‟lim, tarbiyah dan ta‟dib. Karenanya menyangkut transfer dan tranformasi. Pendidikan tidak 

hanya menyangkut pendidikan jasmani (praktek/amal), tetapi juga pendidikan intelektual, 

mental/spiritual yang berjalan sepanjang hidup (long life education). Pengajaran dan pendidikan 

merupakan kesatuan intregral yang harus berjalan secara bersama-sama. Kepengajaran (transfer) 

merupakan strategi untuk mengaktualkan pendidikan. 

Tujuan Pendidikan Islam 

Tujuan pendidikan dalam Islam menurut syekh nawawi merupakan refleksi dari fungsi 

manusia sebagai ubudiyah dan khalifah. Sebagaimana tercemin dari pendapatnya bahwa tujuan 

pendidikan dalam Islam (memperoleh ilmu) ada empat yakni : (Maragustam, 2006 : 334) 

1. Agar memperoleh rida (rela) dari Allah (mardatillah) dan memperoleh kehidupan akhirat. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 57 

2. Untuk menyingkirkan kebodohan dari dirinya (peserta didik) dan setelah mendapatkan ilmu ia 

juga ikut mengajari orang lain agar kebodohan itu lenyap. 

3. Menghidupkan agama dan mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu. 

4. Untuk mensyukuri nikmat Allah berupa pemberrian akal dan badan sehat. 

Dari empat tujuan pendidikan dalam Islam yang digagas oleh syekh Nawawi al-Bantani, 

yakni memperoleh ilmu untuk mencari rida (rela) Tuhan dan mencari persiapan kehidupan akhirat 

adalah merupakan realisasi dari fungsi manusia untuk ubudiyah, sedangkan tujuan lainya berkaitan 

dengan fungsi manusia sebagai khalifah atau co creator. Maksud manusia ubudiyah ialah semua 

aktifitas manusia harus dibingkai dengan nilai mardatilah dan kebahagian akhirat. Sedangkan 

fungsi manusia sebagai co creator (khalifah), adalah bagaimana mengatur kehidupan dan mengolah 

alam semesta ini kemakmuran bagi manusia sekarang dan generasi mendatang, sekaligus ubudiyah. 

Dari tujuan pendidikan yang dipaparkan tersebut mencakup lima aspek yakni, aspek 

pendidikan akhlak, akal, sosial kemasnyarakatan, jasmani dan aspek profesioanal. Implikasi dari 

tujuan ini menempatkan syehk Nawawi pada posisi memandang ilmu sebagai sesuatu yang dicari 

untuk tujuan keilmuan itu sendiri, tetapi juga tujuan untuk diluarnya yakni reformasi sosia l (ilmu 

untuk kemajuan dan peradaban). Mu‟allim dalam pelajaranya memegang prinsip metodik yakni 

memperlakukan tolib sesuai dengan keadanya, seperti seorang dokter memberikan terapi kepada 

pasienya, sesuai dengan penyakitnya.  

Prinsip-prinsip metode pendidikan Islam 

Prinsip-prinsip metodik dalam pendidikan Islam adalah menyajikan mata pelajaran harus 

jelas, dimulai dari yang mudah, yang konkret lalu bertahap pada yang lebih sulit, komplek dan 

abstrak, dalam penyampaian materi mu‟allim haru melihat keadaan tolibnya, menggunakan metode 

sesuai dengan tingkat kemampuan tolibnya, menghargai dan memperhatikan pendapat dan 

pertanyan dari tolibnya, tidak menambah pelajaran atau memberikan penjelasan sebelum pelajaran 

yang terdahulu dipahami, mu‟allim tidak mendominasi percakapan sewaktu dalam proses 

pembelajaran dan adanya prinsip al-tikrar (pengulangan) terhadap pelajaran yang belum dimengerti 

oleh tolibnya. 

Sifat-sifat pendidikan yang dikemukakan oleh para ahli pendidikan Islam termasuk Syekh 

Nawawi Al-Bantani sangat ketat. Hal ini karena peranan guru dalam Islam tidak sekedar alih ilmu, 

nilai dan metode, tetapi juga transformasi (membentuk kepribadian peserta didik). Di samping itu 

diyakini bahwa para pendidik menempati ulama sebagai pewaris para nabi sehingga pendidik harus 

dapat menjadi teladan bagi peserta didiknya. Menurut Syekh Nawawi tujuan memperoleh ilmu 

(tujuan pendidikan) ialah mardatillah  dan memperoleh kehidupan ukhrawiyah, memberantas 

kebodohan, memajukan Islam, melestarikan Islam dengan kaidah-kaidah ilmu serta sebagai 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 58 

perwujudan dari rasa syukur karena diberi akal dan tubuh yang sehat. Kewajiban bersyukur 

mencakup aspek keilmuan (ranah kognitif), aspek rasa senang (ranah afektif), dan menggunakan 

nikmat Tuhan sesuai dengan permintaan pemberi nikmat yakni Allah (ranah psikomotor dan 

spiritual). (Maragustam, 2007: 2598-259). 

Hakikat pendidikan dan pengajaran dalam Islam menurut Nawawi mencakup term ta‟lim, 

tarbiyah dan ta‟dib. Pendidikan mencakup transfer of knowledge, transfer of value, transfer of 

methodology, dan transformasi. Pendidikan mencakup jasmani (praktik/amal), intelektual, 

mental/spiritual dan berjalan sepanjang hidup dan integral.  

Syekh Nawawi menafsirkan bahwa membacakan dalam ayat ini bukan hanya sebatas 

membacakan saja, akan tetapi membacakan dengan mengarahkan manusia kepada iman, sedangkan 

makna mengajarkan (ta‟lim)Al-kitab, Nawawi memberikan makna yang lebih luas, yaitu 

mengajarkan dan memahamkan nilai- nilai dari ajaran tersebut serta bagaimana 

mengimplementasikan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari.  

Ayat tentang tarbiyah, 

 

Artinya:  Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan 

ucapkanlah: "Wahai Tuhanku,  kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua telah 

mendidik aku waktu kecil". (Al-Isra‟:17: 24) 

Dalam ayat ini  tarbiyah  lebih ditekankan kepada pendidikan anak diwaktukecil, Syekh 

Nawawi menafsirkan ayat pertama sebagai perintah bahwa kita wajib  berbuat baik kepada kedua 

orang tua kita dan juga mendoakannya walaupun hanya lima kali dalam sehari, karena kedua orang 

tua kitalah yang telah mendidik kita dari kecil hingga dewasa. 

Ayat tentang ta Ta‟dib,  

 

 

 

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang 

bahan bakarnya adalah manusia dan batu; penjaganya malaikat-malaikat yang kasar, keras, dan 

tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepadamereka dan selalu 

mengerjakan apa yang diperintahkan”. (At-Tahrim : 66 : 6 ) 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 59 

Syekh Nawawi mengartikan ta‟dib disamakan dengan ta‟lim, akan tetapi ta‟dib lebih 

ditekankan kepada pembentukan Akhlaq. Dengan demikian, Nawawi tidak terlalu membedakan 

antara makna ta‟lim dan ta‟dib, karena semuanya mengacu kepada trasformasi dalam pendidikan. 

Pemikiran syekh Nawawi dalam mengkrontruksi tujuan pend idikan berada pada tujuan-

tujuan idealis dengan nilai-nilai mardatillah dan membangaun kebahagian akhirat, sedangkan 

tujuan realistis ialah menghilangkan kebodohan, mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu, serta 

mengoptimalkan potensi-potensi akal dan tubuh. 

Menurut Syekh Nawawi, dilihat dari kepentingannya ilmu itu dibagi menjadi dua;  

a. ilmu Fardhu ain yaitu ilmu yang wajib diketahui oleh semua orang muslim, meliputi  

ilmu agama; ilmu yang bersumber dari kitab suci Allah dan Sunnah Rasullah SAW 

b. Ilmu Fardhu Kifayah yaitu ilmu yang bisa dipelajari oleh setiap orang muslim. Ilmu ini 

meliputi ilmu yang dimanfaatkan untuk memudahkan urusan hidup duniawi; misalnya 

ilmu Maatematika, ilmu kedokteran, ilmu teknik, ilmu p ertanian dan ilmu industri.Maka 

dari itu, setelah sesorang selesai mempelajari ilmu-ilmu fardu „ain, sebaiknya ia gunakan 

sisa waktu yang ada untuk belajar ilmu-ilmu fardu kifayah. 

Untuk mencapai tujuan pendidikan tersebut memerlukan pemikiran tentang muatan 

pendidikan Islam. Dari berbagai pernyataan Syekh Nawawi, hal utama yang diberikan dalam 

proses pendidikan adalah masalah ilmu- ilmu keagamaan yang wajib personal. Sedangkan yang 

paling utama dari kewajiban personal itu ialah iman tauhid. 

Realisasi fungsi manusia ubudiyah dan khalifah tidak hanya tercermin dalam tujuan 

pendidikan sebagai akhir suatu proses pendidikan, tetapi juga tercermin dalam proses pendidikan 

seperti adanya etika seorang terhadap ilmu. 

Etika Pendidik dan Peserta Didik 

Menurut Nawawi pendidik derajatnya disamakan dengan ulama‟ yang sangat dihargai 

kedudukannya oleh Allah SWT. Ia juga mengatakan Ulama‟ adalah orang yang mempunyai ilmu 

dan mengamalkannya (guru), mereka menjadi penerang bagi kehidupan manusia disetiap zamannya 

dan sesungguhnya amal sedikit yang disertai dengan ilmu itu akan lebih bermanfaat dari pada amal 

banyak dengan tanpa ilmu. 

Pendidik di lembaga pendidikan sekolah disebut dengan guru, baaik guru taman kanak-

kanak, sekolah menengah, kyai di pondok pesantren, dan lain sebagainya. Tugas guru tidak hanya 

menerima amanat orang tua untuk mendidik, melainkan juga mau menerima dari setiap orang yang 

memerlukan bantuan untuk mendidiknya. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 60 

Syekh Nawawi sependapat dengan imam Nawawi tentang etika memperoleh ilmu dengan 

memberi dalil (argument). Dia berpendapat bahwa etika memperoleh ilmu itu ada delapan yaitu : ( 

Maragustam, 2006 :337-338) 

1. Untuk diamalkan. Syek Nawawi memberi argumen dengan mengutip pendapat salaf al-salih 

yakni Anas r.a yang berkata: bahwa ulama itu cita-citanya (himmah) adalah penjagaan, 

pengawasan dan perlindungan (ri‟ayah), sedangkan orang bodoh (sufaha‟) keinginannya adalah 

mengabarkan (riwayah). 

2. Menyebarkan ilmu yang telah ia peroleh. Argumen syehk Nawawi merujuk firman Allah (QS. 

Al-Taubah: 9:122). 

 

Yang artinya : “Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). 

Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk 

memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada 

kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga 

dirinya.”(QS. Al-Taubah: (9) :122) 

3. Tidak boleh sombong dan melakukan pertengkaran. 

4. Murah memberikan ilmu jika diberi upah. Namun penuh perhitungan dan kikir jika tidak diberi 

upah. Dalam al-Quran disebutkan:  

 

Artinya : Katakanlah: "Aku tidak meminta upah kepadamu dalam menyampaikan (Al-Quran)." 

Al-Quran itu tidak lain hanyalah peringatan untuk seluruh ummat. (QS. Al-An‟am: 6: 90). 

5. Berani mengatakan, „tidak tahu‟, kepada sesuatau yang ia tidak tahu. 

6. Tawadu (rendah hati). (QS. Al-Furqan :25: 63). 

7. Sanggup memikul segala yang menyakitkan dan menyusahkan dalam member i nasehat dan 

mengikuti salaf al-salih tentangnya.(QS.Luqman: 31 :17) 

8. Berniat mengajarkan ilmunya itu terhadap orang yang membutuhkanya. 

Walaupun syekh Nawawi sependapat dengan imam Nawawi tentang nilai-nilai yang 

dijunjung tinggi dalam memperoleh ilmu. Namuan dia mengemas dan memperkuat pendapatnya 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 61 

dengan memberi hujjah (argument) baik melalui pengutipan ayat-ayat al-Quran, hadis-hadis sahih 

atau lemah, melakukan analogi, atau mengutip pendapat para salaf al-salih. Dengan demikian syekh 

Nawawi mengadakan proses nalar bayani (menggunakan dalil) untuk sampai pada penguatan 

pendapatnya. Inilah salah satu khas pemikiran dari syekh Nawawi.  

Mu‟allim dan pendidik merupakan pribadi-pribadi yang mendapat kehormatan dalam Islam. 

Karena pendidik adalah profil manusia yang setiap hari didengar perkataanya, dilihat dan mungkin 

ditiru prilakunya oleh murid-muridnya di sekolah (Hasan dan Beni, 2010 : 93) Menurut syekh 

Nawawi etika pendidik mempunyai kriteria yang sangat ketat karena seorang pendidik merupakan 

contoh bagi para peserta didiknya. Oleh karena itu, syekh Nawawi mengklasifikasikan sifat atau 

ahklak pendidik ada 17 kriteria yaitu : 

1. Menerima pertanyaan-pertanyaan murid dengan penuh kesabaran. 

2. Selalu bermurah hati dalam berbagai hal. 

3. Merendahkan diri di depan teman duduknya. 

4. Tidak sombong, kecuali kepada orang yang terang-terangan zalim untuk memperingatkan 

kezalimannya, karena sombong kepada orang yang sombong itu adalah shadaqah sebagaimana 

tawadhu (merendah diri) kepada orang yang tawadhu.  

5. Bersikap tawadhu ketika berada di tengah-tengah acara pertemuan. 

6. Mencegah dari bercanda dan senda gurau. 

7. Ramah kepada murid ketika mengajar dan tidak menyuruh tergesa-gesa kepada murid yang 

tidak pandai bertanya. 

8. Memperbaiki anak yang tidak cerdas dengan pengajaran yang baik. 

9. Tidak marah dan tidak menyindir murid yang bodoh. 

10. Tidak merasa segan untuk berkata “tidak tahu” atau “Allah Yang Maha Tahu”, jika suatu 

masalah belum dikuasainya. 

11. Mendorong semangat kepada yang bertanya agar pertanyaannya dapat dipahami dan 

persoalannya dapat dijawab dengan baik. 

12. Dapat menerima alasan orang lain dan mendengarkan, walaupun alasan itu berasal dari 

musuh/tidak sepaham. 

13. Mengikuti haq (kebenaran), dan kembali kepada haq ketika melakukan kesalahan dalam 

berbicara atau keyakinan, walaupun haq itu berasal dari orang yang lebih rendah. 

14. Mencegah murid dari setiap ilmu yang membahayakan agama seperti ilmu sihir dan astrologi.  

15. Mencegah murid dari keinginan untuk menggunakan ilmu yang bermanfaat bukan karena 

Allah. 

16. Mencegah murid dari kesibukan dengan fardhu kifayah sebelum menyelesaikan fardhu ain. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 62 

17. Menginstrosfeksi diri sendiri lebih dahulu, sebelum memerintahkan orang lain mengerjakan 

kebaikan, dan sebelum melarang orang lain agar menjauhi keburukan dengan melaksanakan 

perintah syara‟ dan menjauhi larangannya, agar murid mengambil teladan darinya.  

Sedangkan etika peserta didik menurut syek Nawawi diklasifikasikan menjadi tiga belas 

yaitu : (Maragustam,2006 :363-364) 

1. Lebih dulu memulai penghormatan, salam dan meminta izin ketika memasuki majelis. 

2. Mempersedikit bicara dan mempersedikit sesuatu yang diperbolehkan ketika dihadapan 

gurunya. 

3. Tidak mengatakan/berbicara hal yang tidak ditanyakan. 

4. Tidak bertanya tentang sesuatu sebelum meminta ijin terlebih dahulu atau tidak bertanya 

sebelum ada persoalan. 

5. Tidak mengkontradiksikan pendapat gurunya dengan pendapat lain. 

6. Tidak menunjukkan pendapat yang berbeda dengan pendapat gurunya, karena anggapan peserta 

didik bahwa dirinya lebih mengetahui kebenaran dalam masalah itu. Sikap yang demikian akan 

mengurangi sopan santun dan mengurangi berkah ilmunya. 

7. Jangan bertanya kepada teman gurumu ditempat gurumu, dan tidak teseyum ketika terjadi 

pembicaraan. 

8. Tidak menoleh ke kiri dan ke kanan ketika berada di depan gurunya, tapi duduk dengan 

menundukkan mata, diam, sopan, dan tidak menggerak-gerakan badan, seolah-olah ia sedang 

shalat. 

9. Tidak bertanya ketika pendidik tampak bosan dan bingung. 

10. Berdiri ketika pendidik berdiri, untuk menghormatinya. 

11. Tidak menguntit pendidik ketika keluar majelis, untuk mengajak bicara dan bertanya. 

12. Tidak bertanya kepada pendidik di jalan, tetapi harus menunggu pendidik sampai dirumahnya 

atau tempat peristirahatanya.  

13. Tidak berburuk sangka terhadap perbuatan pendidik yang secara lahiriah, menurut 

pandanganmu tidak diridai Allah, karena pendidik itu lebih mengetahui rahasis-rahasia 

perbuatanya sendiri. 

Peserta didik sebagai makhluk educandum dan educandus menurut Syekh Nawawi sangat 

memperhatikan lingkungan kebudayaan termasuk pendidikan dan sosialnya. Kehidupan peserta 

didik berada dalam suatu kontrak sosial. Eksistensi peserta didik berada dalam interdependensi baik 

secara sosial maupun lingkungan kebudayaan. Pengaruh lingkungan luar terhadap peserta didik 

sangat signifikan. Untuk itu Syekh Nawawi membuat etika peserta didik, agar lebih selektif dalam 

memilih lingkungan sosial dan teman dalam pergaulan, Berhubungan dengan hal itu maka para ahli 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 63 

pendidikan Muslim dituntut membentuk peserta didik mempunyai peer group yang kondusif di 

tempat pembelajarannya, mengingat dari sini ia akan banyak menyerap pelajaran dan mendapatkan 

rangsangan kognitif, afektif, dan psikomotorik yang positif.   

 

Implikasi Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi AL-Bantani di Era Modern. 

Pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani tentang pendidikan mempunyai relevansi dengan 

pendidikan pada masa sekarang atau pada era modern ini. Banyak aspek atau sudut pandang yang 

bisa digunakan untuk melihat relevansi pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani tentang pendidikan. 

Persoalan pendidikan merupakan masalah manusia yang berhubungan dengan kehidupan. 

Selama manusia ada, maka selama itu pula persoalan pendidikan ditelaah dan direkontruksi dari 

waktu-kewaktu, baik dalam arti makro seperti kebijakan pendidikan, politik pendidika n, maupun 

arti mikro, seperti tujuan, metode, pendidik dan pembelajar, baik konsep filosufinya maupun tataran 

praktiknya. Aksentuasinya pada pendidikan, karena masalah kehidupan manusia, pada umumnya 

dicari pemecahannya melalui pendidikan (Maragustam,2010:178). 

Sebagai implikasi dari pandangan Syekh Nawawi tentu terdapat dampak positif edukatif dan 

juga terdapat dampak negatif edukatifnya. Dampak edukatif positifnya adalah rasa tanggung jawab 

yang sangat kuat telah menghujam pada pemikiran pendidikannya, dan mengukuhkan rasa tanggung 

jawab moral. Penghargaannya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat tinggi, bahkan 

menilainya sebagai wujud tanggung jawab keagamaan yang sangat luhur. Tugas mengajar dan 

belajar tidak sekadar sebagai tugas-tugas profesi kerja dan tugas-tugas kemanusiaan tetapi lebih 

jauh dari itu yakni sebagai tuntutan kewajiban agama. Tanggung jawab dan kewajiban agama 

sebagai titik sentral baik dalam kontruksi tataran konsep maupun tataran aplikasi pendidikan. Atau 

dengan kata lain jika tuntutan tidak sejalan dengan tuntutan keagamaan, maka yang harus 

didahulukan ialah tuntutan keagamaan.(Tim Penyusun, 2011:267-268). 

Adapun dampak negatif edukatifnya. Syekh Nawawi menjadi term al-„ilm  yang  dalam  

nash  bersifat mutlak, bersifat muqayyad (terbatas), hanya pada ilmu keagamaan, dan 

kecenderungan pencapaian spiritual yang lebih menonjol. Mendorong pemikiran pendidikan Islam 

ke arah pengabaian urusan dunia dengan segala kemanfaatan dan amal usaha yang sebenarnya 

boleh dinikmati. Oleh karena itu pengabaian urusan dunia, maka ilmu- ilmu yang bersifat keduniaan 

dikuasai oleh non muslim dan menjadi lemahnya pelaksanakan amar makruf nahi munkar dalam 

reformasi dan transformasi sosial yang bermoral. Padahal penguasaan dunia sebagai sarana 

pendakian kebahagiaan di akhirat. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 64 

Sampai saat ini, pendidikan tetap dianggap sebagai penolong utama bagi manusia untuk 

menjalani kehidupan ini. Darinya, muncul sebuah tesis ektrim bahwa maju mundurnya suatu 

peradaban bangsa ditentukan oleh keadaan pendidikan yang dijalani bangsa itu (Shofan, 2004 :11)  

Pendidikan Islam bukan sekedar proses penanaman nilai- nilai moral untuk membentengi 

diri dari akses negatif globalisasi. Tetapi yang paling urgen adalah bagaimana nilai-nilai moral yang 

telah ditanamakan pendidikan Islam tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas 

(liberating force) dari himpitan kemiskinan, kebodohan, dan keterbelakangan sosial budaya 

ekonomi. 

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang informasi dan 

transportasi, pendidikan Islam baik dari segi konsep maupun realitas pengamalan nilai-nilai spiritual 

keagamaan menghadapi babak baru dan tantangan yang sangat krusial. Hal itu disamping 

penguasaan iptek dikendalikan oleh Barat, juga dalam iptek khususnya berbagai media seperti 

media internet dan televisi pasti  membonceng sosial budaya, misi, dan kurikulum tersembunyi 

(hidden curriculum).Media tersebut dapat dijadikan alat yang sangat ampuh menanamkan atau 

merusak tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan, untuk mempengaruhi atau mengontrol pola fikir 

seseorang. 

Kemajuan Ilmu pengetahuan dan teknologi (Iptek) dibidang transportasi dan informasi 

menjadikan belahan dunia semakin kecil  dan mengglobal. Dengan teknologi modern telah 

memungkinkan terciptanya komunikasi bebas lintas benua, lintas negara, dan menyelusup di gang-

gang sempit di perkotaan dan pedesaan, melalui media audio (radio) dan audio visual (televisi, 

internet, dan lain- lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum tersentuh 

modernitas, termasuk aspek kehidupan keagamaan. Akibat dari berbagai media ini, khususnya 

televisi, dapat dijadikan alat yang sangat ampuh untuk menanamkan atau, sebaliknya, merusak 

tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan, untuk mempengaruhi atau mengontrol pola pikiran 

seseorang oleh mereka yang memegang kendali terhadap media tersebut. 

Berdasarkan klasifikasi ilmu menurut syekh Nawawi, maka materi pendidikan Islam harus 

dimulai dari ilmu- ilmu kewajiban personal, kemudian ilmu-ilmu kewajiban komunal dan sunnah 

komunal. Namun di antara yang kewajiban personal, yang paling penting ialah ma‟rifatullah berupa 

iman tauhid. Bahkan iman tauhid (tauhid uluhiyah, tauhid rububiyah dan tauhid as-asma‟ wa al-

sifah) menjadi inti dan pembentuk struktur paling dalam dari semua ilmu-ilmu keagamaan yang 

diberikan dalam kurikulum pendidikan Islam. 

Prinsip-prinsip pendidikan Islam harus menyatukan nilai-nilai spiritual keagamaan dengan 

nilai-nilai kebendaan keduniaan, bahkan tujuan pendidikan Islampun harus mengarah dan mengakar 

nilai-nilai tauhid ini. Pendiidikan Islam mengarah pada teosentris  yang ma‟rifatullah, disamping 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 65 

antroposentris yang mengarah kepada kehidupan dunia saja. Antroposentris merupakan bagian yang 

integral dari teosentis (teoantropesentrisme) (Maragustam,2006:436) 

Implikasinya ialah pertama, jika falsafah antroposentris mengatakan bahwa keberhasilan 

pendidikan dan kegagalan pendidikan ditentukan oleh faktor endogen dan eksogen, sementara 

falsafah teosentris bahwa keberhasilan dan kegagalan tidak hanya berhenti disitu, tetapi masih ada 

faktor lain, dengan kata lain, Islam mengakui keberhasilan pendidikan Islam sangat ditentukan oleh 

hereditas (endogen) dan lingkungan (eksogen), namun harus atas bi ma‟unatillah atau biiznillah. 

kedua, menyeimbangkan antara pendidikan moral-spiritual dan pendidikan akal. Ketiga, 

mementingkan pendidikan jasmani (tubuh) dan pendidikan rohani. Keempat, menyeimbangkan 

antara kepentingan individu dan kepentingan masnyarakat. Kelima, tanggung jawab pendidikan 

Islam berawal dari tanggung jawab keluarga, kemudian beralih kepada lembaga pendidikan lainya. 

Mengenai tujuan pendidikan, disamping kecenderunganya menjadikan tujuan-tujuan 

keagaman sebagai tujuan yang berada di dalamnya tetapi juga berada diluarnya yakni ilmu untuk 

menghilangkan kebodohan dari umat manusia. Sebagai implikasi dari pandanagan syekh Nawawi 

tentu terdapat dampak positif edukatif sebagai kelebihan darinya dan juga terdapat dampak negatif 

edukatif sebagai kekuranganya. Dampak edukatif positifnya ialah rasa tanggung jawab yang sangat 

kuat telah menghujam pada pemikiran pendidikanya, dan mengukuhkan rasa tanggung jawab moral 

itu. 

Penghargaanya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat tinggi, bahkan menilainya 

sebagai wujud tanggung jawab keagaaman yang sangat luhur. Tugas mengajar dan belajar tidak 

sekedar sebagai tugas-tugas profesi kerja semata dan tugas-tugas kemanusiaan, tetapi lebih jauh dari 

itu yakni sebagai tuntutan kewajiabn agama. 

Era modern/globalisasi saat ini pemikiran beliau tentang pendidikan akhlak yang dikemas 

dalam pendidikan Islam sangat relevan dimana arus informasi yang begitu cepat sangat berpengaruh 

terhadap karakter dan gaya hidup masyarakat. Pengaruh-pengaruh budaya asing yang bertentangan 

nilai-nilai Islam dan norma-norma sosial sangat mudah diserap dan diadopsi oleh generasi milenial 

saat ini. Sangat berbahaya jika tidak dibentengi dengan penanaman nilai-nilai Islam yang bisa 

memperkokoh keyakinan sehingga dapat menghaluskan akhlak peserta didik. Di sinilah pentingnya 

pemikiran beliau diimplementasikan dalam kegiatan belajar mengajar maupun kegiatan lain yang 

biasa dilakukan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Tanggung jawab keagamaan sebagai titik sentral dalam pendidikan Islam, di samping 

tanggung jawab kemanusiaan baik dalam kontruksi tataran konsep maupaun tataran aplikasi 

pendidikan. Tuntutan insaniyah (kemanusiaan) tidak sejalan dengan tuntutan ilahiyah (keagamaan), 

maka yang harus didahulukan dan dimenangkan ialah tuntutan keagamaan. Karena kokohnya 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 66 

tanggung jawab pendidikan keagamaan dalam diri syekh Nawawi, berimplikasi juga dalam tataran 

dana pendidikan. Menurutnya dana pendidikan Islam tidak hanya d ibebankan kepada individu 

pembelajar, keluarga dan pemerintah, tetapi juga dibebankan kepada orang-orang yang mampu 

dikalangan umat Islam sebagai kewajiban komunal. Dalam perspektif pendidikan Islam modern, 

penyelenggaraan pendidikan bermutu akan lebih mudah dapat dicapai apabila disupport dengan 

dana  yang memadai dan tersistematis dengan baik. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Pemikiran pendidikan dari syehk Nawawi mempunyai ciri khas tersendiri, beliau merupakan 

ulama besar yang dikenal di Indonesia maupun dunia internasional, Term yang dipakai syekh 

nawawi yang menunjuk kepada pendidikan dan pengajaran ialah ta‟lim, tarbiyah dan ta‟dib. 

Pendidikan tidak hanya menyangkut pendidikan jasmani (praktek/amal), tetapi juga pendidikan 

intelektual, mental/spiritual yang berjalan sepanjang hidup atau long life education yaitu  dari 

ayunan (mahdi) sampai meninggal (lahdi). 

Tujuan pendidikan dalam Islam menurut syekh Nawawi merupakan refleksi dari fungsi 

manusia sebagai ubudiyah dan khalifah. Sebagaimana tercemin dari pendapatnya bahwa tujuan 

pendidikan dalam Islam (memperoleh ilmu) ada empat yaitu: 

1. Agar memperoleh rida (rela) dari Allah (mardatillah) dan memperoleh kehidupan akhirat. 

2. Untuk menyingkirkan kebodohan dari dirinya (peserta didik) dan setelah mendapatkan ilmu ia 

juga ikut mengajari orang lain agar kebodohan itu lenyap. 

3. Menghidupkan agama dan mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu. 

4. Untuk mensyukuri nikmat Allah berupa pemberrian akal dan badan sehat. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Asnawi, Pemahaman Syaikh Nawawi Tentang Ayat Qodar dan Ayat Jabar dalam Tafsirnya Marah 

Labid (Suatu Studi Teologi Islam). Jakarta :Badan Litbang dan Diklat DEPAG RI. 

Basri, Hasan dan Beni Ahmad Saebani, Ilmu Pendidikaa Islam (Jilid II), Bandung: Pustaka Setia, 
2010. 

Depaq RI, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Anada utama), 1993.  

Iqbal, Asep Muhammad, Yahudi dan Nasrani dalam al-Quran, (Jakarta: Mizan) 2004. 

Siregar, Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al- Bantani,     Yogyakarta: Datamedia, 
2007. 

Maragustam, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah Pendidikan Islam), 

Yogyakarta: Nuha Litera, 2010. 



Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021  | 67 

…………., Ide-Ide Sentral Syekh Nawawi al-Bantani Tentang Pendidikan Islam,Yogyakarta: 
Disertasi UIN SUKA, 2006. 

Shofan, Moh, Pendidikan Paradigma Profetik (Upaya Konstruktif Membongkar Dikotomi Sistem 
Pendidikan Islam), Jogjakarta: IRCiSod, 2004.  

Tim Penyusun, 2011, Filsafat Pendidikan Islam, Seri 2, Yogyakarta: KOPERTAIS Wilayah III UIN 

Sunan Kalijaga. 


