PENDIDIKAN ISLAM DALAM PANDANGAN SYEKH NAWAWI
AL- BANTANI DAN IMPLIKASINYA DI ERA MODERN

Much. Machfud Arif
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
email : machfud.tuban@gmail.com

Abstrak
Imam Muhammad Nawawi al-Jawi (al-Bantani) adalah salah satu tokoh intelektual
muslim yang menjadi kebanggan umat Islam Indonesia. Kebanggan kepadanya agaknya
tidaklah berlebihan karena keberadaannya telah memberikan kontribusi yang besar
terhadap dunia intelektual dan citra Islam di mata dunia Islam. Nawawi al bantani
sejatinya merupakan tokoh yang piawai dalam gerakan dan pembaharuan pemikiran
pendidikan. Melalui karya-karyanya yang tersebar dipesantren-pesantren tradisional
yang sampai sekarang masih banyak dikaji, nama Kiaiasal Banten ini sekan masih hidup
dan terus menyertai umat memberikan wawasan ajaran Islam yang menyejukkan.
disetiap majlis ta’lim karyanya selalu dijadikan rujukan utama dalam berbagai ilmu, dari
limu tauhid, fikih, tasawuf sampai ilmu tafsir.
Pemikiran syekh Nawawi telah di kenal bukan hanya di dunia pesantren di Indonesia,
tetapi juga di negara-negara Asia Tenggara, bahkan Timur Tengah. Oleh karena itu,
kajian-kajian terhadap pemikiran syekh Nawawi, khususnya dalam pendidikan Islam
menjadi suatu yang sangat menarik.
Syekh Nawawi al-Bantani telah banyak berjasa meletakkan landasan teologis dan tradisi
keilmuan di lembaga pendidikan Islam.pemikiran pendidikanya masih relevan di
implementasikan di zaman modern sekarang yang menyangkut nilai-nilai dasar
pendidikan dan aktifitas pendidikan islam di indonesia maupun di dunia internasional.
Kata Kunci : Nawawi al-Bantani, Pemikiran Pendidikan, implikasi pemikiran
pendidikan, implementasi di zaman Modern

PENDAHULUAN
Dalam sejarah pembaharuan Islam, syekh Nawawi al-Bantani sering disebut-sebut sebagai

pemimpin keagamaan yang dianggap penting di dunia Islam, khususnya di Indonesia. Karena di
samping sebagai ulama dan guru besar di masjid al-Haram, ia juga sebagai pengarang yang
produktif dan pemimpin masnyarakat Islam Indonesia di Makkah. Sehingga pemikiran-pemikiranya
dapat memberi pengaruh terhadap perkembangan Islam di Timur Tengah dan Asia Tenggara,
terutama Indonesia (Asnawi, DEPAG : 1)

Syekh Muhammad Nawawi adalah seorang ulama yang memiliki reputasi intelektual yang
baik. Karena reputasinya di bidang keilmuan Islam itu ia memperoleh gelar Sayyid ulama al-Hijaz,
fugaha dan hukama, imam ulama haramain dan guru berra pada nassyirul ma’arif di Mekkah (
Maragustam, 2006 :1)

Pemikiran syekh Nawawi telah di kenal bukan hanya di dunia pesantern di Indonesia, tetapi

juga di negara-negara Asia Tenggara, bahkan Timur Tengah. Oleh karena itu, kajian-kajian

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |52


mailto:machfud.tuban@gmail.com

terhadap pemikiran syekh Nawawi, khususnya dalam pendidikan Islam menjadi suatu yang sangat
menarik.

Syekh Nawawi melalui karyanya, sangat di kenal dikalangan masnyarakat muslim, terutama
di dunia pesantren di Jawa. Dalam bidang keilmuan, dia dikenal ahli di bidang teologi Islam, figh,
akhlak/tasawuf, bahasa dan kesustraan arab, dan tarikh. sedangkan di bidang kependidikan Islam,
nyaris tak terdengar atau luput dari pengamatan, padahal percikan-percikan pemikiran pendidikanya
dalam banyak di berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, dan akhlak, tasawuf, syekh Nawawi
memilikinya. Tetapi dalam makalah ini penulis condong untuk membahas pemikiran pendidikan

yang digagas oleh syekh Nawawi dan implikasinya di era globalisasi.

METODOLOGI

Metode Penelitian yang digunakan yaitu studi literatur dengan tipe penelitian kualitatif dengan
pendekatan kajian analitis literatur. Metode ini menggunakan telaah pustaka. Berbagai sumber
pustaka ditelaah untuk saling memperkuat deskripsi yang dipaparkan. Penelitian sebelumnya sebagai
sumber info terhadap perkembangan dari kajian penelitian Pendidikan Agama Islam. Kemudian dari
penelitian-penelitian tersebut digunakan sebagai dasar kajian penelitian ini.

Analisis data menggunakan cara perbandingan berbagai literatur dilakukan secara obyektif,
sehingga hasil penelitian ini dapat menjadi referensi bagi penelitian selanjutnya dan memperkaya

dibidang penelitian Pendidikan Agama Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sketsa Biografi Syekh Nawawi Al- Bantani

Muhammad Nawawi Abu Abd AL-Mu’tibin ‘Umar bin ‘Arabi bin ‘Ali al-Jawi al- Bantani,
lebih dikenal di kalangan muslim nusantara sebagai syekh Nawawi Banten. Lahir pada tahun 1230
H/1813 M di Tanara, kecamatan Tirtayasa, kabupaten Serang, Banten. Nawawi meninggal dunia di
Makkah pada tahun 1314/1879. Makamnya terletak di area pemakaman ma’la, di seberang makam
Khadijah, istri Nabi Muhammad, dekat dengan kuburan Asma’, putri khalifah Abu Bakar, dan
Abdullah bin Zubair, sahabat Nabi.

Nawawi hidup dalam lingkungan ulama ayahnya adalah kyai haji Umar, merupakan seorang
ulama yang memimpin masjid dan pendidikan Islam di Tanara. Dilihat dari silsilahnya Nawawi
merupakan keturunan keduabelas dari Maulana Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati Cirebon)
yaitu keturunan dari putra Maulana Hasanuddin sultan Banten ke-1 yang bernama Sunyararas. (
Depaq RI, 1993: 841). Ayahnya seorang guru agama di Tanara dan seoarang penghulu, pemimpin

agama yang diangkat secara resmi oleh bupati di bawah pemerintah kolonial Belanda. lbunya

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |53



adalah Jubaidah, asal Tanara. la anak tertua dari empat saudara laki-laki, Ahmad, Said, Tamim,
Abdullah dan dua saudara perempuan. Syakila, dan Syahria (Asep , 2004 :50)

Nama syekh Nawawi di belakangnya di tambah al-Tanari al-Bantani serta al-Jawi
maksudnya untuk memperjelas tentang identitas daerah asalnya. Nawawi tumbuh dalam lingkup
keluarga desa, tetapi selaku putra tertua dari tujuh bersaudara Nawawi tidak hanya berpangku
tangan dan bersikap fatalis di dalam hubuangan sindrom keterbelakanganya. Ayahnya yang seorang
penghulu kecamatan di Tanara sedikit telah menyokong perkembangan jiwa keagamanya. Di
samping juga tekad dan kesadaran dirinya untuk tidak ikut terbawa arus kebodohan yang diciptakan
kaum penjajah.

Pada masa kanak-kanak beliau belajar ilmu pengetahuan agama Islam bersama saudara-
saudaranya langsung dari ayahnya sendiri. Ilmu-ilmu yang dipelajari meliputi pengetahuan bahasa
Arab (nahwu dan sharaf), fikih, tauhid dan tafsir. Pengetahuan dasar tersebut mendorongnya untuk
meneruskan pelajaran di beberapa pesantren di Jawa.

Nawawi mulai belajar kepada beberap kyai yang berpengaruh saat itu seperti kyai Sahal dari
Banten dan kyai Yusuf dari Purwakarta. Kesemua itu beliau lakukan ketika berumur 15 tahun.
Berkat ketekunan dan otaknya yang cerdas maka Nawawi sanggup menyerap bebagai cabang
keilmuan yang sesungguhnya lebih cocok diajarkan pada orang dewasa.

Ketaatan dan kesungguhan beliau dipengaruhi oleh penyataan imam Syafi’i (w. 204 H).
Imam Syafi’i mengatakan dalam sebuah ungkapan dalam rangka memotivasi murid-muridnya:
“Tidak layak bagi orang-orang yang berakal dan berilmu. Untuk mencari ilmu tinggalkanlah
negerimu, dan berkelanalah, engkau pasti akan menemukan pengganti orang-orang yang kamu
cintai. bersusah payahlah karena sesungguhnya ketinggian derajat dan kehidupan bisa dicapai
dengan kesusahan payahan” .

Pernyataan tersebut memacu dan mendorong syekh Nawawi untuk mencari berbagai jenis
ilmu agama. setelah belajar di berbagai wilayah di Jawa, maka Nawawi yang ketika itu berumur 15
tahun bertekad menunaikan ibadah haji. Beliau berangkat haji ke Mekkah bersama saudara-
saudaranya di usia muda. Setelah menunaikan ibadah haji, ia tidak kembali ke tanah airnya. la
memperpanjang masa tinggalnya di Makkah selama tiga tahun untuk menuntut ilmu dipusat dunia
Islam itu.

Seperti muslim lain dari kepulauan Melayu-Indonesia yang datang ke Mekkah untuk belajar
pada masa itu, Nawawi pertama kali belajar kepada guru sarjana jawi yang sudah menetap di
makkah. Pertama kali, ia belajar kepada Abdul Gani dari Bima (Nusa Tenggara Barat), Ahmad
Khatib dari Ambas ( Kalimanatan Barat), dan Ahmad bin Zaid, syekh agen haji asal Solo, Jawa

Tengah.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |54



Guru-gurunya yang terkenal adalah Sayyid Ahmad Nahrawi, Sayyid Ahmad Dimyati dan
Zaini Dahlan (Makkah) serta Muhamamad Khatib al-Hambali (Madinah). Setelah belajar di
Makkah dan Madinah, syekh Nawawi bekelana mencari ilmu pengetahuan kenegara-negara lain
seperti Mesir dan Syam (Syiria).

Setelah berkelana dan mencari ilmu pengetahuan diberbagai Negara tersebut syekh Nawawi
kembali ke tanah air untuk kembali belajar pada salah seoarang ulama besar di Karawang. Setelah
itu beliau kembali ke Tanara untuk mengamalkan dan mengajarkan ilmunya kepada umat yang
sangat mengharapkan dan menantikan kehadiran beliau.

Akan tetapi karena kondisi tanah air ketika itu masih berada di bawah penjajahan Belanda,
maka setiap gerak gerik ulama diawasi termasuk syekh Nawawi. Karena itu beliau kembali ke
Mekkah untuk mengajarkan ilmunya kepada para mahasiswa yang berdatangan dari berbagai
Negara. Di Makkah beliau tinggal di perkampuangan Syr’ib sampai akhir hayatnya.

Sebagai seorang alim yang dalam ilmunya, tinggi akhlaknya dan kepribadianya, ikhlas
dalam mengajar dan mendakwahkan Islam, tentu saja hasil didikanya menghasilkan ulama-ulama
yang besar. Diantara murid-muridnya yang berasal dari Indonesia adalah :

1. KH. Hasyim Asy’ari, berasal dari Tebu Ireng Jombang Jawa Timur.
2. KH. Khalil dari Bangkalan, Madura.

3. KH. Asy’ri dari Bawean.

4. KH. Asnawi dari Caringan , Labuan, Pandeglang , Banten.

Syekh Nawawi al-Bantani dikenal sebagai penulis produktif, khususnya komentar terhadap
karya-karya klasik sebelumnya, dalam banyak bidang. Karya-karyanya mencapai seratusan judul.
Bidang-bidang ditulis Syekh Nawawi cukup beragam, mulai di bidang Tafsir Hadist, Akidah, Figih,
dan Tasawuf.

Dalam Bidang Tafsir, beliau menulis Al-Tafsir al-Munir li al-Muallim al- Tanzil al-Mufassir
,an wyjuh mahasin al- Ta*“wil musamma Murah Labid li Kasyfi Ma“na Quran Majid (yang dikenal
dengan nama Tafsir Munir). Tafsir al-Munir sering disejajarkan dengan Tafsir Jalalain, bahkan
banyak kalanganyang menganggap lebih baik. Sepuluh tahun setelah terbit kitab tafsir Murah,
Syekh Nawawimeninggal dunia tepatnya 1314H/1897 M dengan meninggalkan karya-karya yang
relatif lengkap dan orisinal.

Dalam Bidang Ilmu Akidah beliau menulis antara lain Tijan al-Darary, Nur al-Dhalam,
Agidah Fath al-Majid. Pokok pikiran Syekh Nawawi dalam akidah adalah bahwa manusia dalam
keadaan tertentu mempunyai pilihan untuk berbuat baik atau jahat. Namun dalam kesempatan lain,
seperti dalam soal kelahiran dan kematian manusia tidak mempunyai pilihan apapun, karena

semuanya sudah ditakdirkan. Pemikiran ini merupakan pemikiran Asy“ariyah. Dalam Bidang [lmu

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |55



Hadits, beliau menulis Tangih al-Qaul yang merupakan syarah atas Lubab Hadist, namun di
pesantren di Indonesia justru Tanqi al-Qaul lebih terkenal dari Lubab Hadist. Bidang Ilmu Figih
beliau menulis Sullam al-Mundjah, Nihayah al-Zain, Kasyifah al-Saja. Kasyifah al-Saja syarah atau
komentar terhadap kitab figih Safinah al-Naja, karya Syaikh Salim bin Sumeir al-Hadhramy. Kitab
figih lainnya yang sangat terkenal di kalangan para santri pesantren di Jawa “Uq{d al-Lujain fi
Bayan Huqlq al-Zaujain. Dalam bidang fikih, Syekh Nawawi berhasil memperkenalkan dan
menancapkan pengaruh Madzhad Syafi“i di Indonesia seperti yang kita saksikan sekarang mi.
Bidang Ilmu Tasawuf beliau menulis Qami*“u al- Thugyan, Nashaih al-1bad, dan Minhaj al-
Raghibi. Kitab Nashaih al-lbad merupakan syarah atas kitab syarah atas al-Manbahatu ala al-
Istidad li yaum al-Mi’ad. Namun di Indonesia Nashaih al-,Jbad lebih terkenal dari kitab yang
disyarahinya. Dalam bidang tasawuf, Syekh Nawawi selalu menekankan bahwa kesucian rohani
bisa dicapai dengan cara menjalankan syari“at Islam secara penuh dan konsekwen. Syekh Nawawi
mengibaratkan syari“at sebagai sebuah kapal, tarekat adalah lautan, dan hakikat adalah intan dalam
lautan. Intan dalam lautan dapat diperoleh dengan kapal yang harus berlayar di lautan. Karena itu,
kapal, laut, dan intan sangat terkait sebagaimana syariat, tarekat, dan hakikat tidak bisa berjalan

sendiri-sendiri.

Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani

Proses pendidikan merupakan arena transfer dan tranformasi. Tujuan pendidikan dalam
Islam merupakan arah yang selalu dituju oleh pendidik dalam proses pendidikan. Tujuan ini sangat
penting artinya karena tujuan berfungsi sebagai pengakhir aktifitas, mengarahkanya dan merupakan
titik pangkal untuk mencapai tujuan-tujuan yang lebih tinggi, dan memberi nilai pada usaha-usaha
tersebut.

Term yang dipakai syekh Nawawi yang menunjuk kepada pendidikan dan pengajaran ialah
ta’lim, tarbiyah dan ta’dib. Karenanya menyangkut transfer dan tranformasi. Pendidikan tidak
hanya menyangkut pendidikan jasmani (praktek/amal), tetapi juga pendidikan intelektual,
mental/spiritual yang berjalan sepanjang hidup (long life education). Pengajaran dan pendidikan
merupakan kesatuan intregral yang harus berjalan secara bersama-sama. Kepengajaran (transfer)
merupakan strategi untuk mengaktualkan pendidikan.

Tujuan Pendidikan Islam

Tujuan pendidikan dalam Islam menurut syekh nawawi merupakan refleksi dari fungsi
manusia sebagai ubudiyah dan khalifah. Sebagaimana tercemin dari pendapatnya bahwa tujuan
pendidikan dalam Islam (memperoleh ilmu) ada empat yakni : (Maragustam, 2006 : 334)

1. Agar memperoleh rida (rela) dari Allah (mardatillah) dan memperoleh kehidupan akhirat.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |56



2. Untuk menyingkirkan kebodohan dari dirinya (peserta didik) dan setelah mendapatkan ilmu ia
juga ikut mengajari orang lain agar kebodohan itu lenyap.

3. Menghidupkan agama dan mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu.

4. Untuk mensyukuri nikmat Allah berupa pemberrian akal dan badan sehat.

Dari empat tujuan pendidikan dalam Islam yang digagas oleh syekh Nawawi al-Bantani,
yakni memperoleh ilmu untuk mencari rida (rela) Tuhan dan mencari persiapan kehidupan akhirat
adalah merupakan realisasi dari fungsi manusia untuk ubudiyah, sedangkan tujuan lainya berkaitan
dengan fungsi manusia sebagai khalifah atau co creator. Maksud manusia ubudiyah ialah semua
aktifitas manusia harus dibingkai dengan nilai mardatilah dan kebahagian akhirat. Sedangkan
fungsi manusia sebagai co creator (khalifah), adalah bagaimana mengatur kehidupan dan mengolah
alam semesta ini kemakmuran bagi manusia sekarang dan generasi mendatang, sekaligus ubudiyah.

Dari tujuan pendidikan yang dipaparkan tersebut mencakup lima aspek yakni, aspek
pendidikan akhlak, akal, sosial kemasnyarakatan, jasmani dan aspek profesioanal. Implikasi dari
tujuan ini menempatkan syehk Nawawi pada posisi memandang ilmu sebagai sesuatu yang dicari
untuk tujuan keilmuan itu sendiri, tetapi juga tujuan untuk diluarnya yakni reformasi sosial (ilmu
untuk kemajuan dan peradaban). Mu allim dalam pelajaranya memegang prinsip metodik yakni
memperlakukan tolib sesuai dengan keadanya, seperti seorang dokter memberikan terapi kepada
pasienya, sesuai dengan penyakitnya.

Prinsip-prinsip metode pendidikan Islam

Prinsip-prinsip metodik dalam pendidikan Islam adalah menyajikan mata pelajaran harus
jelas, dimulai dari yang mudah, yang konkret lalu bertahap pada yang lebih sulit, komplek dan
abstrak, dalam penyampaian materi mu ‘allim haru melihat keadaan tolibnya, menggunakan metode
sesuai dengan tingkat kemampuan tolibnya, menghargai dan memperhatikan pendapat dan
pertanyan dari tolibnya, tidak menambah pelajaran atau memberikan penjelasan sebelum pelajaran
yang terdahulu dipahami, mu’allim tidak mendominasi percakapan sewaktu dalam proses
pembelajaran dan adanya prinsip al-tikrar (pengulangan) terhadap pelajaran yang belum dimengerti
oleh tolibnya.

Sifat-sifat pendidikan yang dikemukakan oleh para ahli pendidikan Islam termasuk Syekh
Nawawi Al-Bantani sangat ketat. Hal ini karena peranan guru dalam Islam tidak sekedar alih ilmu,
nilai dan metode, tetapi juga transformasi (membentuk kepribadian peserta didik). Di samping itu
diyakini bahwa para pendidik menempati ulama sebagai pewaris para nabi sehingga pendidik harus
dapat menjadi teladan bagi peserta didiknya. Menurut Syekh Nawawi tujuan memperoleh ilmu
(tujuan pendidikan) ialah mardatillah dan memperoleh kehidupan ukhrawiyah, memberantas

kebodohan, memajukan Islam, melestarikan Islam dengan kaidah-kaidah ilmu serta sebagai

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |57



perwujudan dari rasa syukur karena diberi akal dan tubuh yang sehat. Kewajiban bersyukur
mencakup aspek keilmuan (ranah kognitif), aspek rasa senang (ranah afektif), dan menggunakan
nikmat Tuhan sesuai dengan permintaan pemberi nikmat yakni Allah (ranah psikomotor dan
spiritual). (Maragustam, 2007: 2598-259).

Hakikat pendidikan dan pengajaran dalam Islam menurut Nawawi mencakup term ta’lim,
tarbiyah dan ta 'dib. Pendidikan mencakup transfer of knowledge, transfer of value, transfer of
methodology, dan transformasi. Pendidikan mencakup jasmani (praktik/amal), intelektual,
mental/spiritual dan berjalan sepanjang hidup dan integral.

Syekh Nawawi menafsirkan bahwa membacakan dalam ayat ini bukan hanya sebatas
membacakan saja, akan tetapi membacakan dengan mengarahkan manusia kepada iman, sedangkan
makna mengajarkan (ta’lim)Al-kitab, Nawawi memberikan makna yang lebih luas, yaitu
mengajarkan dan memahamkan nilai- nilai dari ajaran tersebut serta bagaimana
mengimplementasikan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari.

Ayat tentang tarbiyah,

e B 8 W15 05 89 G ST s W it

Artinya: Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan
ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua telah
mendidik aku waktu kecil". (Al-Isra’:17: 24)

Dalam ayat ini tarbiyah lebih ditekankan kepada pendidikan anak diwaktukecil, Syekh
Nawawi menafsirkan ayat pertama sebagai perintah bahwa kita wajib berbuat baik kepada kedua
orang tua kita dan juga mendoakannya walaupun hanya lima kali dalam sehari, karena kedua orang
tua kitalah yang telah mendidik Kita dari kecil hingga dewasa.

Ayat tentang ta Ta’dib,

-
-

S B9 K e fedf el el e r&;p Al 5;-1:.\;. ;ﬁ;if GE

2. 23 , LA
u}ff"-w)ler”f \9

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang
bahan bakarnya adalah manusia dan batu; penjaganya malaikat-malaikat yang kasar, keras, dan
tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepadamereka dan selalu

mengerjakan apa yang diperintahkan”. (At-Tahrim : 66 :6)

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |58



Syekh Nawawi mengartikan ta’dib disamakan dengan ta’lim, akan tetapi ta’dib lebih
ditekankan kepada pembentukan Akhlag. Dengan demikian, Nawawi tidak terlalu membedakan
antara makna ta’lim dan ta’dib, karena semuanya mengacu kepada trasformasi dalam pendidikan.

Pemikiran syekh Nawawi dalam mengkrontruksi tujuan pendidikan berada pada tujuan-
tujuan idealis dengan nilai-nilai mardatillah dan membangaun kebahagian akhirat, sedangkan
tujuan realistis ialah menghilangkan kebodohan, mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu, serta
mengoptimalkan potensi-potensi akal dan tubuh.

Menurut Syekh Nawawi, dilihat dari kepentingannya ilmu itu dibagi menjadi dua;

a. ilmu Fardhu ain yaitu ilmu yang wajib diketahui oleh semua orang muslim, meliputi

llmu agama; ilmu yang bersumber dari kitab suci Allah dan Sunnah Rasullah SAW

b. llmu Fardhu Kifayah yaitu ilmu yang bisa dipelajari oleh setiap orang muslim. Ilmu ini

meliputi ilmu yang dimanfaatkan untuk memudahkan urusan hidup duniawi; misalnya
ilmu Maatematika, ilmu kedokteran, ilmu teknik, ilmu p ertanian dan ilmu industri.Maka
dari itu, setelah sesorang selesai mempelajari ilmu-ilmu fardu ,ain, sebaiknya ia gunakan
sisa waktu yang ada untuk belajar iimu-ilmu fardu kifayah.

Untuk mencapai tujuan pendidikan tersebut memerlukan pemikiran tentang muatan
pendidikan Islam. Dari berbagai pernyataan Syekh Nawawi, hal utama yang diberikan dalam
proses pendidikan adalah masalah ilmu-ilmu keagamaan yang wajib personal. Sedangkan yang
paling utama dari kewajiban personal itu ialah iman tauhid.

Realisasi fungsi manusia ubudiyah dan khalifah tidak hanya tercermin dalam tujuan
pendidikan sebagai akhir suatu proses pendidikan, tetapi juga tercermin dalam proses pendidikan
seperti adanya etika seorang terhadap ilmu.

Etika Pendidik dan Peserta Didik

Menurut Nawawi pendidik derajatnya disamakan dengan ulama’ yang sangat dihargai
kedudukannya oleh Allah SWT. Ia juga mengatakan Ulama’ adalah orang yang mempunyai ilmu
dan mengamalkannya (guru), mereka menjadi penerang bagi kehidupan manusia disetiap zamannya
dan sesungguhnya amal sedikit yang disertai dengan ilmu itu akan lebih bermanfaat dari pada amal
banyak dengan tanpa ilmu.

Pendidik di lembaga pendidikan sekolah disebut dengan guru, baaik guru taman kanak-
kanak, sekolah menengah, kyai di pondok pesantren, dan lain sebagainya. Tugas guru tidak hanya
menerima amanat orang tua untuk mendidik, melainkan juga mau menerima dari setiap orang yang

memerlukan bantuan untuk mendidiknya.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |59



Syekh Nawawi sependapat dengan imam Nawawi tentang etika memperoleh ilmu dengan
memberi dalil (argument). Dia berpendapat bahwa etika memperoleh ilmu itu ada delapan vaitu : (
Maragustam, 2006 :337-338)

1. Untuk diamalkan. Syek Nawawi memberi argumen dengan mengutip pendapat salaf al-salih
yakni Anas r.a yang berkata: bahwa ulama itu cita-citanya (himmah) adalah penjagaan,
pengawasan dan perlindungan (vi’ayah), sedangkan orang bodoh (sufaha’) keinginannya adalah
mengabarkan (riwayah).

2. Menyebarkan ilmu yang telah ia peroleh. Argumen syehk Nawawi merujuk firman Allah (QS.
Al-Taubah: 9:122).

=
-~ \—"'::__ - &

L —— - - m‘i r“'-# - = - - o = -
Gaybagh 583 IS e a0 N3b wslen i) pdell 6 s

®,

Tos5asadlad p a5 15 24038 155005 ol 3 15402

Yang artinya : “Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang).
Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk
memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada
kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga
dirinya. ”(QS. Al-Taubah: (9) :122)

3. Tidak boleh sombong dan melakukan pertengkaran.

4. Murah memberikan ilmu jika diberi upah. Namun penuh perhitungan dan kikir jika tidak diberi

upah. Dalam al-Quran disebutkan:

N -, & * T _.f e, 25 E_g 5
onelidl) 055 N1 5 8y 3T ale 25TtV s

Artinya : Katakanlah: "Aku tidak meminta upah kepadamu dalam menyampaikan (Al-Quran)."
Al-Quran itu tidak lain hanyalah peringatan untuk seluruh ummat. (QS. Al-An’am: 6: 90).

5. Berani mengatakan, ‘tidak tahu’, kepada sesuatau yang ia tidak tahu.

6. Tawadu (rendah hati). (QS. Al-Furgan 25: 63).

7. Sanggup memikul segala yang menyakitkan dan menyusahkan dalam memberi nasehat dan
mengikuti salaf al-salih tentangnya.(QS.Lugman: 31 :17)

8. Berniat mengajarkan ilmunya itu terhadap orang yang membutuhkanya.

Walaupun syekh Nawawi sependapat dengan imam Nawawi tentang nilai-nilai yang

dijunjung tinggi dalam memperoleh ilmu. Namuan dia mengemas dan memperkuat pendapatnya

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |60



dengan memberi hujjah (argument) baik melalui pengutipan ayat-ayat al-Quran, hadis-hadis sahih

atau lemah, melakukan analogi, atau mengutip pendapat para salaf al-salih. Dengan demikian syekh

Nawawi mengadakan proses nalar bayani (menggunakan dalil) untuk sampai pada penguatan

pendapatnya. Inilah salah satu khas pemikiran dari syekh Nawawi.

Mu’allim dan pendidik merupakan pribadi-pribadi yang mendapat kehormatan dalam Islam.

Karena pendidik adalah profil manusia yang setiap hari didengar perkataanya, dilihat dan mungkin

ditiru prilakunya oleh murid-muridnya di sekolah (Hasan dan Beni, 2010 : 93) Menurut syekh

Nawawi etika pendidik mempunyai Kriteria yang sangat ketat karena seorang pendidik merupakan

contoh bagi para peserta didiknya. Oleh karena itu, syekh Nawawi mengklasifikasikan sifat atau
ahklak pendidik ada 17 kriteria yaitu :

1.

2
3.
4

10.

11.

12.

13.

14.
15.

16.

Menerima pertanyaan-pertanyaan murid dengan penuh kesabaran.

Selalu bermurah hati dalam berbagai hal.

Merendahkan diri di depan teman duduknya.

Tidak sombong, kecuali kepada orang yang terang-terangan zalim untuk memperingatkan
kezalimannya, karena sombong kepada orang yang sombong itu adalah shadagah sebagaimana
tawadhu (merendah diri) kepada orang yang tawadhu.

Bersikap tawadhu ketika berada di tengah-tengah acara pertemuan.

Mencegah dari bercanda dan senda gurau.

Ramah kepada murid ketika mengajar dan tidak menyuruh tergesa-gesa kepada murid yang
tidak pandai bertanya.

Memperbaiki anak yang tidak cerdas dengan pengajaran yang baik.

Tidak marah dan tidak menyindir murid yang bodoh.

Tidak merasa segan untuk berkata ‘“tidak tahu” atau “Allah Yang Maha Tahu”, jika suatu
masalah belum dikuasainya.

Mendorong semangat kepada yang bertanya agar pertanyaannya dapat dipahami dan
persoalannya dapat dijawab dengan baik.

Dapat menerima alasan orang lain dan mendengarkan, walaupun alasan itu berasal dari
musuh/tidak sepaham.

Mengikuti haq (kebenaran), dan kembali kepada hag ketika melakukan kesalahan dalam
berbicara atau keyakinan, walaupun haq itu berasal dari orang yang lebih rendah.

Mencegah murid dari setiap ilmu yang membahayakan agama seperti ilmu sihir dan astrologi.
Mencegah murid dari keinginan untuk menggunakan ilmu yang bermanfaat bukan karena
Allah.

Mencegah murid dari kesibukan dengan fardhu kifayah sebelum menyelesaikan fardhu ain.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |61



17.

Menginstrosfeksi diri sendiri lebih dahulu, sebelum memerintahkan orang lain mengerjakan
kebaikan, dan sebelum melarang orang lain agar menjauhi keburukan dengan melaksanakan
perintah syara’ dan menjauhi larangannya, agar murid mengambil teladan darmnya.

Sedangkan etika peserta didik menurut syek Nawawi diklasifikasikan menjadi tiga belas

yaitu : (Maragustam,2006 :363-364)

1.
2.

Lebih dulu memulai penghormatan, salam dan meminta izin ketika memasuki majelis.
Mempersedikit bicara dan mempersedikit sesuatu yang diperbolehkan ketika dihadapan

gurunya.

3. Tidak mengatakan/berbicara hal yang tidak ditanyakan.

10.
11.
12.

13.

Tidak bertanya tentang sesuatu sebelum meminta ijin terlebih dahulu atau tidak bertanya
sebelum ada persoalan.

Tidak mengkontradiksikan pendapat gurunya dengan pendapat lain.

Tidak menunjukkan pendapat yang berbeda dengan pendapat gurunya, karena anggapan peserta
didik bahwa dirinya lebih mengetahui kebenaran dalam masalah itu. Sikap yang demikian akan
mengurangi sopan santun dan mengurangi berkah ilmunya.

Jangan bertanya kepada teman gurumu ditempat gurumu, dan tidak teseyum ketika terjadi
pembicaraan.

Tidak menoleh ke kiri dan ke kanan ketika berada di depan gurunya, tapi duduk dengan
menundukkan mata, diam, sopan, dan tidak menggerak-gerakan badan, seolah-olah ia sedang
shalat.

Tidak bertanya ketika pendidik tampak bosan dan bingung.

Berdiri ketika pendidik berdiri, untuk menghormatinya.

Tidak menguntit pendidik ketika keluar majelis, untuk mengajak bicara dan bertanya.

Tidak bertanya kepada pendidik di jalan, tetapi harus menunggu pendidik sampai dirumahnya
atau tempat peristirahatanya.

Tidak berburuk sangka terhadap perbuatan pendidik yang secara lahiriah, menurut
pandanganmu tidak diridai Allah, karena pendidik itu lebih mengetahui rahasis-rahasia
perbuatanya sendiri.

Peserta didik sebagai makhluk educandum dan educandus menurut Syekh Nawawi sangat

memperhatikan lingkungan kebudayaan termasuk pendidikan dan sosialnya. Kehidupan peserta

didik berada dalam suatu kontrak sosial. Eksistensi peserta didik berada dalam interdependensi baik

secara sosial maupun lingkungan kebudayaan. Pengaruh lingkungan luar terhadap peserta didik

sangat signifikan. Untuk itu Syekh Nawawi membuat etika peserta didik, agar lebih selektif dalam

memilih lingkungan sosial dan teman dalam pergaulan, Berhubungan dengan hal itu maka para ahli

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |62



pendidikan Muslim dituntut membentuk peserta didik mempunyai peer group yang kondusif di
tempat pembelajarannya, mengingat dari sini ia akan banyak menyerap pelajaran dan mendapatkan

rangsangan kognitif, afektif, dan psikomotorik yang positif.

Implikasi Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi AL-Bantani di Era Modem.

Pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani tentang pendidikan mempunyai relevansi dengan
pendidikan pada masa sekarang atau pada era modern ini. Banyak aspek atau sudut pandang yang
bisa digunakan untuk melihat relevansi pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani tentang pendidikan.

Persoalan pendidikan merupakan masalah manusia yang berhubungan dengan kehidupan.
Selama manusia ada, maka selama itu pula persoalan pendidikan ditelaah dan direkontruksi dari
waktu-kewaktu, baik dalam arti makro seperti kebijakan pendidikan, politik pendidikan, maupun
arti mikro, seperti tujuan, metode, pendidik dan pembelajar, baik konsep filosufinya maupun tataran
praktiknya. Aksentuasinya pada pendidikan, karena masalah kehidupan manusia, pada umumnya
dicari pemecahannya melalui pendidikan (Maragustam,2010:178).

Sebagai implikasi dari pandangan Syekh Nawawi tentu terdapat dampak positif edukatif dan
juga terdapat dampak negatif edukatifnya. Dampak edukatif positifnya adalah rasa tanggung jawab
yang sangat kuat telah menghujam pada pemikiran pendidikannya, dan mengukuhkan rasa tanggung
jawab moral. Penghargaannya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat tinggi, bahkan
menilainya sebagai wujud tanggung jawab keagamaan yang sangat luhur. Tugas mengajar dan
belajar tidak sekadar sebagai tugas-tugas profesi kerja dan tugas-tugas kemanusiaan tetapi lebih
jauh dari itu yakni sebagai tuntutan kewajiban agama. Tanggung jawab dan kewajiban agama
sebagai titik sentral baik dalam kontruksi tataran konsep maupun tataran aplikasi pendidikan. Atau
dengan kata lain jika tuntutan tidak sejalan dengan tuntutan keagamaan, maka yang harus
didahulukan ialah tuntutan keagamaan.(Tim Penyusun, 2011:267-268).

Adapun dampak negatif edukatifnya. Syekh Nawawi menjadi term al-‘i/m yang dalam
nash  bersifat mutlak, bersifat muqayyad (terbatas), hanya pada ilmu keagamaan, dan
kecenderungan pencapaian spiritual yang lebih menonjol. Mendorong pemikiran pendidikan Islam
ke arah pengabaian urusan dunia dengan segala kemanfaatan dan amal usaha yang sebenarnya
boleh dinikmati. Oleh karena itu pengabaian urusan dunia, maka ilmu-ilmu yang bersifat keduniaan
dikuasai oleh non muslim dan menjadi lemahnya pelaksanakan amar makruf nahi munkar dalam
reformasi dan transformasi sosial yang bermoral. Padahal penguasaan dunia sebagai sarana
pendakian kebahagiaan di akhirat.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |63



Sampai saat ini, pendidikan tetap dianggap sebagai penolong utama bagi manusia untuk
menjalani kehidupan ini. Darinya, muncul sebuah tesis ektrim bahwa maju mundurnya suatu
peradaban bangsa ditentukan oleh keadaan pendidikan yang dijalani bangsa itu (Shofan, 2004 :11)

Pendidikan Islam bukan sekedar proses penanaman nilai- nilai moral untuk membentengi
diridari akses negatif globalisasi. Tetapi yang paling urgen adalah bagaimana nilai- nilai moral yang
telah ditanamakan pendidikan Islam tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas
(liberating force) dari himpitan kemiskinan, kebodohan, dan keterbelakangan sosial budaya
ekonomi.

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang informasi dan
transportasi, pendidikan Islam baik dari segi konsep maupun realitas pengamalan nilai-nilai spiritual
keagamaan menghadapi babak baru dan tantangan yang sangat krusial. Hal itu disamping
penguasaan iptek dikendalikan oleh Barat, juga dalam iptek khususnya berbagai media seperti
media internet dan televisi pasti membonceng sosial budaya, misi, dan kurikulum tersembunyi
(hidden curriculum).Media tersebut dapat dijadikan alat yang sangat ampuh menanamkan atau
merusak tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan, untuk mempengaruhi atau mengontrol pola fikir
seseorang.

Kemajuan llmu pengetahuan dan teknologi (Iptek) dibidang transportasi dan informasi
menjadikan belahan dunia semakin kecil dan mengglobal. Dengan teknologi modern telah
memungkinkan terciptanya komunikasi bebas lintas benua, lintas negara, dan menyelusup di gang-
gang sempit di perkotaan dan pedesaan, melalui media audio (radio) dan audio visual (televisi,
internet, dan lain-lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum tersentuh
modernitas, termasuk aspek kehidupan keagamaan. Akibat dari berbagai media ini, khususnya
televisi, dapat dijadikan alat yang sangat ampuh untuk menanamkan atau, sebaliknya, merusak
tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan, untuk mempengaruhi atau mengontrol pola pikiran
seseorang oleh mereka yang memegang kendali terhadap media tersebut.

Berdasarkan klasifikasi ilmu menurut syekh Nawawi, maka materi pendidikan Islam harus
dimulai dari ilmu-ilmu kewajiban personal, kemudian ilmu-ilmu kewajiban komunal dan sunnah
komunal. Namun di antara yang kewajiban personal, yang paling penting ialah ma rifatullah berupa
iman tauhid. Bahkan iman tauhid (tauhid uluhiyah, tauhid rububiyah dan tauhid as-asma’ wa al-
sifah) menjadi inti dan pembentuk struktur paling dalam dari semua ilmu-ilmu keagamaan yang
diberikan dalam kurikulum pendidikan Islam.

Prinsip-prinsip pendidikan Islam harus menyatukan nilai-nilai spiritual keagamaan dengan
nilai- nilai kebendaan keduniaan, bahkan tujuan pendidikan Islampun harus mengarah dan mengakar

nilai-nilai tauhid ini. Pendiidikan Islam mengarah pada teosentris yang ma rifatullah, disamping

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |64



antroposentris yang mengarah kepada kehidupan dunia saja. Antroposentris merupakan bagian yang
integral dari teosentis (teoantropesentrisme) (Maragustam,2006:436)

Implikasinya ialah pertama, jika falsafah antroposentris mengatakan bahwa keberhasilan
pendidikan dan kegagalan pendidikan ditentukan oleh faktor endogen dan eksogen, sementara
falsafah teosentris bahwa keberhasilan dan kegagalan tidak hanya berhenti disitu, tetapi masih ada
faktor lain, dengan kata lain, Islam mengakui keberhasilan pendidikan Islam sangat ditentukan oleh
hereditas (endogen) dan lingkungan (eksogen), namun harus atas bi ma ‘unatillah atau biiznillah.
kedua, menyeimbangkan antara pendidikan moral-spiritual dan pendidikan akal. Ketiga,
mementingkan pendidikan jasmani (tubuh) dan pendidikan rohani. Keempat, menyeimbangkan
antara kepentingan individu dan kepentingan masnyarakat. Kelima, tanggung jawab pendidikan
Islam berawal dari tanggung jawab keluarga, kemudian beralih kepada lembaga pendidikan lainya.

Mengenai tujuan pendidikan, disamping kecenderunganya menjadikan tujuan-tujuan
keagaman sebagai tujuan yang berada di dalamnya tetapi juga berada diluarnya yakni ilmu untuk
menghilangkan kebodohan dari umat manusia. Sebagai implikasi dari pandanagan syekh Nawawi
tentu terdapat dampak positif edukatif sebagai kelebihan darinya dan juga terdapat dampak negatif
edukatif sebagai kekuranganya. Dampak edukatif positifnya ialah rasa tanggung jawab yang sangat
kuat telah menghujam pada pemikiran pendidikanya, dan mengukuhkan rasa tanggung jawab moral
itu.

Penghargaanya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat tinggi, bahkan menilainya
sebagai wujud tanggung jawab keagaaman yang sangat luhur. Tugas mengajar dan belajar tidak
sekedar sebagai tugas-tugas profesi kerja semata dan tugas-tugas kemanusiaan, tetapi lebih jauh dari
itu yakni sebagai tuntutan kewajiabn agama.

Era modern/globalisasi saat ini pemikiran beliau tentang pendidikan akhlak yang dikemas
dalam pendidikan Islam sangat relevan dimana arus informasi yang begitu cepat sangat berpengaruh
terhadap karakter dan gaya hidup masyarakat. Pengaruh-pengaruh budaya asing yang bertentangan
nilai-nilai Islam dan norma-norma sosial sangat mudah diserap dan diadopsi oleh generasi milenial
saat ini. Sangat berbahaya jika tidak dibentengi dengan penanaman nilai-nilai Islam yang bisa
memperkokoh keyakinan sehingga dapat menghaluskan akhlak peserta didik. Di sinilah pentingnya
pemikiran beliau diimplementasikan dalam kegiatan belajar mengajar maupun kegiatan lain yang
biasa dilakukan dalam kehidupan bermasyarakat.

Tanggung jawab keagamaan sebagai titik sentral dalam pendidikan Islam, di samping
tanggung jawab kemanusiaan baik dalam kontruksi tataran konsep maupaun tataran aplikasi
pendidikan. Tuntutan insaniyah (kemanusiaan) tidak sejalan dengan tuntutan ilahiyah (keagamaan),

maka yang harus didahulukan dan dimenangkan ialah tuntutan keagamaan. Karena kokohnya

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |65



tanggung jawab pendidikan keagamaan dalam diri syekh Nawawi, berimplikasi juga dalam tataran
dana pendidikan. Menurutnya dana pendidikan Islam tidak hanya dibebankan kepada individu
pembelajar, keluarga dan pemerintah, tetapi juga dibebankan kepada orang-orang yang mampu
dikalangan umat Islam sebagai kewajiban komunal. Dalam perspektif pendidikan Islam modern,
penyelenggaraan pendidikan bermutu akan lebih mudah dapat dicapai apabila disupport dengan
dana yang memadai dan tersistematis dengan baik.

PENUTUP

Kesimpulan

Pemikiran pendidikan dari syehk Nawawi mempunyai ciri khas tersendiri, beliau merupakan
ulama besar yang dikenal di Indonesia maupun dunia internasional, Term yang dipakai syekh
nawawi yang menunjuk kepada pendidikan dan pengajaran ialah ta’lim, tarbiyah dan ta’dib.
Pendidikan tidak hanya menyangkut pendidikan jasmani (praktek/amal), tetapi juga pendidikan
intelektual, mental/spiritual yang berjalan sepanjang hidup atau long life education yaitu dari
ayunan (mahdi) sampai meninggal (lahdi).

Tujuan pendidikan dalam Islam menurut syekh Nawawi merupakan refleksi dari fungsi
manusia sebagai ubudiyah dan khalifah. Sebagaimana tercemin dari pendapatnya bahwa tujuan
pendidikan dalam Islam (memperoleh ilmu) ada empat yaitu:

1. Agar memperoleh rida (rela) dari Allah (mardatillah) dan memperoleh kehidupan akhirat.

2. Untuk menyingkirkan kebodohan dari dirinya (peserta didik) dan setelah mendapatkan ilmu ia
juga ikut mengajari orang lain agar kebodohan itu lenyap.

3. Menghidupkan agama dan mengabdikan Islam dengan sinaran ilmu.

4. Untuk mensyukuri nikmat Allah berupa pemberrian akal dan badan sehat.

DAFTAR RUJUKAN
Asnawi, Pemahaman Syaikh Nawawi Tentang Ayat Qodar dan Ayat Jabar dalam Tafsirnya Marah
Labid (Suatu Studi Teologi Islam). Jakarta :Badan Litbang dan Diklat DEPAG RI.

Basri, Hasan dan Beni Ahmad Saebani, limu Pendidikaa Islam (Jilid 11), Bandung: Pustaka Setia,
2010.

Depaq RI, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Anada utama), 1993.
Igbal, Asep Muhammad, Yahudi dan Nasrani dalam al-Quran, (Jakarta: Mizan) 2004.

Siregar, Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al- Bantani, Yogyakarta: Datamedia,
2007.

Maragustam, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah Pendidikan Islam),
Yogyakarta: Nuha Litera, 2010.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |66



............. , lde-lde Sentral Syekh Nawawi al-Bantani Tentang Pendidikan Islam,Yogyakarta:
Disertasi UIN SUKA, 2006.

Shofan, Moh, Pendidikan Paradigma Profetik (Upaya Konstruktif Membongkar Dikotomi Sistem
Pendidikan Islam), Jogjakarta: IRCiSod, 2004.

Tim Penyusun, 2011, Filsafat Pendidikan Islam, Seri 2, Yogyakarta: KOPERTAIS Wilayah I11 UIN
Sunan Kalijaga.

Tadris, Volume 15/No. 1/Tahun 2021 |67



