
Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    64  
 

KONSEP PEMURNIAN AKIDAH ISLAM AL-ASY’ARI PADA ERA KLASIK 

Desni Mardiah 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

24204011040@student.uin-suka.ac.id  

Mahmud Arif 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

 drmahmud.arif@uin-suka.ac.id  

Abstrak 

Pemurnian akidah merupakan upaya untuk menjaga kemurnian keyakinan umat Islam 

dari pengaruh pemikiran yang menyimpang. Pada era klasik, Abu Hasan Al-Asy'ari 

tampil sebagai tokoh penting dalam menanggapi dominasi rasionalisme Mu'tazilah yang 

dinilai menyimpang dari prinsip dasar ajaran Islam. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji latar belakang perubahan pemikiran Al-Asy'ari, menjelaskan konsep akidah 

Asy'ariyah yang menggabungkan antara wahyu dan akal, serta menganalisis 

pengaruhnya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Metode yang digunakan adalah 

studi pustaka dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui telah terhadap sumber-

sumber primer dan sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Asy'ari 

meninggalkan Mu'tazilah karena menemukan kelemahan logika dalam ajaran mereka, 

lalu merumuskan teologi yang moderat dan inklusif. Pemikiran tersebut terbukti 

berpengaruh luas, terutama dalam sistem pendidikan pesantren yang mengajarkan kitab-

kitab berhaluan Asy'ariyah dan dalam program moderasi beragama di Indonesia. 

Kesimpulannya, pemikiran Al-Asy'ari tidak hanya berhasil mencapai akidah dari 

ekstremisme rasional, tetapi juga membentuk fondasi teologi Islam moderat yang tetap 

relevan hingga masa kini. 

Kata Kunci: Asy’ariyah, Akidah Islam, Teologi Islam, Pendidikan Islam

 

PENDAHULUAN  

Akidah merupakan dasar utama dalam keimanan seseorang serta menjadi cerminan karakter 

dalam kehidupan sehari-hari. Keimanan yang kuat akan membentuk kepribadian yang kokoh, 

sehingga seseorang mampu bertindak sesuai dengan ajaran agama (Ali & Muttaqin, 2022). Oleh 

karena itu, pemahaman yang benar tentang akidah sangat diperlukan agar individu, khususnya 

generasi muda, memiliki landasan spiritual yang kuat dalam menghadapi berbagai tantangan 

kehidupan.   

Pentingnya akidah juga berkaitan erat dengan upaya mencegah pengaruh negatif yang dapat 

merusak moral dan keyakinan seseorang. Bimbingan akidah yang ketat sangat diperlukan untuk 

menghindari kesalahpahaman dalam memahami ajaran Islam (Mahmudah et al., 2022). Tanpa 

bimbingan yang benar, seseorang berisiko salah dalam memahami konsep keimanan yang dapat 

mailto:24204011040@student.uin-suka.ac.id
mailto:drmahmud.arif@uin-suka.ac.id


Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    65  
 

berujung pada pemikiran yang keliru. Oleh karena itu, pendidikan akidah yang sistematis dan terarah 

menjadi aspek penting dalam membentuk generasi yang berakhlak serta memiliki keteguhan iman 

yang kuat. 

Di era kontemporer, pembaruan pemikiran Islam menjadi sebuah kebutuhan yang mendesak 

dalam menghadapi tantangan globalisasi. Globalisasi membawa berbagai pengaruh terhadap pola 

pikir dan praktik keagamaan umat Islam, sehingga menuntut adanya interpretasi ulang terhadap 

ajaran Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman (Ali & Muttaqin, 2022). Meskipun 

demikian, pembaruan ini tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran Islam yang fundamental, 

melainkan untuk menyesuaikannya dengan kebutuhan sosial dan intelektual masyarakat modern 

(Fauzi, 2017). Dalam konteks ini, penguatan akidah Islam memiliki peran penting, khususnya dalam 

membentuk karakter religius dan mencegah pengaruh negatif yang dapat membesarkan keyakinan 

umat (Ali & Muttaqin, 2022). 

Di era klasik dalam sejarah Islam, berbagai upaya pembaruan teologi telah dilakukan oleh 

para ulama demi menjaga keseimbangan antara wahyu dan akal. Salah satu tokoh yang memiliki 

peran signifikan dalam pembaruan akidah Islam adalah Abu Hasan al-Asy'ari. Ia dikenal sebagai 

pendiri mazhab Asy'ariyah (873-935 M) (Habibullah et al., 2024). Mazhab ini menawarkan 

pendekatan yang menyeimbangkan antara pemikiran rasional dan pemahaman tekstual terhadap Al-

Qur'an dan Hadis. Dengan demikian, Asy'ariyah menjadi respon terhadap dua kutub pemikiran 

ekstrem pada masa itu, yakni pendekatan tekstual yang ketat dari kelompok Salafiyyah dan 

pendekatan rasional yang dominan dalam Mu'tazilah (Zulhelmi et al., 2024) 

Perbedaan utama antara Asy'ariyah dan Mu'tazilah terletak pada metode teologis yang 

digunakan. Jika Mu'tazilah cenderung menempatkan akal sebagai otoritas utama dalam memahami 

sifat-sifat Tuhan, maka al-Asy'ariyah menawarkan pendekatan yang lebih moderat dengan tetap 

mengakui peran akal, namun merendahkannya pada wahyu sebagai sumber utama kebenaran 

(Sulaeman et al., 2023). Pendekatan ini menjadikan teologi Asy'ariyah lebih inklusif dan fleksibel 

dalam menanggapi berbagai perkembangan pemikiran Islam, sehingga cepat diterima di berbagai 

wilayah Islam, terutama setelah abad ke-11 (Hasibuan, 2018). 

Mazhab Asy'ariyah tidak hanya membangun dasar teologi Sunni, tetapi juga berkontribusi 

dalam membahas konsep-konsep fundamental seperti sifat-sifat Tuhan, kehendak bebas manusia, 

dan hubungan antara takdir dan usaha manusia. Pendekatan ini menjadikan Asy'ariyah sebagai 

sistem teologi yang tidak hanya membela ortodoksi Islam, tetapi juga tetap terbuka terhadap 

diskursus ilmiah yang berkembang dari waktu ke waktu (Sulaeman et al., 2023). Oleh karena itu, 

pemikiran al-Asy'ari tetap relevan dalam membangun akidah yang kokoh sekaligus adaptif terhadap 

tantangan intelektual modern. 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    66  
 

Penelitian ini berfokus pada dinamika pemikiran Abu Hasan al-Asy'ari dalam konteks 

pemurnian akidah Islam. Pertama, perlu ditelusuri faktor-faktor yang melatarbelakangi al-Asy'ari 

meninggalkan paham Mu'tazilah yang sebelumnya ia anut, termasuk pengalaman intelektual dan 

memasukkan teologis yang mendorong perubahan haluan pemikirannya. Kedua, penting untuk 

menjelaskan bagaimana konsep akidah yang dikembangkan oleh al-Asy'ari melalui mazhab 

Asy'ariyah, khususnya dalam upayanya menyeimbangkan peran wahyu dan akal dalam memahami 

ajaran ketuhanan. Ketiga, kajian ini juga bertujuan untuk menganalisis sejauh mana pengaruh 

pemikiran teologis al-Asy'ari terhadap sistem pendidikan Islam di Indonesia, baik dalam tradisi 

pesantren maupun kebijakan pendidikan keagamaan yang menekan nilai-nilai moderasi beragama. 

 

METODOLOGI  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

study). Sumber utama yang digunakan adalah literatur klasik dan kontemporer yang berkaitan 

dengan biografi, pemikiran, serta kontribusi teologis Abu Hasan Al-Asy'ari. Analisis dilakukan 

secara deskriptif-analitis, dengan mengkaji secara sistematis teks-teks primer dan sekunder yang 

menjelaskan latar belakang munculnya Mazhab Asy'ariyah, struktur konsep teologi Al-Asy'ari, serta 

pengaruhnya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

penelusuran dokumen, buku, dan artikel ilmiah yang relevan, kemudian dijelaskan secara kritis untuk 

memperoleh pemahaman menyeluruh mengenai konsep pemurnian akidah Islam pada era klasik 

melalui pemikiran Al-Asy'ari. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Singkat Al-Asy'ari 

Abu Hasan al-Asy'ari, yang lahir di Basrah pada tahun 260 H dan wafat pada 330 H, muncul 

sebagai tokoh terkemuka pada saat yang sama dengan munculnya Abu Manshur di Samarkan. Nama 

asli Abu al-Hasan al-Asy’ari adalah Ali bin Ismail bin Abu Basyar Ishak bin Salam bin Ismail bin 

Abdullah bin Musa bin Bilal bin Abu Bardah bin Abu Musa (al-Asy’ari) bin Qays al-Asy’ari.  

Sejak kecil, al-Asy’ari telah dididik oleh ayahnya dalam membaca, menulis, dan menghafal 

Al-Qur’an. Setelah ayahnya meninggal dunia, ia tetap melanjutkan pendidikannya dengan belajar 

hadis, fikih, tafsir, dan ilmu bahasa kepada beberapa ulama terkemuka, seperti al-Siji (220-307 

H/835-920 M), Abu Khalifah al-Jumahi (206-305 H/821-917 M), Sahl Ibn Nuh, Muhammad Ibnu 

Ya’qub, dan Abdurrahman Ibn Khayr. Dalam bidang fikih, al-Asy’ari mempelajari mazhab Syafi’i 

dari Abu Ishaq al-Mawardi (w. 340 H) dan menjadi murid utama dari Imam Abu al-‘Abbas bin 

Suraij al-Baghdadi (249-306 H/863-918 M) (Muhyidin & Ishaq, 2023).   



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    67  
 

Guru al-Asy’ari adalah seorang tokoh terkemuka dalam aliran Mu’tazilah bernama al-Juba’i, 

dengan gurunya ini al-Asy’ari mulai mengenal pemikiran Mu’tazilah secara lebih mendalam. Berkat 

kecerdasannya yang luar biasa, al-Asy’ari sering dipercaya oleh al-Juba’i untuk mewakilinya dalam 

berbagai forum debat dan diskusi ilmiah. Dalam berbagai kesempatan tersebut, al-Asy’ari selalu 

berhasil mengalahkan lawan debatnya, yang semakin mengukuhkan reputasinya sebagai pemikir 

hebat dalam dunia teologi Islam (Muhyidin & Ishaq, 2023). 

Perjalanan intelektual al-Asy’ari tidaklah mulus. Awalnya, ia merupakan pengikut setia aliran 

Mu’tazilah, yang menekankan rasionalitas dan penggunaan akal dalam memahami ajaran Islam. 

Seiring berjalannya waktu, ia mulai merasakan keraguan terhadap doktrin Mu’tazilah. kemudian ia 

menjadi pelopor mazhab Asy’ariyah, salah satu aliran teologi Sunni yang tetap bertahan hingga saat 

ini. 

Lalu, mengapa al-Asy’ari meninggalkan gurunya dan paham Mu’tazilah, serta membentuk 

paham dan mazhab baru? Salah satu alasan yang menyebabkan Al-Asy’ari menjauhkan diri dari 

Mu’tazilah sekaligus sebagai penyebab timbulnya aliran   teologi yang   dikenal dengan nama Al-

Asy’ari sebagai berikut:  

Salah satu penyebab  keluarnya  al-Asy’ari dari Mu’tazilah  ialah  adanya perdebatan-

perdebatan dengan gurunya Abu ‘Ali al-Jubbâi  tentang  dasar-dasar paham aliran Mu’tazilah yang 

berakhir dengan terlihatnya kelemahan paham Mu’tazilah. Di antara perdebatan-perdebatan itu ialah 

mengenai soal Al-Ashlah (“keharusan mengerjakan yang terbaik bagi Tuhan”). Al-Asy’ari bertanya 

bagaimana pendapat tuan tentang orang mukmin, orang kafir dan anak kecil (yang mati)? Jawab al-

Jubbâi:“Orang mukmin mendapat tingkatan yang tertinggi  (surga),  orang  kafir  masuk neraka,  dan  

anak  kecil  tergolong orang   selamat”.   Al-Asy’ari   bertanya:“Kalau anak   kecil   tersebut   ingin 

mencapai  tingkatan  tertinggi,  dapatkah  ia?”. Jawab al-Jubbâi:“Tidak dapat karena   akan   

dikatakan   kepadanya:   orang   mukmin   tersebut   mendapat tingkatan  tertinggi   karena   ia   

menjalankan   ketaatan.   Sedangkan   engkau tidak”. Al-Asyari bertanya”Anak kecil akan 

menjawab,itu bukan salah  saya. Kalau sekiranya  Tuhan  menghidupkan  aku  (sampai  besar),  tentu  

aku  akan mengerjakan  segala  keta’atan  seperti  orang  mukmin  tersebut”. Jawab al-Jubbâi:“Tuhan 

akan berkata, Aku  lebih tahu  tentang engkau.Kalau  engkau hidup sampai  besar,tentu  akan  

mendurhakai Aku  dan  Aku  akan  menyiksa engkau. Jadi Aku mengambil yang lebih baik (lebih 

menguntungkan) bagimu dan Aku matikan engkau sebelum dewasa”. Al-Asyari bertanya: “Kalau 

orang kafir   tersebut   berkata:   Ya   Tuhan,   Engkau   mengetahui   keadaankudan keadaan anak 

kecil tersebut. Mengapa terhadap aku Engkau tidak mengambil tindakan   yang   lebih   baik   bagiku   

(lebih   menguntungkan)?”.Kemudian diamlah al-Jubbâi dan tidak dapat menjawab lagi (Sulaeman et 

al., 2023). 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    68  
 

Versi lain diceritakan bahwa, alasan yang mendorong Al-Asy‘ari meninggalkan ajaran 

Mu‘tazilah dan menelaah kembali argumen-argumen mereka hingga membuktikan kesesatannya 

adalah sebuah mimpi. Dalam mimpinya, Al-Asy‘ari bertemu dengan Rasulullah pada malam-malam 

tertentu di bulan Ramadhan, yakni pada awal sepuluh hari pertama, pertengahan, dan sepuluh hari 

terakhir. Dalam setiap pertemuan itu, Rasulullah menyampaikan pesan kepadanya bahwa “Hai ‘Ali 

bantulah sunnah yang disandarkan kepadaku karena itulah kebenaran yang hakiki” (Supriadin, 

2014). 

Menurut sebuah riwayat, ketika Al-Asy‘ari mencapai usia 40 tahun, ia mengasingkan diri di 

rumahnya selama 15 hari. Setelah itu, ia keluar dan pergi ke masjid besar di Bashrah untuk 

mengumumkan di hadapan orang banyak bahwa sebelumnya ia menganut paham Mu‘tazilah. Ia 

menyebutkan beberapa keyakinan yang pernah dianutnya, seperti bahwa Al-Qur’an adalah makhluk, 

Tuhan tidak dapat dilihat dengan mata kepala, serta manusia memiliki kendali penuh dalam 

menciptakan perbuatan baik dan buruk. Setelah itu, ia menyampaikan pernyataan lebih lanjut 

mengenai perubahan pemikirannya. Kemudian ia mengatakan sebagai berikut: 

“Wahai  manusia!  Siapa  di  antara  kamu  yang  kenal  pada  saya,  ia  sudah mengenal   

saya.   Tetapi   siapa   yang   tidak   mengenal   saya,   saya   akan memperkenalkan diri, bahwa saya 

adalah Abu al-Hasan Al-Asy'ari. Sayatelah berkata  bahwa Al-Qur'an  itu  makhluq,  Allah  itu  tidak  

dapat  dilihat  dengan mata, dan bahwa perbuatan jahat itu saya sendirilah yang mengerjakannya, 

saya sekarang sudah bertaubat dan saya sekarang menentang faham teologi Mu'tazilah. Saya tidak 

lagi mengikuti paham-paham tersebut dan saya harus menunjukkan keburukan-keburukan dan 

kelemahan-kelemahannya” (Sulaeman et al., 2023). 

Selain itu, al-Asy’ari juga menyaksikan perpecahan dalam komunitas Muslim yang semakin 

tajam. Di satu sisi, Mu’tazilah sangat mengedepankan rasionalitas, sedangkan di sisi lain, kelompok 

ahli hadis hanya berpegang teguh pada teks tanpa menalar maknanya secara mendalam. Al-Asy’ari 

melihat bahwa kedua pendekatan ini memiliki kelemahan masing-masing. Oleh karena itu, ia 

kemudian merumuskan mazhab teologi yang menggabungkan wahyu dan akal secara seimbang. Dari 

gagasan inilah lahir mazhab Asy’ariyah, yang menawarkan jalan tengah dalam memahami ajaran 

Islam secara moderat dan rasional.   

Perjalanan intelektual al-Asy’ari menunjukkan bahwa perubahan pemikiran bukanlah sesuatu 

yang terjadi secara instan. Keraguan, pencarian kebenaran, dan perdebatan yang mendalam 

merupakan bagian dari proses keilmuan yang dinamis. Dari perjalanan ini, mazhab Asy’ariyah 

muncul sebagai salah satu mazhab teologi yang paling berpengaruh dalam sejarah Islam. Selain 

faktor intelektual, perkembangan mazhab ini juga dipengaruhi oleh dinamika politik. Sejarah 

mencatat bahwa keberhasilan mazhab Asy’ariyah tidak lepas dari dukungan penguasa pada masanya.   



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    69  
 

Pada masa kejayaan Mu’tazilah, Khalifah al-Ma’mun menjadi pelindung utama mereka dan 

membantu menyebarkan pemikiran rasionalitas dalam Islam. Namun, ketika kekuasaan beralih ke 

Khalifah al-Mutawakkil (847-861 M), terjadi perubahan besar dalam dukungan politik. Al-

Mutawakkil membebaskan para ulama Sunni yang sebelumnya dipenjara oleh penguasa sebelumnya 

dan mengangkat mereka ke posisi penting dalam pemerintahan, menggantikan ulama-ulama 

Mu’tazilah yang disingkirkan. Dukungan politik ini memberikan landasan kuat bagi berkembangnya 

mazhab Asy’ariyah. Meski demikian, keberhasilan mazhab ini tidak hanya disebabkan oleh faktor 

politik, tetapi juga oleh daya tarik teologisnya yang menggabungkan wahyu dan akal secara moderat. 

Pendekatan ini memberikan solusi di tengah perpecahan teologis yang terjadi pada masa itu dan 

menjadikan mazhab Asy’ariyah sebagai salah satu mazhab utama dalam Islam (Sulistio, 2024). 

 

Pemikiran Al-Asy'ari dalam Pemurnian Akidah 

1. Konsep Akidah Asy'ariyah (Menyeimbangkan antara wahyu dan akal). 

Aliran Asy‘ariyah meyakini bahwa akal yang benar tidak mungkin bertentangan dengan 

ajaran yang terkandung dalam teks syariat. Oleh karena itu, akal dan syariat harus dipadukan serta 

saling melengkapi. Dengan demikian, syariat tidak dapat dipisahkan dari akal, begitu pula akal tidak 

dapat dilepaskan dari syariat. 

Aliran ini berupaya untuk menciptakan keseimbangan antara akal dan wahyu dalam 

memahami akidah. Asy'ariyah meyakini bahwa Allah memiliki kehendak yang mutlak, sementara 

manusia memiliki kebebasan dalam berkehendak, meskipun kebebasan tersebut tetap berada dalam 

kerangka kehendak Allah (Cory & Mustafiyanti, 2024). 

Dalam menjelaskan masalah akidah, Al-Asy‘arī menggunakan dua jenis dalil sekaligus, yaitu 

dalil naqli (wahyu) dan dalil aqli (akal). Ia tidak hanya bersandar pada ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis 

untuk menetapkan sifat-sifat Allah, kenabian, hari kiamat, malaikat, hisab, serta balasan surga dan 

neraka, tetapi juga memanfaatkan akal dan argumentasi rasional untuk menegaskan kebenaran dalil-

dalil wahyu tersebut. Namun, ia tidak menjadikan akal sebagai penentu utama dalam menafsirkan 

teks suci, melainkan tetap berpegang pada makna literalnya. Meski begitu, akal tetap ia gunakan 

sebagai alat bantu untuk memahami dan menguatkan makna dari teks wahyu (Atabik, 2016). 

Selanjutnya Imam al-Ghazali menjelaskan situasi di mana teks syariat seolah bertentangan 

dengan ketetapan akal.  Beliau berkata: 

كل ما ورد السمع به ينظر , فإن كان العقل مجوزا له وجب التسديق به قطعا ... وأما ما قضي العقل باستحالته  

فيجب فيه تأويل ما ورد السمع به و لا تصور أن يشمل السمع علي قاطع مخالف للمعقول , وظواهر أحاديث  



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    70  
 

التشبيه أكثرها غير صحيحة, والصحيح منها ليس بقاطع بل هو قابل للتأويل, فإن توفق العقل في شيء من ذلك فلم  

 يقض فيه باستحالة ولا جوااز وجب التصديق أيضا لأدلة السمع 

Artinya: “Segala sesuatu yang dibawa oleh teks syariat harus diperinci; apabila akal dapat 

menerimanya maka wajib membenarkan teks tersebut secara pasti. Adapun apa yang diputuskan 

sebagai hal yang mustahil oleh akal maka wajib mentakwil teks tersebut sebab tidak mungkin 

dibayangkan bahwa ada teks syariat yang berlawanan dengan keputusan akal yang sudah pasti 

kebenarannya. Adapun makna lahir dari hadits-hadits yang menunjukkan adanya keserupaan antara 

Allah dan makhluk, kebanyakan adalah tidak shahih. Hadits yang shahih tentang itu juga tidak 

mempunyai makna yang pasti tetapi masih bisa ditakwil. Apabila akal tidak bisa memutuskan 

tentang hal itu sehingga tidak bisa menetapkan kemustahilan atau kebolehannya maka wajib akal 

tunduk pada dalil-dalil tekstual” (Sulaeman et al., 2023). 

Berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazali, dapat disimpulkan dua hal (Sulaeman et al., 

2023). Pertama, jika dalil tekstual tidak bertentangan dengan akal, maka harus diterima sepenuhnya. 

Contohnya adalah dalil yang menyatakan bahwa Allah Maha Melihat dan Maha Mendengar, adanya 

surga dan neraka, serta pertanggungjawaban manusia atas perbuatannya di alam kubur maupun di 

akhirat, dan hal-hal lainnya. 

Kedua, jika makna lahiriah suatu dalil tekstual dianggap mustahil menurut akal, maka dalil 

tersebut harus ditakwil, baik secara global (tafwidh), yakni menyerahkan makna spesifiknya kepada 

Allah, maupun secara terperinci dengan menafsirkannya sesuai kaidah bahasa Arab. Misalnya, dalil 

yang menyatakan bahwa Allah berada di depan orang yang sedang shalat, bahwa Allah lebih dekat 

daripada urat leher, atau bahwa Allah bersemayam (istawa) di atas Arasy. Dalil-dalil seperti ini dapat 

dibaca sebagaimana adanya tanpa menentukan makna spesifiknya (tafwidh) atau ditakwil, misalnya 

dengan memahaminya sebagai pengawasan Allah yang selalu menyertai manusia serta kekuasaan 

mutlak-Nya atas seluruh makhluk, yang dilambangkan dengan kekuasaan-Nya atas Arasy sebagai 

makhluk terbesar. 

Berdasarkan pemikiran Imam Al-Ghazali, dapat disimpulkan bahwa dalam memahami dalil-

dalil syariat, akal memiliki peran penting dalam menentukan cara penerimaan terhadap teks. Jika 

suatu dalil tekstual tidak bertentangan dengan akal, maka dalil tersebut harus diterima sepenuhnya. 

Namun, jika makna lahiriah suatu dalil dianggap mustahil menurut akal, maka diperlukan penafsiran 

(takwil), baik dengan menyerahkan maknanya kepada Allah (tafwidh) maupun dengan 

menafsirkannya sesuai kaidah bahasa Arab. Contohnya, ayat-ayat yang menggambarkan Allah 

seolah memiliki keserupaan dengan makhluk harus dipahami secara lebih dalam, baik dengan 

membiarkan maknanya tanpa penentuan spesifik atau dengan menakwilkannya sebagai simbol 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    71  
 

kekuasaan dan pengawasan Allah terhadap makhluk-Nya. Dengan demikian, tidak ada pertentangan 

antara teks syariat dan akal yang sudah pasti kebenarannya, karena setiap dalil yang tampak 

bertentangan dapat ditakwil sesuai dengan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan. 

Dalam pandangan Mu’tazilah, akal memiliki kedudukan lebih tinggi daripada wahyu, 

sedangkan Asy’ariyah berpendapat sebaliknya, bahwa wahyu lebih tinggi dari akal. Sikap moderat 

Asy’ariyah tercermin dalam keyakinannya bahwa meskipun wahyu lebih utama, akal tetap berperan 

dalam memahami wahyu. Namun, akal harus tunduk dan menyesuaikan diri dengan wahyu, karena 

keterbatasan akal membuatnya tidak mampu memahami seluruh isi wahyu secara sempurna, 

sehingga tidak dapat dipaksakan untuk menafsirkan wahyu hanya berdasarkan pemikirannya sendiri 

(Bukhori & Jadidah, 2023). 

Paham Al-Asy‘arī yang dikenal moderat dengan cepat menyebar ke seluruh dunia Islam, 

sehingga mayoritas umat Muslim menganut akidah ini. Penyebaran luas paham Al-Asy‘arī tidak 

terlepas dari peran para ulama berpengaruh, seperti Al-Baqillānī (w. 403 H), Al-Juwainī (w. 478 H), 

Al-Ghazālī (w. 451 H), dan As-Sanūsī (w. 833 H) (Hasan, 2005: 18-22). Selain para ulama ilmu 

kalam (mutakallimīn) yang turut menyebarkan paham ini, banyak juga para mufassir dari kalangan 

Asy‘ariyah yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan pendekatan teologi Al-Asy‘arī. Beberapa 

di antaranya adalah As-Samarqandī (w. 375 H) dengan tafsirnya Baḥr al-‘Ulūm, Aṡ-Ṡa‘labī (w. 427 

H) dengan Tafsir Aṡ-Ṡa‘labī, Al-Māwardī (w. 450 H) dalam An-Nukat wa al-‘Uyūn, Ibnu Al-Jauzī 

dalam Zād al-Masīr, Ibnu ‘Aṭiyyah dengan Al-Muḥarrar al-Wajīz fī at-Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz, Al-

Ālusī dalam Rūḥ al-Ma‘ānī, serta Fakhruddīn Ar-Rāzī dengan Mafātīḥ al-Ghaib, dan masih banyak 

mufassir lainnya (Atabik, 2016). 

2. Pandangan tentang Sifat-Sifat Allah (Berbeda dengan Mu'tazilah yang menolak sifat-sifat Allah). 

Mu'tazilah umumnya berpendapat bahwa sifat-sifat Allah tidak bersifat kekal dan dapat 

mengalami perubahan. Sementara itu, Asy'ariyah meyakini bahwa sifat-sifat Allah tetap abadi dan 

tidak mengalami perubahan. Adapun Salafiah berkeyakinan bahwa hanya Allah yang mengetahui 

hakikat sifat-sifat-Nya, sehingga tidak boleh dibahas secara spekulatif (Batara et al., 2025). 

Mu'tazilah yang menganggap bahwa Allah tidak mempunyai sifat, termasuk sifat ma'ānī 

(qudrah, iradah, sama', baṣar, kalam) dan sifat-sifat lainnya yang disebut dalam al-Qur'an, 

berimplikasi pada penafian sifat kalam dari Allah. Penafian yang mereka lakukan adalah penolakan 

terhadap sifat kalam Allah. Menurut mereka, penolakan ini bertujuan untuk menyucikan Allah dari 

keserupaan dengan makhluk. Oleh karena itu, mereka meyakini bahwa Al-Qur'an adalah makhluk 

dan bukan sesuatu yang qadīm (tidak bermula). Namun, dengan menolak sifat kalam, mereka secara 

tidak langsung juga menolak bahwa Allah bersifat Mutakallim (Maha Berfirman). Padahal, di dalam 

Al-Qur'an terdapat ayat yang menegaskan bahwa Allah berfirman, seperti firman-Nya: 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    72  
 

ُ مُوْسٰى تكَْلِيْمًا    وَكَلَّمَ اللّٰه

Artinya: “Dan Allah telah berfirman kepada Musa dengan firman yang langsung” (QS. An-

Nisa: 164).(Surat An-Nisa’ Ayat 164, n.d.)  

Kaum Mu'tazilah menafsirkan (men-ta'wilkan) ayat ini dengan menyatakan bahwa Allah tidak 

berfirman secara langsung, melainkan menciptakan suara di pohon sebagai bentuk firman-Nya, 

sebagaimana Allah menciptakan segala sesuatu. Berdasarkan pemahaman ini, mereka menetapkan 

bahwa kalam Allah adalah sesuatu yang diciptakan, sehingga Al-Qur'an pun dianggap sebagai 

makhluk (Atabik, 2016). 

Berbeda dengan Al-Asy‘arī, ia menetapkan sifat-sifat Allah sebagaimana yang disebutkan dalam 

Al-Qur’an dan Sunnah, termasuk sifat-sifat Mutasyābihāt, dengan menegaskan bahwa sifat tersebut 

sesuai dengan keagungan-Nya dan tidak menyerupai makhluk. Dalam kitab Al-Ibānah ‘an Uṣūl ad-

Diyānah, ia menjelaskan bahwa istilah seperti "tangan" Allah dalam QS. Sad: 75: 

 قَالَ يٰٰٓاِبْلِيْسُ مَا مَنعَكََ انَْ تسَْجُدَ لِمَا خَلقَْتُ بيَِديََّ  

Artinya: “Wahai Iblis, apakah yang menghalangimu untuk bersujud kepada yang telah Aku 

ciptakan dengan kedua tangan-Ku (kekuasaan-Ku)?”. (Surat Shad Ayat 75, n.d.)  

Yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah tangan dalam arti fisik seperti manusia, melainkan sifat 

yang layak bagi-Nya, sebagaimana sifat pendengaran dan penglihatan-Nya. Dengan pendekatan ini, 

Al-Asy‘arī menolak tasybīh (penyerupaan Allah dengan makhluk) tanpa menolak sifat-sifat-Nya. 

Selain itu, Al-Asy‘arī dan para ulama salaf mengambil sikap tafwīḍ, yaitu menyerahkan pemahaman 

ayat-ayat Mutasyābihāt kepada Allah tanpa menafsirkannya secara rinci. Sikap ini diambil untuk 

menghindari kesalahpahaman yang dapat menyeret pada penyamaan Allah dengan makhluk-Nya 

(Atabik, 2016). 

 

Pengaruh Teologi Al-Asy’ari Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia  

Pengaruh Al-Asy‘arī terhadap pendidikan Islam di Indonesia dapat ditelusuri melalui sejarah 

perkembangan pendidikan Islam di Nusantara. Dalam konteks pendidikan Islam nonformal, seperti 

pesantren, pengaruh ini terlihat jelas dari pemikiran dan metodologi moderat Al-Asy‘arī yang telah 

mengakar kuat dalam materi pembelajaran akidah. Hal ini ditegaskan oleh para ahli, termasuk 

Masyhur Amin, yang menyatakan bahwa ajaran Al-Asy‘arī tercermin dalam kurikulum pesantren. 

Bukti konkret dari pengaruh ini adalah penggunaan kitab-kitab seperti Ummul Barāhīn, Aqīdah al-

‘Awām, Sanūsiyyah, Kifāyah al-‘Awām, dan Asy-Samarqandiyyah, yang ditulis oleh para ulama 

Asy‘ariyah dan diajarkan secara luas di pesantren-pesantren di Indonesia. 

Kitab-kitab seperti Ummul Barāhīn, Aqīdah al-‘Awām, Aqīdah Sanūsiyyah, Kifāyah al-

‘Awām, dan Aqīdah Asy-Samarqandiyyah telah menjadi materi pokok dalam pembelajaran akidah di 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    73  
 

pesantren-pesantren Indonesia. Isi dari kitab-kitab ini secara langsung berhubungan dengan teologi 

Asy‘ariyah, yang telah lama menjadi dasar dalam pendidikan Islam di Nusantara. Metodologi yang 

dikembangkan oleh Al-Asy‘arī berpengaruh besar terhadap isi kitab-kitab tersebut, terutama dalam 

membahas persoalan ushūl al-dīn (prinsip-prinsip agama) atau keyakinan teologis. Sejak awal 

berdirinya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional di Indonesia, ajaran teologi 

Asy‘ariyah telah mengakar kuat dalam sistem pembelajarannya. 

Gagasan teologi moderat dari kitab-kitab kuno tersebut telah menjadi inti materi pelajaran 

agama di madrasah dan sekolah di Indonesia, mulai dari tingkat dasar hingga perguruan tinggi. 

Materi pelajaran ini menekankan pentingnya sikap moderat dalam memahami nilai-nilai ajaran 

agama, atau yang dikenal dengan moderasi beragama. Seiring dengan meningkatnya isu radikalisme, 

beberapa tahun terakhir Kementerian Agama Indonesia memprioritaskan program moderasi 

beragama sebagai upaya untuk menangkal ekstrimisme dan radikalisme serta mengantisipasi potensi 

konflik di tengah keberagaman negara (Muchlis, 2020). 

Untuk mendukung keberhasilan program ini, Kementerian Agama Republik Indonesia 

bekerja sama dengan lembaga pendidikan, yang memiliki peran penting dalam berbagai aspek. Di 

lembaga pendidikan formal, program moderasi beragama diintegrasikan ke dalam mata pelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI), yang memiliki keterkaitan erat dengan tujuan program tersebut 

(Sumarto, 2021). 

Hal ini menyebabkan setiap guru Pendidikan Agama Islam (PAI) harus menginternalisasikan 

nilai-nilai moderasi beragam dalam pembelajaran, baik di lembaga pendidikan Islam maupun 

sekolah umum yang memiliki mata pelajaran agama dalam kurikulumnya. Kementerian Pendidikan 

dan Kebudayaan juga menyusun buku terbuka yang memuat nilai-nilai moderasi beragam, baik dari 

segi materi maupun tujuan pembelajaran (Muchasan et al., 2023).  

Dari sini dapat kita lihat betapa besar pengaruh pemikiran Al-Asy‘arī dalam dunia 

pendidikan di Indonesia. Metodologi teologis yang ia kembangkan tidak hanya relevan pada 

masanya, tetapi juga terus memberikan dampak hingga berabad-abad setelahnya. Bahkan, hingga 

kini dunia Barat mengakui peran Islam di Indonesia yang berkarakter moderat dalam memberikan 

kontribusi besar bagi pemikiran Islam global. Kontribusi ini membantu membentuk sistem 

pendidikan Islam yang selaras dengan ajaran Al-Qur’an, Sunnah Nabi, serta para sahabat, sekaligus 

tetap mempertimbangkan perkembangan zaman yang menuntut sikap moderat dalam menyikapi 

berbagai hal baru di luar ajaran Islam murni. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    74  
 

Al-Asy‘arī awalnya merupakan pengikut Mu‘tazilah dan belajar langsung dari Abu Ali al-

Jubbā’ī. Namun, ia kemudian meninggalkan paham tersebut setelah mengalami pergolakan 

intelektual dan menemukan kelemahan dalam doktrin Mu‘tazilah, terutama dalam hal kebebasan 

manusia dan sifat-sifat Allah. Al-Asy‘arī tidak sepakat dengan konsep penolakan sifat-sifat Allah 

oleh Mu‘tazilah serta anggapan bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Setelah meninggalkan 

Mu‘tazilah, ia merumuskan pemikiran teologisnya sendiri yang dikenal sebagai Asy‘ariyah, yang 

mengombinasikan dalil naqli (wahyu) dan aqli (akal).   

Akidah Asy‘ariyah menekankan keseimbangan antara dalil naqli dan aqli dalam memahami 

ketuhanan. Al-Asy‘arī menetapkan sifat-sifat Allah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an dan 

Sunnah, tetapi dengan pemahaman bahwa sifat-sifat tersebut tidak menyerupai makhluk (tanpa 

tasybīh). Dalam memahami ayat-ayat mutasyābihāt, Asy‘ariyah cenderung mengambil sikap tafwīḍ 

(menyerahkan maknanya kepada Allah) atau melakukan ta’wil dengan tetap berpegang pada prinsip 

moderasi dalam teologi Islam.   

Pemikiran Al-Asy‘arī memiliki pengaruh besar dalam pendidikan Islam di Indonesia, 

terutama dalam sistem pendidikan pesantren dan madrasah. Konsep moderasi teologi yang ia usung 

menjadi dasar dalam pembelajaran akidah di pesantren, terbukti dengan diajarkannya kitab-kitab 

karya ulama Asy‘ariyah seperti Ummul Barāhīn, Aqīdah al-‘Awām, Sanūsiyyah, Kifāyah al-‘Awām, 

dan Asy-Samarqandiyyah. Pemikiran moderat ini juga menjadi bagian dari kurikulum pendidikan 

agama Islam di sekolah-sekolah formal di Indonesia. Selain itu, konsep moderasi dalam teologi 

Asy‘ariyah menjadi bagian dari program moderasi beragama yang kini dikembangkan oleh 

Kementerian Agama untuk menangkal radikalisme dan menjaga harmoni keberagaman di Indonesia. 

 

Saran 

Berdasarkan hasil kajian terhadap pemikiran Al-Asy'ari dan kontribusinya dalam pemurnian 

akidah Islam, terdapat beberapa saran yang dapat dikemukakan. Pertama, para pendidik dan pendidik 

Islam perlu menggali lebih jauh dalam pemikiran Al-Asy'ari sebagai referensi dalam pengembangan 

teologi Islam yang moderat dan rasional, agar mampu menjawab tantangan pemikiran ekstrem 

maupun liberal dalam kehidupan keagamaan kontemporer. Kedua, lembaga pendidikan Islam, 

khususnya pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi keagamaan, disarankan untuk memperkuat 

integrasi ajaran teologi Asy'ariyah dalam kurikulum, terutama yang berkaitan dengan pendidikan 

akidah dan pembentukan karakter moderat. Ketiga, pemerintah dan institusi keagamaan dapat 

memanfaatkan nilai-nilai pemikiran Al-Asy'ari sebagai landasan dalam mengarusutamakan program 

moderasi beragama guna membentengi masyarakat dari paham-paham keagamaan yang intoleran 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    75  
 

atau radikal. Dengan demikian, warisan intelektual Al-Asy'ari tetap relevan dalam membangun 

masyarakat muslim yang berakidah kuat, berpikir rasional, dan berpikiran inklusif. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Ali, S. S., & Muttaqin, M. I. (2022). Urgensi Pembelajaran Akidah Islam Dalam Membentuk 

Karakter Religius Siswa. Al’Adalah, 25(1), 115–124. 

https://doi.org/10.35719/aladalah.v25i1.288 

Atabik, A. (2016). Corak Tafsir Aqidah (Kajian Komparatif Penafsiran Ayat-ayat Aqidah). 

ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 17(2), Article 2. 

https://doi.org/10.14421/esensia.v17i2.1288 

Batara, A. M., Santalia, I., & Makassar, U. A. (2025). AL-ASY’ARIYAH: SEJARAH TIMBUL 

DAN TOKOH PENTING AL-ASY’ARIYAH. 6(1). 

Bukhori, A., & Jadidah, A. (2023). IDEOLOGI DAN AQIDAH ASWAJA AN NAHDLIYAH. 

Jurnal Studi Pesantren, 3(1), 18–32. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v3i1.907 

Cory, E. P. A., & Mustafiyanti, M. (2024). Aliran Ilmu Kalam dan Pokok-Pokok Pikirannya 

Masing-Masing. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(3), Article 3. 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i3.1298 

Fauzi, M. (2017). TOKOH-TOKOH PEMBAHARU PENDIDIKAN ISLAM DI MESIR. JURNAL 

TARBIYAH, 24(2), Article 2. 

https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tarbiyah/article/view/213 

Habibullah, M., Santalia, I., & Alwi. (2024). ALIRAN ASY’ARIYAH , SEJARAH DAN POKOK 

AJARANNYA: Studi Pemikiran Islam terhadap Aliran Asy’ariyah. AL-MUTSLA, 6(1), 

Article 1. https://doi.org/10.46870/jstain.v6i1.1016 

Hasibuan, H. R. (2018). ALIRAN ASY’ARIYAH (Kajian Historis dan Pengaruh Aliran Kalam 

Asy’ariyah). Jurnal Ilmiah Al-Hadi, 2(2), Article 2. https://doi.org/10.54248/alhadi.v2i2.151 

Mahmudah, S., Ichsan, Y., Azizah, S. N., Anggraeni, S., & Ussyifa, R. S. (2022). URGENSI 

PENDIDIKAN AKIDAH AKHLAK MENURUT KH. AHMAD DAHLAN. Tamaddun : 

Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Keagamaan, 23(2), Article 2. 

https://doi.org/10.30587/tamaddun.v23i2.5431 

Muchasan, A., Syarif, M., & Naufal, M. (2023). METODOLOGI TEOLOGI AL ASY’ARY DAN 

PENGARUHNYA TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. INOVATIF: 



Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025    |    76  
 

Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan, 9(2), Article 2. 

https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i2.760 

Muchlis, M. (2020). PEMBELAJARAN MATERI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI) 

BERWAWASAN MODERAT. Profetika: Jurnal Studi Islam, 21(1), Article 1. 

https://doi.org/10.23917/profetika.v21i1.11053 

Muhyidin, M., & Ishaq, Z. (2023). Metodologi Al-Asy’ari (Studi atas Bangunan Teologi Al-

Asy’ari). Ummul Qura Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 18(1), 

Article 1. https://doi.org/10.55352/uq.v18i1.115 

Sulaeman, Y., Almisri, Z., & Kerwanto. (2023). TEOLOGI ASY’ARIYAH: SEJARAH DAN 

PEMIKIRANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), Article 1. 

https://doi.org/10.59166/el-adabi.v2i1.24 

Sumarto, S. (2021). Implementasi Program Moderasi Beragama Kementerian Agama RI. Jurnal 

Pendidikan Guru, 3(1), Article 1. 

Supriadin, S. (2014). Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu Al-Hasan Al-Asy’ari dan Doktrin-Doktrin 

Teologinya). Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman, 9(2), Article 2. 

https://doi.org/10.24252/.v9i2.1301 

Surat An-Nisa’ Ayat 164: Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online. (n.d.). 

Retrieved March 17, 2025, from https://quran.nu.or.id/an-nisa/164 

Surat Shad Ayat 75: Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online. (n.d.). 

Retrieved March 17, 2025, from https://quran.nu.or.id/shad/75 

Zulhelmi, Z., Abdullah, H. R. binti H., Suhane, S. H. binti M., Batubara, A. I. S., & Delami. (2024). 

Kontribusi Mazhab Teologis Mu’tazilah Dalam Perkembangan Sastra Arab Era Aabbasiyah 

Studi Analisis Kritis Historis: The Contribution of the Mu’tazilah Theological School to the 

Development of Arabic Literature During the Abbasid Era: A Critical Historical Analysis. 

An-Nahdah Al-’Arabiyah, 4(2), Article 2. https://doi.org/10.22373/nahdah.v4i2.4900 

 

 

 

 


