KONSEP PEMURNIAN AKIDAH ISLAM AL-ASY’ARI PADA ERA KLASIK

Desni Mardiah

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

24204011040@student.uin-suka.ac.id

Mahmud Arif

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

drmahmud.arif(@uin-suka.ac.id

Abstrak

Pemurnian akidah merupakan upaya untuk menjaga kemurnian keyakinan umat Islam
dari pengaruh pemikiran yang menyimpang. Pada era klasik, Abu Hasan Al-Asy'ari
tampil sebagai tokoh penting dalam menanggapi dominasi rasionalisme Mu'tazilah yang
dinilai menyimpang dari prinsip dasar ajaran Islam. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji latar belakang perubahan pemikiran Al-Asy'ari, menjelaskan konsep akidah
Asy'ariyah yang menggabungkan antara wahyu dan akal, serta menganalisis
pengaruhnya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Metode yang digunakan adalah
studi pustaka dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui telah terhadap sumber-
sumber primer dan sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Asy'ari
meninggalkan Mu'tazilah karena menemukan kelemahan logika dalam ajaran mereka,
lalu merumuskan teologi yang moderat dan inklusif. Pemikiran tersebut terbukti
berpengaruh luas, terutama dalam sistem pendidikan pesantren yang mengajarkan kitab-
kitab berhaluan Asy'ariyah dan dalam program moderasi beragama di Indonesia.
Kesimpulannya, pemikiran Al-Asy'ari tidak hanya berhasil mencapai akidah dari
ekstremisme rasional, tetapi juga membentuk fondasi teologi Islam moderat yang tetap
relevan hingga masa kini.

Kata Kunci: Asy ariyah, Akidah Islam, Teologi Islam, Pendidikan Islam

PENDAHULUAN

Akidah merupakan dasar utama dalam keimanan seseorang serta menjadi cerminan karakter
dalam kehidupan sehari-hari. Keimanan yang kuat akan membentuk kepribadian yang kokoh,
sehingga seseorang mampu bertindak sesuai dengan ajaran agama (Ali & Muttaqin, 2022). Oleh
karena itu, pemahaman yang benar tentang akidah sangat diperlukan agar individu, khususnya
generasi muda, memiliki landasan spiritual yang kuat dalam menghadapi berbagai tantangan
kehidupan.

Pentingnya akidah juga berkaitan erat dengan upaya mencegah pengaruh negatif yang dapat
merusak moral dan keyakinan seseorang. Bimbingan akidah yang ketat sangat diperlukan untuk
menghindari kesalahpahaman dalam memahami ajaran Islam (Mahmudah et al., 2022). Tanpa

bimbingan yang benar, seseorang berisiko salah dalam memahami konsep keimanan yang dapat

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 64


mailto:24204011040@student.uin-suka.ac.id
mailto:drmahmud.arif@uin-suka.ac.id

berujung pada pemikiran yang keliru. Oleh karena itu, pendidikan akidah yang sistematis dan terarah
menjadi aspek penting dalam membentuk generasi yang berakhlak serta memiliki keteguhan iman
yang kuat.

Di era kontemporer, pembaruan pemikiran Islam menjadi sebuah kebutuhan yang mendesak
dalam menghadapi tantangan globalisasi. Globalisasi membawa berbagai pengaruh terhadap pola
pikir dan praktik keagamaan umat Islam, sehingga menuntut adanya interpretasi ulang terhadap
ajaran Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman (Ali & Muttaqin, 2022). Meskipun
demikian, pembaruan ini tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran Islam yang fundamental,
melainkan untuk menyesuaikannya dengan kebutuhan sosial dan intelektual masyarakat modern
(Fauzi, 2017). Dalam konteks ini, penguatan akidah Islam memiliki peran penting, khususnya dalam
membentuk karakter religius dan mencegah pengaruh negatif yang dapat membesarkan keyakinan
umat (Ali & Muttaqin, 2022).

Di era klasik dalam sejarah Islam, berbagai upaya pembaruan teologi telah dilakukan oleh
para ulama demi menjaga keseimbangan antara wahyu dan akal. Salah satu tokoh yang memiliki
peran signifikan dalam pembaruan akidah Islam adalah Abu Hasan al-Asy'ari. la dikenal sebagai
pendiri mazhab Asy'ariyah (873-935 M) (Habibullah et al., 2024). Mazhab ini menawarkan
pendekatan yang menyeimbangkan antara pemikiran rasional dan pemahaman tekstual terhadap Al-
Qur'an dan Hadis. Dengan demikian, Asy'ariyah menjadi respon terhadap dua kutub pemikiran
ekstrem pada masa itu, yakni pendekatan tekstual yang ketat dari kelompok Salafiyyah dan
pendekatan rasional yang dominan dalam Mu'tazilah (Zulhelmi et al., 2024)

Perbedaan utama antara Asy'ariyah dan Mu'tazilah terletak pada metode teologis yang
digunakan. Jika Mu'tazilah cenderung menempatkan akal sebagai otoritas utama dalam memahami
sifat-sifat Tuhan, maka al-Asy'ariyah menawarkan pendekatan yang lebih moderat dengan tetap
mengakui peran akal, namun merendahkannya pada wahyu sebagai sumber utama kebenaran
(Sulaeman et al., 2023). Pendekatan ini menjadikan teologi Asy'ariyah lebih inklusif dan fleksibel
dalam menanggapi berbagai perkembangan pemikiran Islam, sehingga cepat diterima di berbagai
wilayah Islam, terutama setelah abad ke-11 (Hasibuan, 2018).

Mazhab Asy'ariyah tidak hanya membangun dasar teologi Sunni, tetapi juga berkontribusi
dalam membahas konsep-konsep fundamental seperti sifat-sifat Tuhan, kehendak bebas manusia,
dan hubungan antara takdir dan usaha manusia. Pendekatan ini menjadikan Asy'ariyah sebagai
sistem teologi yang tidak hanya membela ortodoksi Islam, tetapi juga tetap terbuka terhadap
diskursus ilmiah yang berkembang dari waktu ke waktu (Sulaeman et al., 2023). Oleh karena itu,
pemikiran al-Asy'ari tetap relevan dalam membangun akidah yang kokoh sekaligus adaptif terhadap

tantangan intelektual modern.

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 65



Penelitian ini berfokus pada dinamika pemikiran Abu Hasan al-Asy'ari dalam konteks
pemurnian akidah Islam. Pertama, perlu ditelusuri faktor-faktor yang melatarbelakangi al-Asy'ari
meninggalkan paham Mu'tazilah yang sebelumnya ia anut, termasuk pengalaman intelektual dan
memasukkan teologis yang mendorong perubahan haluan pemikirannya. Kedua, penting untuk
menjelaskan bagaimana konsep akidah yang dikembangkan oleh al-Asy'ari melalui mazhab
Asy'ariyah, khususnya dalam upayanya menyeimbangkan peran wahyu dan akal dalam memahami
ajaran ketuhanan. Ketiga, kajian ini juga bertujuan untuk menganalisis sejauh mana pengaruh
pemikiran teologis al-Asy'ari terhadap sistem pendidikan Islam di Indonesia, baik dalam tradisi

pesantren maupun kebijakan pendidikan keagamaan yang menekan nilai-nilai moderasi beragama.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
study). Sumber utama yang digunakan adalah literatur klasik dan kontemporer yang berkaitan
dengan biografi, pemikiran, serta kontribusi teologis Abu Hasan Al-Asy'ari. Analisis dilakukan
secara deskriptif-analitis, dengan mengkaji secara sistematis teks-teks primer dan sekunder yang
menjelaskan latar belakang munculnya Mazhab Asy'ariyah, struktur konsep teologi Al-Asy'ari, serta
pengaruhnya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
penelusuran dokumen, buku, dan artikel ilmiah yang relevan, kemudian dijelaskan secara kritis untuk
memperoleh pemahaman menyeluruh mengenai konsep pemurnian akidah Islam pada era klasik

melalui pemikiran Al-Asy'ari.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Singkat Al-Asy'ari

Abu Hasan al-Asy'ari, yang lahir di Basrah pada tahun 260 H dan wafat pada 330 H, muncul
sebagai tokoh terkemuka pada saat yang sama dengan munculnya Abu Manshur di Samarkan. Nama
asli Abu al-Hasan al-Asy’ari adalah Ali bin Ismail bin Abu Basyar Ishak bin Salam bin Ismail bin
Abdullah bin Musa bin Bilal bin Abu Bardah bin Abu Musa (al-Asy’ari) bin Qays al-Asy’ari.

Sejak kecil, al-Asy’ari telah dididik oleh ayahnya dalam membaca, menulis, dan menghaftal
Al-Qur’an. Setelah ayahnya meninggal dunia, ia tetap melanjutkan pendidikannya dengan belajar
hadis, fikih, tafsir, dan ilmu bahasa kepada beberapa ulama terkemuka, seperti al-Siji (220-307
H/835-920 M), Abu Khalifah al-Jumahi (206-305 H/821-917 M), Sahl Ibn Nuh, Muhammad Ibnu
Ya’qub, dan Abdurrahman Ibn Khayr. Dalam bidang fikih, al-Asy’ari mempelajari mazhab Syafi’i
dari Abu Ishaq al-Mawardi (w. 340 H) dan menjadi murid utama dari Imam Abu al-‘Abbas bin
Suraij al-Baghdadi (249-306 H/863-918 M) (Muhyidin & Ishaq, 2023).

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 66



Guru al-Asy’ari adalah seorang tokoh terkemuka dalam aliran Mu’tazilah bernama al-Juba’i,
dengan gurunya ini al-Asy’ari mulai mengenal pemikiran Mu’tazilah secara lebih mendalam. Berkat
kecerdasannya yang luar biasa, al-Asy’ari sering dipercaya oleh al-Juba’i untuk mewakilinya dalam
berbagai forum debat dan diskusi ilmiah. Dalam berbagai kesempatan tersebut, al-Asy’ari selalu
berhasil mengalahkan lawan debatnya, yang semakin mengukuhkan reputasinya sebagai pemikir
hebat dalam dunia teologi Islam (Muhyidin & Ishaq, 2023).

Perjalanan intelektual al-Asy’ari tidaklah mulus. Awalnya, ia merupakan pengikut setia aliran
Mu’tazilah, yang menekankan rasionalitas dan penggunaan akal dalam memahami ajaran Islam.
Seiring berjalannya waktu, ia mulai merasakan keraguan terhadap doktrin Mu’tazilah. kemudian ia
menjadi pelopor mazhab Asy’ariyah, salah satu aliran teologi Sunni yang tetap bertahan hingga saat
ini.

Lalu, mengapa al-Asy’ari meninggalkan gurunya dan paham Mu’tazilah, serta membentuk
paham dan mazhab baru? Salah satu alasan yang menyebabkan Al-Asy’ari menjauhkan diri dari
Mu’tazilah sekaligus sebagai penyebab timbulnya aliran teologi yang dikenal dengan nama Al-
Asy’ari sebagai berikut:

Salah satu penyebab keluarnya al-Asy’ari dari Mu’tazilah 1alah adanya perdebatan-
perdebatan dengan gurunya Abu ‘Ali al-Jubbai tentang dasar-dasar paham aliran Mu’tazilah yang
berakhir dengan terlihatnya kelemahan paham Mu’tazilah. Di antara perdebatan-perdebatan itu ialah
mengenai soal Al-Ashlah (“keharusan mengerjakan yang terbaik bagi Tuhan). Al-Asy’ari bertanya
bagaimana pendapat tuan tentang orang mukmin, orang kafir dan anak kecil (yang mati)? Jawab al-
Jubbai:“Orang mukmin mendapat tingkatan yang tertinggi (surga), orang kafir masuk neraka, dan
anak kecil tergolong orang selamat”. Al-Asy’ari bertanya:“Kalau anak kecil tersebut ingin
mencapai tingkatan tertinggi, dapatkah 1a?”. Jawab al-Jubbai:“Tidak dapat karena  akan
dikatakan kepadanya: orang mukmin tersebut mendapat tingkatan tertinggi karena ia
menjalankan  ketaatan. Sedangkan  engkau tidak”. Al-Asyari bertanya”Anak kecil akan
menjawab,itu bukan salah saya. Kalau sekiranya Tuhan menghidupkan aku (sampai besar), tentu
aku akan mengerjakan segala keta’atan seperti orang mukmin tersebut”. Jawab al-Jubbai:*“Tuhan
akan berkata, Aku lebih tahu tentang engkau.Kalau engkau hidup sampai besar,tentu akan
mendurhakai Aku dan Aku akan menyiksa engkau. Jadi Aku mengambil yang lebih baik (lebih
menguntungkan) bagimu dan Aku matikan engkau sebelum dewasa”. Al-Asyari bertanya: “Kalau
orang kafir tersebut berkata: Ya Tuhan, Engkau mengetahui keadaankudan keadaan anak
kecil tersebut. Mengapa terhadap aku Engkau tidak mengambil tindakan yang lebih baik bagiku
(lebih menguntungkan)?”’.Kemudian diamlah al-Jubbai dan tidak dapat menjawab lagi (Sulaeman et

al., 2023).

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 67



Versi lain diceritakan bahwa, alasan yang mendorong Al-Asy‘ari meninggalkan ajaran
Mu‘tazilah dan menelaah kembali argumen-argumen mereka hingga membuktikan kesesatannya
adalah sebuah mimpi. Dalam mimpinya, Al-Asy‘ari bertemu dengan Rasulullah pada malam-malam
tertentu di bulan Ramadhan, yakni pada awal sepuluh hari pertama, pertengahan, dan sepuluh hari
terakhir. Dalam setiap pertemuan itu, Rasulullah menyampaikan pesan kepadanya bahwa “Hai ‘Ali
bantulah sunnah yang disandarkan kepadaku karena itulah kebenaran yang hakiki” (Supriadin,
2014).

Menurut sebuah riwayat, ketika Al-Asy‘ari mencapai usia 40 tahun, ia mengasingkan diri di
rumahnya selama 15 hari. Setelah itu, ia keluar dan pergi ke masjid besar di Bashrah untuk
mengumumkan di hadapan orang banyak bahwa sebelumnya ia menganut paham Mu‘tazilah. Ia
menyebutkan beberapa keyakinan yang pernah dianutnya, seperti bahwa Al-Qur’an adalah makhluk,
Tuhan tidak dapat dilihat dengan mata kepala, serta manusia memiliki kendali penuh dalam
menciptakan perbuatan baik dan buruk. Setelah itu, ia menyampaikan pernyataan lebih lanjut
mengenai perubahan pemikirannya. Kemudian ia mengatakan sebagai berikut:

“Wahai manusia! Siapa di antara kamu yang kenal pada saya, ia sudah mengenal
saya. Tetapi siapa yang tidak mengenal saya, saya akan memperkenalkan diri, bahwa saya
adalah Abu al-Hasan Al-Asy'ari. Sayatelah berkata bahwa Al-Qur'an itu makhluq, Allah itu tidak
dapat dilihat dengan mata, dan bahwa perbuatan jahat itu saya sendirilah yang mengerjakannya,
saya sekarang sudah bertaubat dan saya sekarang menentang faham teologi Mu'tazilah. Saya tidak
lagi mengikuti paham-paham tersebut dan saya harus menunjukkan keburukan-keburukan dan
kelemahan-kelemahannya” (Sulaeman et al., 2023).

Selain itu, al-Asy’ari juga menyaksikan perpecahan dalam komunitas Muslim yang semakin
tajam. Di satu sisi, Mu’tazilah sangat mengedepankan rasionalitas, sedangkan di sisi lain, kelompok
ahli hadis hanya berpegang teguh pada teks tanpa menalar maknanya secara mendalam. Al-Asy’ari
melihat bahwa kedua pendekatan ini memiliki kelemahan masing-masing. Oleh karena itu, ia
kemudian merumuskan mazhab teologi yang menggabungkan wahyu dan akal secara seimbang. Dari
gagasan inilah lahir mazhab Asy’ariyah, yang menawarkan jalan tengah dalam memahami ajaran
Islam secara moderat dan rasional.

Perjalanan intelektual al-Asy’ari menunjukkan bahwa perubahan pemikiran bukanlah sesuatu
yang terjadi secara instan. Keraguan, pencarian kebenaran, dan perdebatan yang mendalam
merupakan bagian dari proses keilmuan yang dinamis. Dari perjalanan ini, mazhab Asy’ariyah
muncul sebagai salah satu mazhab teologi yang paling berpengaruh dalam sejarah Islam. Selain
faktor intelektual, perkembangan mazhab ini juga dipengaruhi oleh dinamika politik. Sejarah

mencatat bahwa keberhasilan mazhab Asy’ariyah tidak lepas dari dukungan penguasa pada masanya.

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 68



Pada masa kejayaan Mu’tazilah, Khalifah al-Ma’mun menjadi pelindung utama mereka dan
membantu menyebarkan pemikiran rasionalitas dalam Islam. Namun, ketika kekuasaan beralih ke
Khalifah al-Mutawakkil (847-861 M), terjadi perubahan besar dalam dukungan politik. Al-
Mutawakkil membebaskan para ulama Sunni yang sebelumnya dipenjara oleh penguasa sebelumnya
dan mengangkat mereka ke posisi penting dalam pemerintahan, menggantikan ulama-ulama
Mu’tazilah yang disingkirkan. Dukungan politik ini memberikan landasan kuat bagi berkembangnya
mazhab Asy’ariyah. Meski demikian, keberhasilan mazhab ini tidak hanya disebabkan oleh faktor
politik, tetapi juga oleh daya tarik teologisnya yang menggabungkan wahyu dan akal secara moderat.
Pendekatan ini memberikan solusi di tengah perpecahan teologis yang terjadi pada masa itu dan

menjadikan mazhab Asy’ariyah sebagai salah satu mazhab utama dalam Islam (Sulistio, 2024).

Pemikiran Al-Asy'ari dalam Pemurnian Akidah
1. Konsep Akidah Asy'ariyah (Menyeimbangkan antara wahyu dan akal).

Aliran Asy‘ariyah meyakini bahwa akal yang benar tidak mungkin bertentangan dengan
ajaran yang terkandung dalam teks syariat. Oleh karena itu, akal dan syariat harus dipadukan serta
saling melengkapi. Dengan demikian, syariat tidak dapat dipisahkan dari akal, begitu pula akal tidak
dapat dilepaskan dari syariat.

Aliran ini berupaya untuk menciptakan keseimbangan antara akal dan wahyu dalam
memahami akidah. Asy'ariyah meyakini bahwa Allah memiliki kehendak yang mutlak, sementara
manusia memiliki kebebasan dalam berkehendak, meskipun kebebasan tersebut tetap berada dalam
kerangka kehendak Allah (Cory & Mustafiyanti, 2024).

Dalam menjelaskan masalah akidah, Al-Asy‘arTt menggunakan dua jenis dalil sekaligus, yaitu
dalil naqgli (wahyu) dan dalil aqli (akal). Ia tidak hanya bersandar pada ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis
untuk menetapkan sifat-sifat Allah, kenabian, hari kiamat, malaikat, hisab, serta balasan surga dan
neraka, tetapi juga memanfaatkan akal dan argumentasi rasional untuk menegaskan kebenaran dalil-
dalil wahyu tersebut. Namun, ia tidak menjadikan akal sebagai penentu utama dalam menafsirkan
teks suci, melainkan tetap berpegang pada makna literalnya. Meski begitu, akal tetap ia gunakan
sebagai alat bantu untuk memahami dan menguatkan makna dari teks wahyu (Atabik, 2016).

Selanjutnya Imam al-Ghazali menjelaskan situasi di mana teks syariat seolah bertentangan

dengan ketetapan akal. Beliau berkata:
iy il o Lo Lol . Lo g (ol o 5 a1 e il OIS (8 5l 43 grand] 355 e S
Caalal jalshy | Jsieall Callie adald o aand) Jadiy () e Y 543 aand) 355 e o sl 4 o

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 69



ol el (e o o 3 Jiall 3355 8 oSl BB sa s daldy Gl g gl 5 Aninaa e W ST 4guil)
sl A0Y Lyl gl o g Sl s Y g Adlainly 4
Artinya: “Segala sesuatu yang dibawa oleh teks syariat harus diperinci; apabila akal dapat
menerimanya maka wajib membenarkan teks tersebut secara pasti. Adapun apa yang diputuskan
sebagai hal yang mustahil oleh akal maka wajib mentakwil teks tersebut sebab tidak mungkin
dibayangkan bahwa ada teks syariat yang berlawanan dengan keputusan akal yang sudah pasti
kebenarannya. Adapun makna lahir dari hadits-hadits yang menunjukkan adanya keserupaan antara
Allah dan makhluk, kebanyakan adalah tidak shahih. Hadits yang shahih tentang itu juga tidak
mempunyai makna yang pasti tetapi masih bisa ditakwil. Apabila akal tidak bisa memutuskan
tentang hal itu sehingga tidak bisa menetapkan kemustahilan atau kebolehannya maka wajib akal
tunduk pada dalil-dalil tekstual” (Sulaeman et al., 2023).

Berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazali, dapat disimpulkan dua hal (Sulaeman et al.,
2023). Pertama, jika dalil tekstual tidak bertentangan dengan akal, maka harus diterima sepenuhnya.
Contohnya adalah dalil yang menyatakan bahwa Allah Maha Melihat dan Maha Mendengar, adanya
surga dan neraka, serta pertanggungjawaban manusia atas perbuatannya di alam kubur maupun di
akhirat, dan hal-hal lainnya.

Kedua, jika makna lahiriah suatu dalil tekstual dianggap mustahil menurut akal, maka dalil
tersebut harus ditakwil, baik secara global (tafwidh), yakni menyerahkan makna spesifiknya kepada
Allah, maupun secara terperinci dengan menafsirkannya sesuai kaidah bahasa Arab. Misalnya, dalil
yang menyatakan bahwa Allah berada di depan orang yang sedang shalat, bahwa Allah lebih dekat
daripada urat leher, atau bahwa Allah bersemayam (istawa) di atas Arasy. Dalil-dalil seperti ini dapat
dibaca sebagaimana adanya tanpa menentukan makna spesifiknya (tafwidh) atau ditakwil, misalnya
dengan memahaminya sebagai pengawasan Allah yang selalu menyertai manusia serta kekuasaan
mutlak-Nya atas seluruh makhluk, yang dilambangkan dengan kekuasaan-Nya atas Arasy sebagai
makhluk terbesar.

Berdasarkan pemikiran Imam Al-Ghazali, dapat disimpulkan bahwa dalam memahami dalil-
dalil syariat, akal memiliki peran penting dalam menentukan cara penerimaan terhadap teks. Jika
suatu dalil tekstual tidak bertentangan dengan akal, maka dalil tersebut harus diterima sepenuhnya.
Namun, jika makna lahiriah suatu dalil dianggap mustahil menurut akal, maka diperlukan penafsiran
(takwil), baik dengan menyerahkan maknanya kepada Allah (tafwidh) maupun dengan
menafsirkannya sesuai kaidah bahasa Arab. Contohnya, ayat-ayat yang menggambarkan Allah
seolah memiliki keserupaan dengan makhluk harus dipahami secara lebih dalam, baik dengan

membiarkan maknanya tanpa penentuan spesifik atau dengan menakwilkannya sebagai simbol

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 70



kekuasaan dan pengawasan Allah terhadap makhluk-Nya. Dengan demikian, tidak ada pertentangan
antara teks syariat dan akal yang sudah pasti kebenarannya, karena setiap dalil yang tampak
bertentangan dapat ditakwil sesuai dengan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan.

Dalam pandangan Mu’tazilah, akal memiliki kedudukan lebih tinggi daripada wahyu,
sedangkan Asy’ariyah berpendapat sebaliknya, bahwa wahyu lebih tinggi dari akal. Sikap moderat
Asy’ariyah tercermin dalam keyakinannya bahwa meskipun wahyu lebih utama, akal tetap berperan
dalam memahami wahyu. Namun, akal harus tunduk dan menyesuaikan diri dengan wahyu, karena
keterbatasan akal membuatnya tidak mampu memahami seluruh isi wahyu secara sempurna,
sehingga tidak dapat dipaksakan untuk menafsirkan wahyu hanya berdasarkan pemikirannya sendiri
(Bukhori & Jadidah, 2023).

Paham Al-Asy‘art yang dikenal moderat dengan cepat menyebar ke seluruh dunia Islam,
sehingga mayoritas umat Muslim menganut akidah ini. Penyebaran luas paham Al-Asy‘ari tidak
terlepas dari peran para ulama berpengaruh, seperti Al-Bagqillant (w. 403 H), Al-Juwaint (w. 478 H),
Al-Ghazalt (w. 451 H), dan As-Santst (w. 833 H) (Hasan, 2005: 18-22). Selain para ulama ilmu
kalam (mutakallimin) yang turut menyebarkan paham ini, banyak juga para mufassir dari kalangan
Asy‘ariyah yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan pendekatan teologi Al-Asy‘ari. Beberapa
di antaranya adalah As-Samarqandi (w. 375 H) dengan tafsirnya Bahr al-‘Uliim, As-Sa‘labi (w. 427
H) dengan Tafsir A$-Sa‘labi, Al-Mawardi (w. 450 H) dalam An-Nukat wa al-*Uyiin, Ibnu Al-Jauzi
dalam Zad al-Masir, Ibnu ‘Atiyyah dengan Al-Muharrar al-Wajiz f1 at-Tafsir al-Kitab al-‘Aziz, Al-
Alust dalam Riih al-Ma‘ani, serta Fakhruddin Ar-Razi dengan Mafitih al-Ghaib, dan masih banyak
mufassir lainnya (Atabik, 2016).

2. Pandangan tentang Sifat-Sifat Allah (Berbeda dengan Mu'tazilah yang menolak sifat-sifat Allah).

Mu'tazilah umumnya berpendapat bahwa sifat-sifat Allah tidak bersifat kekal dan dapat
mengalami perubahan. Sementara itu, Asy'ariyah meyakini bahwa sifat-sifat Allah tetap abadi dan
tidak mengalami perubahan. Adapun Salafiah berkeyakinan bahwa hanya Allah yang mengetahui
hakikat sifat-sifat-Nya, sehingga tidak boleh dibahas secara spekulatif (Batara et al., 2025).

Mu'tazilah yang menganggap bahwa Allah tidak mempunyai sifat, termasuk sifat ma'ani
(qudrah, iradah, sama', basar, kalam) dan sifat-sifat lainnya yang disebut dalam al-Qur'an,
berimplikasi pada penafian sifat kalam dari Allah. Penafian yang mereka lakukan adalah penolakan
terhadap sifat kalam Allah. Menurut mereka, penolakan ini bertujuan untuk menyucikan Allah dari
keserupaan dengan makhluk. Oleh karena itu, mereka meyakini bahwa Al-Qur'an adalah makhluk
dan bukan sesuatu yang qadim (tidak bermula). Namun, dengan menolak sifat kalam, mereka secara
tidak langsung juga menolak bahwa Allah bersifat Mutakallim (Maha Berfirman). Padahal, di dalam
Al-Qur'an terdapat ayat yang menegaskan bahwa Allah berfirman, seperti firman-Nya:

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 71



LS a0 K5
Artinya: “Dan Allah telah berfirman kepada Musa dengan firman yang langsung” (OS. An-
Nisa: 164).(Surat An-Nisa’ Ayat 164, n.d.)

Kaum Mu'tazilah menafsirkan (men-ta'wilkan) ayat ini dengan menyatakan bahwa Allah tidak
berfirman secara langsung, melainkan menciptakan suara di pohon sebagai bentuk firman-Nya,
sebagaimana Allah menciptakan segala sesuatu. Berdasarkan pemahaman ini, mereka menetapkan
bahwa kalam Allah adalah sesuatu yang diciptakan, sehingga Al-Qur'an pun dianggap sebagai
makhluk (Atabik, 2016).

Berbeda dengan Al-Asy‘ari, ia menetapkan sifat-sifat Allah sebagaimana yang disebutkan dalam
Al-Qur’an dan Sunnah, termasuk sifat-sifat Mutasyabihat, dengan menegaskan bahwa sifat tersebut
sesuai dengan keagungan-Nya dan tidak menyerupai makhluk. Dalam kitab Al-Ibanah ‘an Ustl ad-
Diyanah, ia menjelaskan bahwa istilah seperti "tangan" Allah dalam QS. Sad: 75:

G AL L 3428 ¢ elaia L 400 06

Artinya: “Wahai Iblis, apakah yang menghalangimu untuk bersujud kepada yang telah Aku
ciptakan dengan kedua tangan-Ku (kekuasaan-Ku)?”. (Surat Shad Ayat 75, n.d.)

Yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah tangan dalam arti fisik seperti manusia, melainkan sifat
yang layak bagi-Nya, sebagaimana sifat pendengaran dan penglihatan-Nya. Dengan pendekatan ini,
Al-Asy‘arm menolak tasybih (penyerupaan Allah dengan makhluk) tanpa menolak sifat-sifat-Nya.
Selain itu, Al-Asy‘arT dan para ulama salaf mengambil sikap tafwid, yaitu menyerahkan pemahaman
ayat-ayat Mutasyabihat kepada Allah tanpa menafsirkannya secara rinci. Sikap ini diambil untuk
menghindari kesalahpahaman yang dapat menyeret pada penyamaan Allah dengan makhluk-Nya
(Atabik, 2016).

Pengaruh Teologi Al-Asy’ari Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia

Pengaruh Al-Asy‘ari terhadap pendidikan Islam di Indonesia dapat ditelusuri melalui sejarah
perkembangan pendidikan Islam di Nusantara. Dalam konteks pendidikan Islam nonformal, seperti
pesantren, pengaruh ini terlihat jelas dari pemikiran dan metodologi moderat Al-Asy‘ari yang telah
mengakar kuat dalam materi pembelajaran akidah. Hal ini ditegaskan oleh para ahli, termasuk
Masyhur Amin, yang menyatakan bahwa ajaran Al-Asy‘ari tercermin dalam kurikulum pesantren.
Bukti konkret dari pengaruh ini adalah penggunaan kitab-kitab seperti Ummul Barahin, Aqidah al-
‘Awam, Saniisiyyah, Kifayah al-‘Awam, dan Asy-Samarqandiyyah, yang ditulis oleh para ulama
Asy‘ariyah dan diajarkan secara luas di pesantren-pesantren di Indonesia.

Kitab-kitab seperti Ummul Barahin, Aqidah al-‘Awam, Aqidah Saniisiyyah, Kifayah al-
‘Awam, dan Aqidah Asy-Samarqandiyyah telah menjadi materi pokok dalam pembelajaran akidah di

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 72



pesantren-pesantren Indonesia. Isi dari kitab-kitab ini secara langsung berhubungan dengan teologi
Asy‘ariyah, yang telah lama menjadi dasar dalam pendidikan Islam di Nusantara. Metodologi yang
dikembangkan oleh Al-Asy‘arT berpengaruh besar terhadap isi kitab-kitab tersebut, terutama dalam
membahas persoalan ushil al-din (prinsip-prinsip agama) atau keyakinan teologis. Sejak awal
berdirinya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional di Indonesia, ajaran teologi
Asy‘ariyah telah mengakar kuat dalam sistem pembelajarannya.

Gagasan teologi moderat dari kitab-kitab kuno tersebut telah menjadi inti materi pelajaran
agama di madrasah dan sekolah di Indonesia, mulai dari tingkat dasar hingga perguruan tinggi.
Materi pelajaran ini menekankan pentingnya sikap moderat dalam memahami nilai-nilai ajaran
agama, atau yang dikenal dengan moderasi beragama. Seiring dengan meningkatnya isu radikalisme,
beberapa tahun terakhir Kementerian Agama Indonesia memprioritaskan program moderasi
beragama sebagai upaya untuk menangkal ekstrimisme dan radikalisme serta mengantisipasi potensi
konflik di tengah keberagaman negara (Muchlis, 2020).

Untuk mendukung keberhasilan program ini, Kementerian Agama Republik Indonesia
bekerja sama dengan lembaga pendidikan, yang memiliki peran penting dalam berbagai aspek. Di
lembaga pendidikan formal, program moderasi beragama diintegrasikan ke dalam mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI), yang memiliki keterkaitan erat dengan tujuan program tersebut
(Sumarto, 2021).

Hal ini menyebabkan setiap guru Pendidikan Agama Islam (PAI) harus menginternalisasikan
nilai-nilai moderasi beragam dalam pembelajaran, baik di lembaga pendidikan Islam maupun
sekolah umum yang memiliki mata pelajaran agama dalam kurikulumnya. Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan juga menyusun buku terbuka yang memuat nilai-nilai moderasi beragam, baik dari
segi materi maupun tujuan pembelajaran (Muchasan et al., 2023).

Dari sini dapat kita lihat betapa besar pengaruh pemikiran Al-Asy‘ari dalam dunia
pendidikan di Indonesia. Metodologi teologis yang ia kembangkan tidak hanya relevan pada
masanya, tetapi juga terus memberikan dampak hingga berabad-abad setelahnya. Bahkan, hingga
kini dunia Barat mengakui peran Islam di Indonesia yang berkarakter moderat dalam memberikan
kontribusi besar bagi pemikiran Islam global. Kontribusi ini membantu membentuk sistem
pendidikan Islam yang selaras dengan ajaran Al-Qur’an, Sunnah Nabi, serta para sahabat, sekaligus
tetap mempertimbangkan perkembangan zaman yang menuntut sikap moderat dalam menyikapi

berbagai hal baru di luar ajaran Islam murni.

PENUTUP

Kesimpulan

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 73



Al-Asy‘arm awalnya merupakan pengikut Mu‘tazilah dan belajar langsung dari Abu Ali al-
Jubba’t. Namun, ia kemudian meninggalkan paham tersebut setelah mengalami pergolakan
intelektual dan menemukan kelemahan dalam doktrin Mu‘tazilah, terutama dalam hal kebebasan
manusia dan sifat-sifat Allah. Al-Asy‘ar1 tidak sepakat dengan konsep penolakan sifat-sifat Allah
oleh Mu‘tazilah serta anggapan bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Setelah meninggalkan
Mu‘tazilah, ia merumuskan pemikiran teologisnya sendiri yang dikenal sebagai Asy‘ariyah, yang
mengombinasikan dalil naqli (wahyu) dan aqli (akal).

Akidah Asy‘ariyah menekankan keseimbangan antara dalil naqli dan aqli dalam memahami
ketuhanan. Al-Asy‘arm menetapkan sifat-sifat Allah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an dan
Sunnah, tetapi dengan pemahaman bahwa sifat-sifat tersebut tidak menyerupai makhluk (tanpa
tasybth). Dalam memahami ayat-ayat mutasyabihat, Asy‘ariyah cenderung mengambil sikap tafwid
(menyerahkan maknanya kepada Allah) atau melakukan ta’wil dengan tetap berpegang pada prinsip
moderasi dalam teologi Islam.

Pemikiran Al-Asy‘ari memiliki pengaruh besar dalam pendidikan Islam di Indonesia,
terutama dalam sistem pendidikan pesantren dan madrasah. Konsep moderasi teologi yang ia usung
menjadi dasar dalam pembelajaran akidah di pesantren, terbukti dengan diajarkannya kitab-kitab
karya ulama Asy‘ariyah seperti Ummul Barahin, Aqidah al-‘Awam, Santisiyyah, Kifayah al-‘Awam,
dan Asy-Samarqgandiyyah. Pemikiran moderat ini juga menjadi bagian dari kurikulum pendidikan
agama Islam di sekolah-sekolah formal di Indonesia. Selain itu, konsep moderasi dalam teologi
Asy‘ariyah menjadi bagian dari program moderasi beragama yang kini dikembangkan oleh

Kementerian Agama untuk menangkal radikalisme dan menjaga harmoni keberagaman di Indonesia.

Saran

Berdasarkan hasil kajian terhadap pemikiran Al-Asy'ari dan kontribusinya dalam pemurnian
akidah Islam, terdapat beberapa saran yang dapat dikemukakan. Pertama, para pendidik dan pendidik
Islam perlu menggali lebih jauh dalam pemikiran Al-Asy'ari sebagai referensi dalam pengembangan
teologi Islam yang moderat dan rasional, agar mampu menjawab tantangan pemikiran ekstrem
maupun liberal dalam kehidupan keagamaan kontemporer. Kedua, lembaga pendidikan Islam,
khususnya pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi keagamaan, disarankan untuk memperkuat
integrasi ajaran teologi Asy'ariyah dalam kurikulum, terutama yang berkaitan dengan pendidikan
akidah dan pembentukan karakter moderat. Ketiga, pemerintah dan institusi keagamaan dapat
memanfaatkan nilai-nilai pemikiran Al-Asy'ari sebagai landasan dalam mengarusutamakan program

moderasi beragama guna membentengi masyarakat dari paham-paham keagamaan yang intoleran

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 74



atau radikal. Dengan demikian, warisan intelektual Al-Asy'ari tetap relevan dalam membangun

masyarakat muslim yang berakidah kuat, berpikir rasional, dan berpikiran inklusif.

DAFTAR RUJUKAN

Ali, S. S., & Muttaqin, M. 1. (2022). Urgensi Pembelajaran Akidah Islam Dalam Membentuk
Karakter Religius Siswa. Al’Adalah, 25(1), 115-124.
https://doi.org/10.35719/aladalah.v2511.288

Atabik, A. (2016). Corak Tafsir Aqidah (Kajian Komparatif Penafsiran Ayat-ayat Agqidah).
ESENSIA: Jurnal [Imu-Ilmu Ushuluddin, 17(2), Article 2.
https://doi.org/10.14421/esensia.v17i2.1288

Batara, A. M., Santalia, 1., & Makassar, U. A. (2025). AL-ASY’ARIYAH: SEJARAH TIMBUL
DAN TOKOH PENTING AL-ASY’ARIYAH. 6(1).

Bukhori, A., & Jadidah, A. (2023). IDEOLOGI DAN AQIDAH ASWAJA AN NAHDLIYAH.
Jurnal Studi Pesantren, 3(1), 18-32. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v311.907

Cory, E. P. A., & Mustafiyanti, M. (2024). Aliran Ilmu Kalam dan Pokok-Pokok Pikirannya
Masing-Masing. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(3), Article 3.
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i3.1298

Fauzi, M. (2017). TOKOH-TOKOH PEMBAHARU PENDIDIKAN ISLAM DI MESIR. JURNAL
TARBIYAH, 24(2), Article 2.
https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tarbiyah/article/view/213

Habibullah, M., Santalia, 1., & Alwi. (2024). ALIRAN ASY’ARIYAH , SEJARAH DAN POKOK
AJARANNYA: Studi Pemikiran Islam terhadap Aliran Asy’ariyah. AL-MUTSLA, 6(1),
Article 1. https://doi.org/10.46870/jstain.v6i1.1016

Hasibuan, H. R. (2018). ALIRAN ASY’ARIYAH (Kajian Historis dan Pengaruh Aliran Kalam
Asy’ariyah). Jurnal Ilmiah Al-Hadi, 2(2), Article 2. https://doi.org/10.54248/alhadi.v2i2.151

Mahmudah, S., Ichsan, Y., Azizah, S. N., Anggraeni, S., & Ussyifa, R. S. (2022). URGENSI
PENDIDIKAN AKIDAH AKHLAK MENURUT KH. AHMAD DAHLAN. Tamaddun :
Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Keagamaan, 23(2), Article 2.
https://doi.org/10.30587/tamaddun.v23i2.5431

Muchasan, A., Syarif, M., & Naufal, M. (2023). METODOLOGI TEOLOGI AL ASY’ARY DAN
PENGARUHNYA TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. INOVATIF:

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 75



Jurnal  Penelitian  Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan, 9(2), Article 2.
https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i2.760

Muchlis, M. (2020). PEMBELAJARAN MATERI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI)
BERWAWASAN MODERAT. Profetika: Jurnal Studi Islam, 21(1), Article 1.
https://doi.org/10.23917/profetika.v21i1.11053

Muhyidin, M., & Ishaq, Z. (2023). Metodologi Al-Asy’ari (Studi atas Bangunan Teologi Al-
Asy’ari). Ummul Qura Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 18(1),
Article 1. https://doi.org/10.55352/uq.v18il.115

Sulaeman, Y., Almisri, Z., & Kerwanto. (2023). TEOLOGI ASY’ARIYAH: SEJARAH DAN
PEMIKIRANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), Article 1.
https://doi.org/10.59166/¢l-adabi.v2il.24

Sumarto, S. (2021). Implementasi Program Moderasi Beragama Kementerian Agama RI. Jurnal

Pendidikan Guru, 3(1), Article 1.

Supriadin, S. (2014). Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu Al-Hasan Al-Asy’ari dan Doktrin-Doktrin
Teologinya). Sulesana:  Jurnal ~ Wawasan  Keislaman, 9(2), Article 2.

https://doi.org/10.24252/.v912.1301

Surat An-Nisa’ Ayat 164: Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online. (n.d.).
Retrieved March 17, 2025, from https://quran.nu.or.id/an-nisa/164

Surat Shad Ayat 75: Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online. (n.d.).
Retrieved March 17, 2025, from https://quran.nu.or.id/shad/75

Zulhelmi, Z., Abdullah, H. R. binti H., Suhane, S. H. binti M., Batubara, A. 1. S., & Delami. (2024).
Kontribusi Mazhab Teologis Mu’tazilah Dalam Perkembangan Sastra Arab Era Aabbasiyah
Studi Analisis Kritis Historis: The Contribution of the Mu’tazilah Theological School to the
Development of Arabic Literature During the Abbasid Era: A Critical Historical Analysis.
An-Nahdah Al-’ Arabiyah, 4(2), Article 2. https://doi.org/10.22373/nahdah.v4i2.4900

Tadris, Volume 19 /No. 02 /Tahun 2025 | 76



