
Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

67 

PEMIKIRAN IMAM AL-GHAZALI DALAM KITAB AYYUHAL WALAD DALAM 

PENDIDIKAN KARAKTER ANAK 

1)Hanifa Hafiza, IAINU Tuban, email : hanifahafiza41@gmail.com 

 2) Aisyah Amatul Qayyum, IAINU Tuban, email : Aisyahamaq@gmail.com 

 

Abstract 

Education has a function to develop abilities and shape the character and civilization of the 

nation with dignity in order to educate the lives of the nation's children. In relation to moral 

education, it appears that character education has the same orientation as moral education, 

namely character building. The purpose of writing conceptual articles is to add insight into: (1) 

how character education is in the ayyuhā al-walad book (2) how Imam Al-Ghazali's thoughts in 

early childhood character education. The Ayyuhal Walad book by Imam Al-Ghazali contains, 

among other things: about faith, namely faith in Allah SWT, advice to worship Allah, and 

educational advice for children. As for those related to education include: material about 

morals, methods and goals of education. Character education in the study of Imam Al-Ghazali's 

thoughts in the Ayyuhal Walad book includes two values, namely: individual values which 

include religious character and collective or social values which include social care, 

responsibility, hard work, appreciation for achievement. 

Keywords: Imam Al-Ghazali's Thought, Ayyuhal Walad Book, Early Childhood Character 

Education 

Abstrak 

Pendidikan berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban 

bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan anak bangsa. Dalam kaitannya 

dengan pendidikan akhlak, terlihat bahwa pendidikan karakter mempunyai orientasi yang sama 

dengan pendidikan akhlak yaitu pembentukan karakter. Adapun tujuan penulisan artikel 

konseptual untuk menambah wawasan tentang: (1) bagaimana pendidikan karakter dalam kitab 

ayyuhā al-walad (2) bagaimana pemikiran Imam Al-Ghazali dalam pendidikan karakter anak 

usia dini. Kitab Ayyuhal Walad karya Imam Al-Ghazali, didalamnya antara lain berisi : tentang 

akidah yaitu beriman kepada Allah SWT, anjuran beribadah kepada Allah, dan nasihat-nasihat 

yang edukatif terhadap anak. Adapun yang berkaitan dengan pendidikan meliputi : materi 

tentang akhlak, metode dan tujuan pendidikan. Pendidikan karakter kajian pemikiran Imam Al-

Ghazali dalam kitab Ayyuhal Walad mencakup dua nilai yakni: nilai individu yang meliputi 

karakter religius dan nilai kolektif atau sosial yang meliputi karakter peduli sosial, tanggung 

jawab, kerja keras, menghargai prestasi. 

Kata Kunci: Pemikiran Imam Al-Ghazali, Kitab Ayyuhal Walad, Pendidikan karakter Anak usia 

Dini 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

68 

Pendahuluan 

 Anak usia dini saat ini sedang melewati pada masa keemasannya atau fase golden age. 

Pada masa ini terjadinya kematangan fungsi fisik dan psikis yang siap merespon stimulasi yang 

diberikan oleh lingkungan sekitar. Salah satunya dengan cara memberikan pendidikan untuk 

anak usia dini. Pendidikan menjadi hal yang sangat penting, karena sudah menjadi kebutuhan 

manusia yang esensial. Pendidikan dapat mengembangkan potensi yang ada pada diri manusia, 

baik potensi jasmani ataupun rohani. Hal tersebut sesuai dengan ungkapan Ramayulis (2002) 

bahwa tujuan umum pendidikan harus diarahkan untuk mencapai pertumbuhan, keseimbangan, 

kepribadian manusia yang menyeluruh melalui latihan jiwa intelektual, jiwa rasional, perasaan 

dan penghayatan lahir. 

 Eksistensi pendidikan anak usia dini berupaya dalam menanamkan budi pekerti atau 

karakter, pikiran atau intellect dan tubuh kembang anak. Komponen tersebut berjalan seimbang, 

agar anak dapat tumbuh dan kembang secara baik terutama pada pendidikan karakternya. Anak 

yang masih kecil perlu adanya penekanan nilai-nilai perilaku atau karakter. Pendidikan karakter 

pada anak meliputi pendidikan karakter yang berhubungan dengan Tuhannya, dirinya, sesama 

manusia maupun lingkungan sekitar. 

 Berdasarkan Undang-undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional dimana pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk 

watak serta peradaban bangsa yang bermartabat, berbudi pekerti luhur, berkepribadian yang 

mantap dan mandiri, sehat jasmani dan rohani, serta bertanggung jawab pada masyarakat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa”. Hal tersebut terkait dengan pembentukan karakter 

peserta didik sehingga mampu bersaing, beretikat baik, bermoral, sopan santun dan berinteraksi 

dengan masyarakat. Tetapi dunia pendidikan mengabaikan aspek pendidikan karakter peserta 

didik, pendidikan lebih sibuk dengan urusan akademik agar siswa mendapat nilai yang tinggi. 

Keberadaan pembelajaran nilai-nilai moral dan karakter mulai dipertanyakan lagi. 

 Pendidikan karakter yang sedang didegungkan pemerintah seharusnya memiliki arah dan 

tujuan yang jelas. Hal tersebut terkait dengan pembentukan karakter peserta didik sehingga 

mampu bersaing, beretikat baik, bermoral, sopan santun dan berinteraksi dengan masyarakat 

sekitar. Hal ini sesuai dengan pemikiran Imam Al-Ghazali dalam kitab ayyuhal walad. Kitab ini 

mewariskan sebuah pemikiran tentang bagaimana pendidikan akhlak dan moral pada anak-anak 

sebaiknya dirancang dan dilaksanakan dalam pendidikan karakter anak usia dini di PAUD/TK. 

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa akhlak mengalami perubahan, maksudnya akhlak dapat 

diperoleh melalui proses belajar dan dapat pula diubah melalui proses belajar, dengan cara  

mendorong jiwa untuk melakukan perbuatan-perbuatan berbasis akhlaq al-karimah. Menurut al-

Ghazali, akhlak dapat diperoleh dan dibentuk melalui pendidikan. Sekalipun al Ghazali tidak 

memungkiri adanya pengaruh bawaan yang mempengaruhi akhlaq seseorang sebagaimana teori 

nativisme (Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008, Juz III: 61). Imam Al-

Ghazali menawarkan beberapa metode metode yang  memiliki kesamaan dalam konteks 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

69 

penyesuaian terhadap perkembangan anak. Adapun tujuan pendidikan yang dikemukakan Imam 

Al-Ghazali memiliki tujuan pendidikan karakter yaitu tumbuhnya nilai-nilai moral dalam pribadi 

anak.  

 Dengan pendahuluan di atas penulis termotivasi untuk mengkaji lebih lanjut tentang 

pendidikan nilai karakter dalam penelitian ini dengan judul “pemikiran Al-Ghazali dalam kitab 

Ayyuhal Walad dalam pendidikan karakter anak usia dini. 

  

Metodologi  

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif dengan pendekatan library research 

berbasis systematic review. Sumber primer yang digunakan dalam penelitian ini diambil dari 

kitab Ayyuhal Walad, sedangkan sumber data penunjang dikumpulkan dari sumber-sumber yang 

relevan dengan fokus penelitian dalam kurun waktu 10 tahun terakhir.  

Data yang telah terkumpul selanjutya dianalisis menggunakan content analysis untuk selanjutnya 

ditarik kesimpulan dan dideskripsikan pada bagian hasil. 

 

Hasil  

Pemikiran Alghazali Dalam Pendidikan Karakter Anak Usia Dini. 

Menurut Al-Ghazali, ilmu pengetahuan adalah sarana, upaya, dan perangkat untuk 

mewujudkan tujuan akhir. Dalam ideology Al-Ghazali mengarah pada menghidupkan kembali 

budaya rohani dan dinamika moral yang didukung dimensi-dimensi intelektual. Pemikiran Al-

Ghazali terkait pendidikan yaitu tentang karakterisitik religius moralis dengan tidak 

mengabaikan urusan duniawi karena hal tersebut merupakan alat untuk mencapai kebahagiaan 

hidup di dunia dan akhirat. Sentral dalam pendidikan adalah hati sebab hati merupakan esensi 

dari manusia karena substansi manusia bukanlah terletak pada unsur-unsur yang ada pada 

fisiknya, melainkan berada pada hatinya dan memandang manusia bersifat teosentris sehingga 

konsep tentang pendidikannya lebih diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia (Mahmud, 

2011: 245). 

Berakhlak atau berkarakter berarti orang yang memiliki watak, kepribadian dan budi 

pekerti. Sesuai dengan pendapat Faturahman (2013) bahwa karakter identik dengan kepribadian 

atau akhlak anak usia dini.  Bentukan karakter anak usia dini tidak bisa berjalan begitu saja tanpa 

adanya upaya-upaya cerdas dari para pihak yang bertanggung jawab terhadap pendidikan anak 

itu sendiri. Tanpa upaya-upaya yang cerdas, pendidikan karakter tidak akan menghasilkan 

manusia yang pandai ataupun menggunakan kepandaiannya dalam rangka bersikap dan 

berperilaku (berakhlak mulia). 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

70 

Konsep pendidikan karakter yang dari pemikiran Imam Al-Ghazali merupakan suatu 

usaha untuk memperkuat keimanan seseorang maupun sebagai media pembinaan akhlak dan 

bimbingan moral yang positif untuk anak usia dini. Sehingga akan tercipta kehidupan yang 

agamis, sosialis dan humanis. Imam memiliki pengaruh yang signifikan alam meluruskan 

perbuatan manusia dan membersihkan diri dari kecenderungan pada kebejatan dan kekejian.  

Pendidikan karakter Imam Al-Ghazali didalamnya tedapat point sosial, seorang muslim 

yang menyadari dan melakukan ajaran-ajaran agamanya akan menjadi pribadi yang berjiwa 

sosial. Karena dalam ajaran Islam terdapat juga tata cara bermasyarakat, sopan santun, tolong 

menolong, saling mengingatkan dan sebagainya. Kepribadian muslim adalah kepribadian sosial 

yang berkualitas tinggi yang terdiri dari karakter mulia. 

Al-Ghazali mengatakan bahwa induk dan prinsip akhlak ada empat, yaitu al hikmah 

(kebijaksanaan), asy syaja’ah (keberanian), al iffah (penjagaan diri) dan al ‘adl (keadilan). 

Kebijaksanaan adalah kondisi jiwa untuk memahami yang benar dari yang salah pada semua 

perilaku yang bersifat ikhtiar (pilihan); keadilan adalah kondisi dan kekuatan jiwa untuk 

menghadapi emosi dan syahwat serta menguasainya atas dasar kebijaksanaan. Juga 

mengendalikannya melalui proses penyaluran dan penahanan sesuai dengan kebutuhan; 

keberanian adalah ketaatan kekuatan emosi terhadap akal pada saat nekad atau menahan diri; dan 

penjagaan diri (‘iffah) adalah terdidiknya daya syahwat dengan pendidikan akal dan syariat. 

Maka, dari normalitas keempat prinsip ini muncul semua akhlak yang terpuji (Abu Hamid 

Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008). 

Al-Ghazali berpendapat bahwa akhlak dapat diperoleh dan dibentuk melalui pendidikan. 

Sekalipun Al-Ghazali tidak memungkiri adanya pengaruh bawaan yang mempengaruhi akhlak 

seseorang sebagaimana teori nativisme (Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 

2008). Pendidikan akhlak perlu diberikan sejak usia dini, sehingga seorang anak paling tidak 

mengetahui, apa yang dikatakan Al-Ghazali (1960) sebagai perbuatan baik dan buruk, sanggup 

untuk melakukannya, serta dapat menilai kondisi atau keadaan akhlaknya (apakah baik atau 

buruk). 

Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan karakter berbasis akhlaqul karimah bisa dibaca, 

di antaranya melalui ulasan-ulasannya dalam Kitab Ayyuhal Walad (2005). Konsep al-Ghazali 

pada kitab ini, berpangkal pada empat hal: pertama, pendidikan hendaknya berangkat dari titik 

awal tujuan pengutusan Rasulullah Saw, yakni untuk menyempurnakan akhlaq. Sehingga bentuk, 

materi, serta tujuan pendidikan dirancang agar terbentuk kepribadian seseorang yang berakhlaq 

mulia; kedua, kurikulum pendidikan mesti mampu mengoptimalkan potensi-potensi yang ada 

pada seorang anak; ketiga, pendidikan akhlaq adalah pendidikan integratif yang memerlukan 

kerjasama yang edukatif; keempat, sifat pendidikan akhlaq yang menyentuh dimensi spiritual 

anak yang dididik. 

Pendidikan semestinya dapat mengarah pada realisasi tujuan keagamaan dan perbaikan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

71 

karakter atau akhlak, yang berangkat dari niatan bertaqarrub (mendekatkan diri) kepada Allah. 

Rumusan tujuan pendidikan ini disandarkan pada QS adz-Dzariyat ayat 56: “Dan Aku tidak 

menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi kepada-Ku”. Juga sesuai 

dengan sabda Rasulullah Saw: “Sesungguhnya saya diutus hanya untuk menyempurnakan 

kemuliaan akhlak manusia”. 

Tujuan pendidikan sebagaimana pendapat Al-Ghazali di atas, menurut Ramayulis dan 

Samsul Nizar (2009) dipengaruhi oleh ilmu tasawuf yang belakangan dikuasainya. Bagi al-

Ghazali, seorang anak mesti dapat dididik sehingga menggunakan dunia untuk tujuan akhirat. 

Bukan berarti al-Ghazali menepikan urusan dunia, melainkan menjadikan dunia sebagai alat 

untuk mencapai tujuan akhirat. Al-Ghazali mengasumsikan dunia sebagai ladang akhirat, karena 

menurutnya dunia ini dapat berfungsi sebagai sarana yang mengantarkan kepada Allah SWT. 

(Al-Ghazali dalam Muhammad Jawwad Ridha, 1980). 

Dalam belajar, seorang anak perlu mendapat penjelasan yang bersandar dari dalil 

naqliyah dan aqliyah. Dalil naqliyah adalah dalil yang diambil dari Alquran dan Assunnah, 

sementara dalil aqliyah adalah penjelasan rasional. Pada konteks ini, penjelasan rasional mestilah 

juga mengantarkan pada sebuah tujuan atau orientasi akhir (final goal), yaitu mengantarkan 

seorang anak dekat dengan Allah SWT (Syamsul Kurniawan, 2008). 

Pendidikan karakter berbasis akhlaq al-karimah perlu diberikan pada anakanak sejak usia 

dini. Hal ini karena hasil dari sebuah proses pendidikan tidak selalu didapat secara instant. 

Apalagi hasil dari pendidikan karakter anak berbasis akhlaq al-karimah amat bergantung dari 

banyak faktor. Al-Ghazali menyatakan, mendidik anak ibarat mengukir di atas batu. Hal ini 

sejalan dengan pengertian karakter menurut kebahasaan yang berasal dari bahasa Yunani, 

charassein, yang berarti menggoreskan pada lilin, batuan dan logam (Syamsul Kurniawan, 2012). 

Anak, sebagaimana pendapat Imam Al-Ghazali, ibarat kertas kosong, yang menerima apapun 

yang dibuat padanya. Hal ini agaknya merupakan interpretasi beliau atas sabda Nabi Muhammad 

Saw, “Setiap anak yang lahir dalam keadaan fitrah, maka ayah dan ibunyalah yang 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi”. Pendapat al-Ghazali ini sejalan dengan pendapat 

pemikir berikutnya setelah 13 abad kemudian yaitu John Locke yang mengenalkan empirisme 

dan teori tabularasa. Sebagaimana Imam Al-Ghazali, John Locke juga mengasumsikan anak 

yang lahir sebagaimana meja lilin yang bersih (tabularasa). Perkembangan anak menurut Locke 

amat ditentukan oleh lingkungan pendidikannya (M. Arifin, 1991). 

Dalam mendidik anak, al-Ghazali sebagaimana dikutip Abuddin Nata dalam Syamsul 

Kurniawan (2008) menjelaskan seseorang hendaknya: pertama, mencintai anak-anak yang ia 

didik; kedua, tidak beorientasi pada sebatas keuntungan materi; ketiga, menyadari bahwa tujuan 

utama mengajari anak-anak adalah terbentuknya kepribadian mereka dengan baik, dan menjadi 

pribadi yang mampu mengamalkan ilmu-ilmu yang telah mereka terima; keempat, selalu 

mengingatkan pada anakanak yang dididik, bahwa tujuan menuntut ilmu bukanlah untuk 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

72 

mengejar kebanggaan diri atau sebatas mengejar keuntungan pribadi, melainkan karena Allah; 

kelima, mendorong anak-anak yang dididik agar mencari ilmu yang bermanfaat, yaitu ilmu yang 

kelak akan mengantarkan mereka kepada kebahagiaan dunia dan akhirat; keenam, memberikan 

contoh dan teladan yang baik, seperti sopan santun, lapang dada, murah hati, dan sikap terpuji 

lainnya; ketujuh, mengajari anak-anak tentang pengetahuan yang sesuai dengan usia, derajat 

intelektual dan daya tangkap mereka; kedelapan, mengamalkan apa yang sudah diajarkan, 

mengingat ia sebagai model bagi anak-anak yang ia didik; kesembilan, harus memahami minat, 

bakat dan jiwa anak-anak yang dididik; kesepuluh, menanamkan keimanan ke dalam kepribadian 

anak, sehingga seorang anak mempunyai karakter yang terjiwai oleh nilai-nilai keimanan. 

Menurut Imam Al-Ghazali yang dikutip Syamsul Kurniawan (2008) anak-anak perlu 

dididik sehingga mempunyai sifat, tugas, dan tanggung jawab, seperti: pertama, membiasakan 

diri menjauh dari perbuatan keji, munkar, dan maksiat. Hal ini karena untuk mendapatkan 

keberkahan dan manfaat ilmu, seseorang hendaknya menjauhi perbuatan keji, munkar, dan 

maksiat. Perbuatan keji, munkar, dan maksiat merupakan racun bagi ilmu pengetahuan dan 

berseberangan dengan kemurnian tujuan ukhrawi; kedua, senantiasa mendekatkan diri kepada 

Allah SWT, yang mustahil terwujud tanpa kesadaran pentingnya menyucikan jiwa dan beribadah 

pada-Nya; ketiga, memusatkan perhatian terhadap ilmu yang dikaji atau dipelajarinya, serta 

mengurangi ketergantungan kepada masalah keduniawian; keempat, tidak sombong diri dengan 

ilmunya, dan apalagi mendurhakai orang yang mendidiknya, sebagaimana seorang pasien yang 

yakin dengan saran dan nasihat dokter yang merawatnya; kelima, tidak melibatkan diri dalam 

perdebatan, sebelum terlebih dahulu mengkaji dan memperkokoh pandangan-nya dengan dasar-

dasar ilmu tersebut; keenam, tidak meninggalkan pelajaran, dalam rangka memperoleh ilmu 

yang bermanfaat. Kemudian dipelajari terus menerus dalam kesempatan lain, untuk 

menyempurnakan pengetahuannya atas pelajaran tersebut; ketujuh, tidak memasuki sebuah 

bidang ilmu dengan serentak, tetapi memelihara dengan tertib urutannya, dan memulainya dari 

yang terpenting. 

Berdasarkan ulasan di atas, di antara yang perlu ditanamkan pada seorang anak adalah 

kesadaran pentingnya akhlaq al-karimah, seperti memelihara kesucian jiwa terutama dari 

perbuatan yang buruk atau tercela, menjauhi sifat sombong, dan sebagainya. Seorang anak juga 

harus dibiasakan sejak dini untuk tidak terlalu menghamba pada urusan duniawi. Kemudian, 

seorang anak juga hendaknya diajari belajar tuntas, dalam artian tidak berpindah pada pelajaran 

yang lain, sebelum pelajaran sebelumnya tuntas dipahami (Muhammad Jawwad Ridha, 1980). 

 

Kesimpulan 

Pendidikan Karakter Kajian Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Kitab Ayyuhal Walad 

yaitu tentang akhlak, untuk membentuk manusia yang berkarakter. Adapun metode yang 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022 
 

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License  

73 

ditawarkan Imam Al-Ghazali memiliki kesamaan dalam konteks penyesuaian metode terhadap 

perkembangan anak. Tujuan pendidikan yang dikemukakan Imam Al-Ghazali memiliki tujuan 

yang sama dengan pendidikan karakter yaitu menumbuhkan nilai-nilai moral dalam pribadi anak 

usia dini. Pendidikan karakter kajian pemikiran Imam Al-Ghazali dalam kitab Ayyuhal Walad 

mencakup dua nilai yakni : nilai individu yang meliputi karakter religius dan nilai kolektif atau 

sosial yang meliputi karakter peduli sosial, tanggung jawab, kerja keras, menghargai prestasi.  

 

Daftar Referensi  

Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 1960. Al-Munqiz min alDhalal. Beirut: 

Maktabah al-Syaibah. 

Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008. Ihya’ Ulumuddin. Juz III. Murâja’ah: 

Shidqi Muhammad Jamil al ‘Aththar. Beirut: Darul Fikr. 

Al-Ghazāli. 2008.  Ayyuhā al-walad, Misteri Ilmu Nafie’. (Pen. Abu Tsania). Jombang : Daru al-

Hikmah 

Doni, Koesoma A. 2007. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman Global, 

Jakarta: Grasindo. 

Fathurahman, P. (2013). Pengembangan Pendidikan Karakter. Bandung: Refika Medika. 

Kememndiknas. 2010. Membangun Budaya dan Karakter Bangsa, Jakarta: Puskur 

M. Arifin, 1991. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara 

Mahmud. 2011. Pemikiran Pendidikan Islam. Bandung: CV Pustaka Setia. 

Marimba, AD. 1989. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, Bandung : Al-Ma’arif 

Muhammad Jawwad Ridha, 1980. Al-Fikr al-Tarbawi al-Islami. Mesir: Dar alFikr al-Arabi. 

Notoatmodjo, Soekidjo. 2003. Pengembangan Sumber Daya Manusia. Jakarta: PT. Rineka Cipta. 

Ramayulis. 2002. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia. 

Ramayulis dan Samsul Nizar, 2009. Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan dan 

Pemikiran Para Tokohnya. Jakarta: Kalam Mulia. 

Shihab, Quraish. 1992. Membumikan al-Qur‟an, Bandung: Mizan. 

Syamsul Kurniawan. 2008. “Pendidikan Menurut Al-Ghazali”. dalam At-Turats, Volume 3. 

Nomor 1. Desember. Diakses pada 20 Maret 2021 pukul 15.55 WIB. 

Syamsul Kurniawan. 2012. “Pendidikan Menurut Al-Ghazali”, dalam At-Turats. Volume 3. 

Nomor 1. Desember. Diakses pada 20 Maret 2021 pukul 20.15 WIB. 

Undang-undang Nomor. 20 tahun 2003, Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan Penjelasannya, 

Yogyakarta: Media Wacana Perss. 

Zubaedi. 2012. Desain Pendidikan Karakter, Jakarta: Kencana. 

Zuhairi. 1991. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

