Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

PEMIKIRAN IMAM AL-GHAZALI DALAM KITAB AYYUHAL WALAD DALAM
PENDIDIKAN KARAKTER ANAK

DHanifa Hafiza, IAINU Tuban, email : hanifahafiza41@gmail.com
2 Aisyah Amatul Qayyum, IAINU Tuban, email : Aisyahamag@gmail.com

Abstract

Education has a function to develop abilities and shape the character and civilization of the
nation with dignity in order to educate the lives of the nation's children. In relation to moral
education, it appears that character education has the same orientation as moral education,
namely character building. The purpose of writing conceptual articles is to add insight into: (1)
how character education is in the ayyuha al-walad book (2) how Imam Al-Ghazali's thoughts in
early childhood character education. The Ayyuhal Walad book by Imam Al-Ghazali contains,
among other things: about faith, namely faith in Allah SWT, advice to worship Allah, and
educational advice for children. As for those related to education include: material about
morals, methods and goals of education. Character education in the study of Imam Al-Ghazali's
thoughts in the Ayyuhal Walad book includes two values, namely: individual values which
include religious character and collective or social values which include social care,
responsibility, hard work, appreciation for achievement.

Keywords: Imam Al-Ghazali's Thought, Ayyuhal Walad Book, Early Childhood Character
Education

Abstrak

Pendidikan berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan anak bangsa. Dalam kaitannya
dengan pendidikan akhlak, terlihat bahwa pendidikan karakter mempunyai orientasi yang sama
dengan pendidikan akhlak yaitu pembentukan karakter. Adapun tujuan penulisan artikel
konseptual untuk menambah wawasan tentang: (1) bagaimana pendidikan karakter dalam kitab
ayyuha al-walad (2) bagaimana pemikiran Imam Al-Ghazali dalam pendidikan karakter anak
usia dini. Kitab Ayyuhal Walad karya Imam Al-Ghazali, didalamnya antara lain berisi : tentang
akidah yaitu beriman kepada Allah SWT, anjuran beribadah kepada Allah, dan nasihat-nasihat
yang edukatif terhadap anak. Adapun yang berkaitan dengan pendidikan meliputi : materi
tentang akhlak, metode dan tujuan pendidikan. Pendidikan karakter kajian pemikiran Imam Al-
Ghazali dalam kitab Ayyuhal Walad mencakup dua nilai yakni: nilai individu yang meliputi
karakter religius dan nilai kolektif atau sosial yang meliputi karakter peduli sosial, tanggung
jawab, kerja keras, menghargai prestasi.

Kata Kunci: Pemikiran Imam Al-Ghazali, Kitab Ayyuhal Walad, Pendidikan karakter Anak usia

Dini

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 6 7

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

Pendahuluan

Anak usia dini saat ini sedang melewati pada masa keemasannya atau fase golden age.
Pada masa ini terjadinya kematangan fungsi fisik dan psikis yang siap merespon stimulasi yang
diberikan oleh lingkungan sekitar. Salah satunya dengan cara memberikan pendidikan untuk
anak usia dini. Pendidikan menjadi hal yang sangat penting, karena sudah menjadi kebutuhan
manusia yang esensial. Pendidikan dapat mengembangkan potensi yang ada pada diri manusia,
baik potensi jasmani ataupun rohani. Hal tersebut sesuai dengan ungkapan Ramayulis (2002)
bahwa tujuan umum pendidikan harus diarahkan untuk mencapai pertumbuhan, keseimbangan,
kepribadian manusia yang menyeluruh melalui latihan jiwa intelektual, jiwa rasional, perasaan
dan penghayatan lahir.

Eksistensi pendidikan anak usia dini berupaya dalam menanamkan budi pekerti atau
karakter, pikiran atau intellect dan tubuh kembang anak. Komponen tersebut berjalan seimbang,
agar anak dapat tumbuh dan kembang secara baik terutama pada pendidikan karakternya. Anak
yang masih kecil perlu adanya penekanan nilai-nilai perilaku atau karakter. Pendidikan karakter
pada anak meliputi pendidikan karakter yang berhubungan dengan Tuhannya, dirinya, sesama
manusia maupun lingkungan sekitar.

Berdasarkan Undang-undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional dimana pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk
watak serta peradaban bangsa yang bermartabat, berbudi pekerti luhur, berkepribadian yang
mantap dan mandiri, sehat jasmani dan rohani, serta bertanggung jawab pada masyarakat dalam
rangka mencerdaskan kehidupan bangsa”. Hal tersebut terkait dengan pembentukan karakter
peserta didik sehingga mampu bersaing, beretikat baik, bermoral, sopan santun dan berinteraksi
dengan masyarakat. Tetapi dunia pendidikan mengabaikan aspek pendidikan karakter peserta
didik, pendidikan lebih sibuk dengan urusan akademik agar siswa mendapat nilai yang tinggi.
Keberadaan pembelajaran nilai-nilai moral dan karakter mulai dipertanyakan lagi.

Pendidikan karakter yang sedang didegungkan pemerintah seharusnya memiliki arah dan
tujuan yang jelas. Hal tersebut terkait dengan pembentukan karakter peserta didik sehingga
mampu bersaing, beretikat baik, bermoral, sopan santun dan berinteraksi dengan masyarakat
sekitar. Hal ini sesuai dengan pemikiran Imam Al-Ghazali dalam kitab ayyuhal walad. Kitab ini
mewariskan sebuah pemikiran tentang bagaimana pendidikan akhlak dan moral pada anak-anak
sebaiknya dirancang dan dilaksanakan dalam pendidikan karakter anak usia dini di PAUD/TK.
Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa akhlak mengalami perubahan, maksudnya akhlak dapat
diperolen melalui proses belajar dan dapat pula diubah melalui proses belajar, dengan cara
mendorong jiwa untuk melakukan perbuatan-perbuatan berbasis akhlaqg al-karimah. Menurut al-
Ghazali, akhlak dapat diperoleh dan dibentuk melalui pendidikan. Sekalipun al Ghazali tidak
memungkiri adanya pengaruh bawaan yang mempengaruhi akhlag seseorang sebagaimana teori
nativisme (Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008, Juz IlI: 61). Imam Al-
Ghazali menawarkan beberapa metode metode yang memiliki kesamaan dalam konteks

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 68

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

penyesuaian terhadap perkembangan anak. Adapun tujuan pendidikan yang dikemukakan Imam
Al-Ghazali memiliki tujuan pendidikan karakter yaitu tumbuhnya nilai-nilai moral dalam pribadi
anak.

Dengan pendahuluan di atas penulis termotivasi untuk mengkaji lebih lanjut tentang
pendidikan nilai karakter dalam penelitian ini dengan judul “pemikiran Al-Ghazali dalam kitab
Ayyuhal Walad dalam pendidikan karakter anak usia dini.

Metodologi

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif dengan pendekatan library research
berbasis systematic review. Sumber primer yang digunakan dalam penelitian ini diambil dari
kitab Ayyuhal Walad, sedangkan sumber data penunjang dikumpulkan dari sumber-sumber yang
relevan dengan fokus penelitian dalam kurun waktu 10 tahun terakhir.

Data yang telah terkumpul selanjutya dianalisis menggunakan content analysis untuk selanjutnya
ditarik kesimpulan dan dideskripsikan pada bagian hasil.

Hasil

Pemikiran Alghazali Dalam Pendidikan Karakter Anak Usia Dini.

Menurut Al-Ghazali, ilmu pengetahuan adalah sarana, upaya, dan perangkat untuk
mewujudkan tujuan akhir. Dalam ideology Al-Ghazali mengarah pada menghidupkan kembali
budaya rohani dan dinamika moral yang didukung dimensi-dimensi intelektual. Pemikiran Al-
Ghazali terkait pendidikan vyaitu tentang karakterisitik religius moralis dengan tidak
mengabaikan urusan duniawi karena hal tersebut merupakan alat untuk mencapai kebahagiaan
hidup di dunia dan akhirat. Sentral dalam pendidikan adalah hati sebab hati merupakan esensi
dari manusia karena substansi manusia bukanlah terletak pada unsur-unsur yang ada pada
fisiknya, melainkan berada pada hatinya dan memandang manusia bersifat teosentris sehingga
konsep tentang pendidikannya lebih diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia (Mahmud,
2011: 245).

Berakhlak atau berkarakter berarti orang yang memiliki watak, kepribadian dan budi
pekerti. Sesuai dengan pendapat Faturahman (2013) bahwa karakter identik dengan kepribadian
atau akhlak anak usia dini. Bentukan karakter anak usia dini tidak bisa berjalan begitu saja tanpa
adanya upaya-upaya cerdas dari para pihak yang bertanggung jawab terhadap pendidikan anak
itu sendiri. Tanpa upaya-upaya yang cerdas, pendidikan karakter tidak akan menghasilkan
manusia yang pandai ataupun menggunakan kepandaiannya dalam rangka bersikap dan
berperilaku (berakhlak mulia).

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 69

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

Konsep pendidikan karakter yang dari pemikiran Imam Al-Ghazali merupakan suatu
usaha untuk memperkuat keimanan seseorang maupun sebagai media pembinaan akhlak dan
bimbingan moral yang positif untuk anak usia dini. Sehingga akan tercipta kehidupan yang
agamis, sosialis dan humanis. Imam memiliki pengaruh yang signifikan alam meluruskan
perbuatan manusia dan membersihkan diri dari kecenderungan pada kebejatan dan kekejian.

Pendidikan karakter Imam Al-Ghazali didalamnya tedapat point sosial, seorang muslim
yang menyadari dan melakukan ajaran-ajaran agamanya akan menjadi pribadi yang berjiwa
sosial. Karena dalam ajaran Islam terdapat juga tata cara bermasyarakat, sopan santun, tolong
menolong, saling mengingatkan dan sebagainya. Kepribadian muslim adalah kepribadian sosial
yang berkualitas tinggi yang terdiri dari karakter mulia.

Al-Ghazali mengatakan bahwa induk dan prinsip akhlak ada empat, yaitu al hikmah
(kebijaksanaan), asy syaja’ah (keberanian), al iffah (penjagaan diri) dan al ‘adl (keadilan).
Kebijaksanaan adalah kondisi jiwa untuk memahami yang benar dari yang salah pada semua
perilaku yang bersifat ikhtiar (pilihan); keadilan adalah kondisi dan kekuatan jiwa untuk
menghadapi emosi dan syahwat serta menguasainya atas dasar kebijaksanaan. Juga
mengendalikannya melalui proses penyaluran dan penahanan sesuai dengan kebutuhan;
keberanian adalah ketaatan kekuatan emosi terhadap akal pada saat nekad atau menahan diri; dan
penjagaan diri (‘iffah) adalah terdidiknya daya syahwat dengan pendidikan akal dan syariat.
Maka, dari normalitas keempat prinsip ini muncul semua akhlak yang terpuji (Abu Hamid
Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008).

Al-Ghazali berpendapat bahwa akhlak dapat diperoleh dan dibentuk melalui pendidikan.
Sekalipun Al-Ghazali tidak memungkiri adanya pengaruh bawaan yang mempengaruhi akhlak
seseorang sebagaimana teori nativisme (Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali,
2008). Pendidikan akhlak perlu diberikan sejak usia dini, sehingga seorang anak paling tidak
mengetahui, apa yang dikatakan Al-Ghazali (1960) sebagai perbuatan baik dan buruk, sanggup
untuk melakukannya, serta dapat menilai kondisi atau keadaan akhlaknya (apakah baik atau
buruk).

Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan karakter berbasis akhlaqul karimah bisa dibaca,
di antaranya melalui ulasan-ulasannya dalam Kitab Ayyuhal Walad (2005). Konsep al-Ghazali
pada Kitab ini, berpangkal pada empat hal: pertama, pendidikan hendaknya berangkat dari titik
awal tujuan pengutusan Rasulullah Saw, yakni untuk menyempurnakan akhlag. Sehingga bentuk,
materi, serta tujuan pendidikan dirancang agar terbentuk kepribadian seseorang yang berakhlaq
mulia; kedua, kurikulum pendidikan mesti mampu mengoptimalkan potensi-potensi yang ada
pada seorang anak; ketiga, pendidikan akhlag adalah pendidikan integratif yang memerlukan
kerjasama yang edukatif; keempat, sifat pendidikan akhlag yang menyentuh dimensi spiritual
anak yang dididik.

Pendidikan semestinya dapat mengarah pada realisasi tujuan keagamaan dan perbaikan

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 7 0

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

karakter atau akhlak, yang berangkat dari niatan bertagarrub (mendekatkan diri) kepada Allah.
Rumusan tujuan pendidikan ini disandarkan pada QS adz-Dzariyat ayat 56: “Dan Aku tidak
menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi kepada-Ku”. Juga sesuai
dengan sabda Rasulullah Saw: “Sesungguhnya saya diutus hanya untuk menyempurnakan
kemuliaan akhlak manusia”.

Tujuan pendidikan sebagaimana pendapat Al-Ghazali di atas, menurut Ramayulis dan
Samsul Nizar (2009) dipengaruhi oleh ilmu tasawuf yang belakangan dikuasainya. Bagi al-
Ghazali, seorang anak mesti dapat dididik sehingga menggunakan dunia untuk tujuan akhirat.
Bukan berarti al-Ghazali menepikan urusan dunia, melainkan menjadikan dunia sebagai alat
untuk mencapai tujuan akhirat. Al-Ghazali mengasumsikan dunia sebagai ladang akhirat, karena
menurutnya dunia ini dapat berfungsi sebagai sarana yang mengantarkan kepada Allah SWT.
(Al-Ghazali dalam Muhammad Jawwad Ridha, 1980).

Dalam belajar, seorang anak perlu mendapat penjelasan yang bersandar dari dalil
nagliyah dan agliyah. Dalil nagliyah adalah dalil yang diambil dari Alguran dan Assunnah,
sementara dalil agliyah adalah penjelasan rasional. Pada konteks ini, penjelasan rasional mestilah
juga mengantarkan pada sebuah tujuan atau orientasi akhir (final goal), yaitu mengantarkan
seorang anak dekat dengan Allah SWT (Syamsul Kurniawan, 2008).

Pendidikan karakter berbasis akhlaq al-karimah perlu diberikan pada anakanak sejak usia
dini. Hal ini karena hasil dari sebuah proses pendidikan tidak selalu didapat secara instant.
Apalagi hasil dari pendidikan karakter anak berbasis akhlaq al-karimah amat bergantung dari
banyak faktor. Al-Ghazali menyatakan, mendidik anak ibarat mengukir di atas batu. Hal ini
sejalan dengan pengertian karakter menurut kebahasaan yang berasal dari bahasa Yunani,
charassein, yang berarti menggoreskan pada lilin, batuan dan logam (Syamsul Kurniawan, 2012).
Anak, sebagaimana pendapat Imam Al-Ghazali, ibarat kertas kosong, yang menerima apapun
yang dibuat padanya. Hal ini agaknya merupakan interpretasi beliau atas sabda Nabi Muhammad
Saw, “Setiap anak yang lahir dalam keadaan fitrah, maka ayah dan ibunyalah yang
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi”. Pendapat al-Ghazali ini sejalan dengan pendapat
pemikir berikutnya setelah 13 abad kemudian yaitu John Locke yang mengenalkan empirisme
dan teori tabularasa. Sebagaimana Imam Al-Ghazali, John Locke juga mengasumsikan anak
yang lahir sebagaimana meja lilin yang bersih (tabularasa). Perkembangan anak menurut Locke
amat ditentukan oleh lingkungan pendidikannya (M. Arifin, 1991).

Dalam mendidik anak, al-Ghazali sebagaimana dikutip Abuddin Nata dalam Syamsul
Kurniawan (2008) menjelaskan seseorang hendaknya: pertama, mencintai anak-anak yang ia
didik; kedua, tidak beorientasi pada sebatas keuntungan materi; ketiga, menyadari bahwa tujuan
utama mengajari anak-anak adalah terbentuknya kepribadian mereka dengan baik, dan menjadi
pribadi yang mampu mengamalkan ilmu-ilmu yang telah mereka terima; keempat, selalu
mengingatkan pada anakanak yang dididik, bahwa tujuan menuntut ilmu bukanlah untuk

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 7 1

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

mengejar kebanggaan diri atau sebatas mengejar keuntungan pribadi, melainkan karena Allah;
kelima, mendorong anak-anak yang dididik agar mencari ilmu yang bermanfaat, yaitu ilmu yang
kelak akan mengantarkan mereka kepada kebahagiaan dunia dan akhirat; keenam, memberikan
contoh dan teladan yang baik, seperti sopan santun, lapang dada, murah hati, dan sikap terpuji
lainnya; ketujuh, mengajari anak-anak tentang pengetahuan yang sesuai dengan usia, derajat
intelektual dan daya tangkap mereka; kedelapan, mengamalkan apa yang sudah diajarkan,
mengingat ia sebagai model bagi anak-anak yang ia didik; kesembilan, harus memahami minat,
bakat dan jiwa anak-anak yang dididik; kesepuluh, menanamkan keimanan ke dalam kepribadian
anak, sehingga seorang anak mempunyai karakter yang terjiwai oleh nilai-nilai keimanan.

Menurut Imam Al-Ghazali yang dikutip Syamsul Kurniawan (2008) anak-anak perlu
dididik sehingga mempunyai sifat, tugas, dan tanggung jawab, seperti: pertama, membiasakan
diri menjauh dari perbuatan keji, munkar, dan maksiat. Hal ini karena untuk mendapatkan
keberkahan dan manfaat ilmu, seseorang hendaknya menjauhi perbuatan keji, munkar, dan
maksiat. Perbuatan keji, munkar, dan maksiat merupakan racun bagi ilmu pengetahuan dan
berseberangan dengan kemurnian tujuan ukhrawi; kedua, senantiasa mendekatkan diri kepada
Allah SWT, yang mustahil terwujud tanpa kesadaran pentingnya menyucikan jiwa dan beribadah
pada-Nya; ketiga, memusatkan perhatian terhadap ilmu yang dikaji atau dipelajarinya, serta
mengurangi ketergantungan kepada masalah keduniawian; keempat, tidak sombong diri dengan
ilmunya, dan apalagi mendurhakai orang yang mendidiknya, sebagaimana seorang pasien yang
yakin dengan saran dan nasihat dokter yang merawatnya; kelima, tidak melibatkan diri dalam
perdebatan, sebelum terlebih dahulu mengkaji dan memperkokoh pandangan-nya dengan dasar-
dasar ilmu tersebut; keenam, tidak meninggalkan pelajaran, dalam rangka memperoleh ilmu
yang bermanfaat. Kemudian dipelajari terus menerus dalam kesempatan lain, untuk
menyempurnakan pengetahuannya atas pelajaran tersebut; ketujuh, tidak memasuki sebuah
bidang ilmu dengan serentak, tetapi memelihara dengan tertib urutannya, dan memulainya dari
yang terpenting.

Berdasarkan ulasan di atas, di antara yang perlu ditanamkan pada seorang anak adalah
kesadaran pentingnya akhlag al-karimah, seperti memelihara kesucian jiwa terutama dari
perbuatan yang buruk atau tercela, menjauhi sifat sombong, dan sebagainya. Seorang anak juga
harus dibiasakan sejak dini untuk tidak terlalu menghamba pada urusan duniawi. Kemudian,
seorang anak juga hendaknya diajari belajar tuntas, dalam artian tidak berpindah pada pelajaran
yang lain, sebelum pelajaran sebelumnya tuntas dipahami (Muhammad Jawwad Ridha, 1980).

Kesimpulan
Pendidikan Karakter Kajian Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Kitab Ayyuhal Walad

yaitu tentang akhlak, untuk membentuk manusia yang berkarakter. Adapun metode yang

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 7 2

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Premiere Vol 4 No 2 | Tahun 2022

ditawarkan Imam Al-Ghazali memiliki kesamaan dalam konteks penyesuaian metode terhadap
perkembangan anak. Tujuan pendidikan yang dikemukakan Imam Al-Ghazali memiliki tujuan
yang sama dengan pendidikan karakter yaitu menumbuhkan nilai-nilai moral dalam pribadi anak
usia dini. Pendidikan karakter kajian pemikiran Imam Al-Ghazali dalam kitab Ayyuhal Walad
mencakup dua nilai yakni : nilai individu yang meliputi karakter religius dan nilai kolektif atau

sosial yang meliputi karakter peduli sosial, tanggung jawab, kerja keras, menghargai prestasi.

Daftar Referensi

Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 1960. Al-Mungiz min alDhalal. Beirut:
Maktabah al-Syaibah.

Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al Ghazali, 2008. Ihya’ Ulumuddin. Juz III. Muraja’ah:
Shidqi Muhammad Jamil al ‘Aththar. Beirut: Darul Fikr.

Al-Ghazali. 2008. Ayyuha al-walad, Misteri [lmu Nafie’. (Pen. Abu Tsania). Jombang : Daru al-
Hikmah

Doni, Koesoma A. 2007. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman Global,
Jakarta: Grasindo.

Fathurahman, P. (2013). Pengembangan Pendidikan Karakter. Bandung: Refika Medika.

Kememndiknas. 2010. Membangun Budaya dan Karakter Bangsa, Jakarta: Puskur

M. Arifin, 1991. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara

Mahmud. 2011. Pemikiran Pendidikan Islam. Bandung: CV Pustaka Setia.

Marimba, AD. 1989. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, Bandung : Al-Ma’arif

Muhammad Jawwad Ridha, 1980. Al-Fikr al-Tarbawi al-Islami. Mesir: Dar alFikr al-Arabi.

Notoatmodjo, Soekidjo. 2003. Pengembangan Sumber Daya Manusia. Jakarta: PT. Rineka Cipta.

Ramayulis. 2002. IImu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia.

Ramayulis dan Samsul Nizar, 2009. Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan dan
Pemikiran Para Tokohnya. Jakarta: Kalam Mulia.

Shihab, Quraish. 1992. Membumikan al-Qur‘‘an, Bandung: Mizan.

Syamsul Kurniawan. 2008. “Pendidikan Menurut Al-Ghazali”. dalam At-Turats, Volume 3.
Nomor 1. Desember. Diakses pada 20 Maret 2021 pukul 15.55 WIB.

Syamsul Kurniawan. 2012. “Pendidikan Menurut Al-Ghazali”, dalam At-Turats. Volume 3.
Nomor 1. Desember. Diakses pada 20 Maret 2021 pukul 20.15 WIB.

Undang-undang Nomor. 20 tahun 2003, Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan Penjelasannya,
Yogyakarta: Media Wacana Perss.

Zubaedi. 2012. Desain Pendidikan Karakter, Jakarta: Kencana.

Zuhairi. 1991. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Hafiza & Qayyum, Tahun 2022 7 3

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

