
 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

84 

Kajian Filosofis Pemikiran Hukum Imam Syafi'i 
Pengaruhnya terhadap Pembentukan Mazhab Fiqh dan 

Dinamika Hukum Islam 
 

Dwi Dasa Suryantoro 

STAI Nurul Huda Kapongan Situbondo 
E-mail: dasadwi90@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Pendahuluan 

Imam Syafi’i lahir pada bulan Rajab tahun 150 H (767 M) di Gaza, 

wilayah selatan Palestina. Meski demikian, kampung halamannya 

sebenarnya berada di Makkah (Hijaz). Berdasarkan catatan sejarah, orang 

Abstrak:  Pemikiran hukum Imam Syafi'i (150 H/767 M - 204 
H/820 M) merupakan salah satu kontribusi besar dalam 
sejarah hukum Islam, terutama dalam pembentukan Mazhab 
Syafi'i, yang telah menjadi rujukan utama dalam fiqh Islam. 
Pemikiran beliau dalam bidang ushul fiqh (prinsip-prinsip 
dasar hukum Islam) dan fiqh (aplikasi praktis dari hukum 
Islam) menunjukkan kedalaman intelektual dan metodologi 
yang sistematis dalam memahami teks-teks agama. Artikel ini 
bertujuan untuk menganalisis aspek filosofis dari pemikiran 
hukum Imam Syafi'i, serta dampaknya terhadap 
perkembangan Mazhab Syafi'i dan dinamika hukum Islam 
secara lebih luas. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis Pembahasan ini 
dilakukan dengan menyoroti metode istinbat (penarikan 
hukum) dan pemikiran hukum Imam Syafi`i lainnya yang 
dikembangkan oleh Imam Syafi'i dan bagaimana hal ini 
berpengaruh terhadap perkembangan fiqh Islam, baik pada 
masa beliau maupun di era modern. Pemikiran hukum Imam 
Syafi'i juga memberikan keseimbangan yang penting antara 
tradisi dan modernitas. Mazhab Syafi'i memiliki pendekatan 
yang konservatif dalam menjaga keaslian ajaran Islam, tetapi 
dengan struktur yang sangat sistematik dan logis, prinsip-
prinsip fiqh Syafi'i juga memberikan ruang untuk 
berkembang. Hal ini menjadikan Mazhab Syafi'i tidak hanya 
relevan dengan tradisi, tetapi juga mampu beradaptasi dengan 
perubahan zaman. Selain pengaruhnya yang besar dalam 
dunia pendidikan, eksistensi Mazhab Syafi’i juga tercermin 
dalam praktik ibadah dan tata cara keagamaan yang banyak 
diikuti oleh umat Islam di Indonesia. 
Kata Kunci:  Imam Syafi'i, pemikiran hukum, mazhab fiqh, 

ushul fiqh, hukum Islam. 

mailto:dasadwi90@gmail.com


 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

85 

tua Imam Syafi’i datang ke Gaza hanya untuk suatu urusan tertentu, dan 

tidak lama kemudian beliau lahir di sana. Menurut salah satu riwayat, 

tahun kelahiran Imam Syafi’i bertepatan dengan wafatnya Imam Abu 

Hanifah di Baghdad pada tahun yang sama. Nama lengkap beliau adalah 

Abu Abdillah Muhammad ibn Idris ibn Abbas ibn Syafi’i ibn Saib ibn 

‘Ubaid ibn Yazid ibn Hasyim ibn Abd al-Muttalib.1 

Mazhab Syafi'i memiliki peranan yang sangat penting dalam 

perkembangan pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Sejak 

kedatangan Islam pada abad ke-13, mazhab ini telah menjadi salah satu 

mazhab dominan di tanah air, memengaruhi cara umat Islam menjalankan 

ajaran agama dalam berbagai aspek kehidupan. Popularitas mazhab Syafi'i 

di Indonesia tidak terlepas dari perjalanan sejarah panjang, yang 

melibatkan peran para ulama, lembaga pendidikan Islam, dan pengaruh 

budaya setempat. Karakteristik mazhab Syafi'i yang menekankan 

keseimbangan antara dalil-dalil Al-Qur'an, hadis, ijma, dan qiyas 

menjadikannya mudah diterima oleh masyarakat Indonesia yang 

majemuk. Selain itu, fleksibilitas mazhab ini dalam menghadapi tradisi 

lokal telah memperkuat akar keislaman di Nusantara tanpa menimbulkan 

gesekan yang berarti dengan budaya setempat. Oleh karena itu, peran 

mazhab Syafi'i tidak hanya terbatas pada ranah hukum Islam, tetapi juga 

pada pembentukan identitas keislaman yang khas di Indonesia. 

Mazhab Syafi'i telah memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Sejak kedatangan 

Islam di Nusantara, mazhab ini menjadi panduan utama bagi ulama dan 

intelektual Muslim dalam memahami dan menafsirkan teks-teks hukum 

Islam. Keunggulan metodologi Mazhab Syafi'i yang mengedepankan 

harmonisasi antara Al-Qur'an, hadis, ijma, dan qiyas menjadikannya sangat 

relevan untuk menghadapi tantangan masyarakat Indonesia yang beragam 

secara budaya dan tradisi. Selain menjadi acuan dalam kajian hukum Islam, 

pengaruh Mazhab Syafi'i juga tercermin dalam pembentukan berbagai 

lembaga keislaman di Indonesia, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Lembaga ini sering kali merujuk pada prinsip-prinsip Mazhab Syafi'i dalam 

proses pengambilan keputusan hukum atau penerbitan fatwa2. Hal ini 

                                                        
1 Siradjuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Madzhab Syafi’i, (Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 
1994), hal. 13 
2 M Rafli Kurniawan, Arif Sugitanata, and Siti Aminah, ‘Multazam : Jurnal Manajemen Haji 
Dan Umrah INTEGRASI TEORI SISTEM KELUARGA SALVADOR MINUCHIN 
TERHADAP POTENSI IBADAH HAJI SEBAGAI PONDASI KEHARMONISAN RUMAH 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

86 

menunjukkan bahwa Mazhab Syafi'i tidak hanya memiliki legitimasi 

akademik, tetapi juga menjadi paradigma utama dalam praktek hukum 

Islam di Indonesia. Dengan karakteristiknya yang adaptif dan moderat, 

Mazhab Syafi'i telah membantu menjembatani pemahaman hukum Islam 

dengan konteks lokal Indonesia yang beragam. Oleh karena itu, 

pengaruhnya tidak hanya dirasakan di kalangan ulama dan institusi, tetapi 

juga dalam praktik sehari-hari umat Islam di seluruh penjuru negeri. 

Sebagai aliran utama dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di 

Indonesia, Mazhab Syafi'i memegang peranan penting dalam memberikan 

dasar hukum yang kuat bagi umat Muslim. Namun, dengan adanya 

perkembangan zaman yang semakin kompleks, sangat penting untuk terus 

memperbarui pemahaman dan penyesuaian terhadap Mazhab Syafi'i agar 

tetap relevan dan mampu memberikan solusi yang tepat untuk 

menghadapi tantangan masa kini.3 

Mazhab Syafi’i merupakan salah satu dari empat mazhab utama yang 

memiliki pengaruh besar dalam perkembangan hukum di Indonesia. 

Mazhab ini telah lama berkembang dan mengakar di kalangan mayoritas 

umat Muslim di Indonesia. Mazhab Syafi’i dianggap sangat sesuai 

diterapkan di Nusantara, tanpa menganggap mazhab lainnya sebagai 

salah4. Salah satu keunggulan mazhab Syafi’i dibandingkan mazhab Imam 

lainnya adalah pendekatannya yang seimbang dalam menetapkan hukum, 

dengan memadukan teks (nass) dan akal (ra’yu/logika). 

Mazhab Syafi’i adalah aliran fiqih yang berhubungan dengan Imam 

Syafi’i sebagai pendirinya. Dalam perkembangannya, mazhab ini 

merupakan yang ketiga setelah mazhab-mazhab fiqih lainnya. Pemikiran 

mazhab Syafi’i cenderung berada di tengah antara mazhab Maliki dan 

mazhab Hanafi, karena metode istinbath hukum yang digunakan oleh 

Imam Syafi’i menggabungkan pendekatan mazhab Maliki, yang berfokus 

pada hadis, dan mazhab Hanafi, yang lebih mengutamakan penggunaan 

akal (ra'yu).5 Oleh karena itu, penelitian yang lebih mendalam mengenai 

                                                        
TANGGA’, 4.1 (2024) <http://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/Multazam/indexDOI:https://doi.org/10.32332/mul
tazam.v4i1.9350DOI:https://doi.org/10.32332/multazam.v4i1.9350>. 
3 Abdullah, M. A. "Relevance of the Shafi’i School of Jurisprudence in Contemporary 

Indonesian Society." Journal of Islamic Law and Culture 12, no. 3 (2021): 321–340. 
4 Suud Sarim Karimullah and others, ‘The Relevance of Feminism in Promoting Gender 
Reform in the Context of Progressive Islam’, Jurnal Anifa: Studi Gender Dan Anak, 4.2 (2023), 

1–15 <https://doi.org/10.32505/anifa.v4i2.7187>. 
5 Supriyadi, Dedi. Fiqh Munakahat Perbandingan. Bandung: Pustaka Setia, 2009. 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

87 

peran dan pengaruh Mazhab Syafi'i dalam pemikiran dan penetapan 

hukum Islam di Indonesia sangatlah penting. Dengan pemahaman yang 

lebih baik mengenai posisi Mazhab Syafi'i dalam konteks Indonesia, kita 

dapat lebih mudah mengidentifikasi tantangan yang dihadapi serta 

menemukan solusi yang tepat untuk menyesuaikan dengan perkembangan 

zaman yang terus berubah. 

Imam Syafi'i, dengan metodologi dan pemikiran hukum yang inovatif, 

memainkan peranan penting dalam pembentukan struktur fiqh Islam yang 

lebih sistematis. Beliau tidak hanya mendirikan Mazhab Syafi'i, tetapi juga 

memberikan kontribusi signifikan dalam disiplin ilmu ushul fiqh. 

Pemikiran beliau menjadi landasan dalam memahami teks-teks agama—

baik Al-Qur'an maupun Hadis—serta bagaimana mengaplikasikannya 

dalam konteks hukum praktis. Oleh karena itu, kajian terhadap pemikiran 

hukum Imam Syafi'i memiliki relevansi yang besar dalam memahami 

dinamika hukum Islam, baik di masa klasik maupun dalam konteks 

modern. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif-analitis. Data primer diperoleh dari karya-karya Imam Syafi’i, 

terutama Ar-Risalah dan Al-Umm. Data sekunder berupa literatur ulama 

klasik dan modern yang membahas pemikiran beliau. Analisis dilakukan 

melalui pendekatan filosofis untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip utama 

pemikiran hukum Imam Syafi’i. 

Hasil dan Pembahasan 

Pada abad ke-2 Hijriah, ketika Imam Syafi‘i hidup dan 

mengembangkan pemikirannya, dunia Islam tengah mengalami masa 

keemasan dalam berbagai bidang, terutama ilmu pengetahuan dan hukum 

Islam. Imam Syafi‘i lahir pada tahun 150 H (767 M), di tengah masa transisi 

kekuasaan dari Dinasti Umayyah ke Dinasti Abbasiyah. Perpindahan 

kekuasaan ini membawa dampak besar terhadap kehidupan sosial, 

budaya, dan intelektual umat Islam.6 

Di bawah kekuasaan Abbasiyah, pusat peradaban Islam berpindah ke 

Baghdad, yang kemudian berkembang menjadi pusat ilmu pengetahuan 

dan diskusi keagamaan. Kota ini menjadi tempat berkumpulnya para 

                                                        
6 Umarwan Sutopo and Achmad Hasan Basri, ‘Menguak Relasi Agama Dan Negara Dalam 
Sistem Ketatanegaraan Di Indonesia’, Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, 5.1 
(2023), 69 <https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v5i1.6162>. 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

88 

ulama dari berbagai penjuru dunia Islam, menciptakan atmosfer yang kaya 

akan perbedaan mazhab dan pandangan. Dalam suasana ini, terjadi 

perdebatan yang cukup tajam antara dua pendekatan utama dalam hukum 

Islam, yaitu Ahl al-Hadith, yang berpegang teguh pada teks hadis, dan Ahl 

al-Ra'yi, yang lebih mengutamakan rasionalitas dan analogi (qiyas). 

Imam Syafi‘i hidup dan belajar di tengah-tengah keberagaman ini. Ia 

menimba ilmu dari Imam Malik di Madinah, dan kemudian melanjutkan 

perjalanannya ke Irak untuk belajar dari murid-murid Abu Hanifah. Dalam 

perjalanannya itu, ia menyaksikan perbedaan metode dalam memahami 

dan menetapkan hukum Islam. Perbedaan tersebut mendorongnya untuk 

merumuskan suatu metode yang sistematis dalam pengambilan hukum 

Islam, yang kemudian dikenal dengan ilmu ushul fiqh, dan dituangkan 

dalam karya monumentalnya al-Risalah. 

Selain itu, kehidupan sosial saat itu ditandai oleh kuatnya semangat 

rihlah ilmiah, atau perjalanan mencari ilmu. Para ulama dan pelajar rela 

menempuh perjalanan jauh demi menimba ilmu dari guru-guru terbaik. 

Imam Syafi‘i sendiri adalah contoh nyata semangat ini—ia menjelajah dari 

Mekah, Madinah, Kufah, Baghdad, hingga Mesir. Dalam setiap tempat, ia 

menyerap ilmu sekaligus menguji pemikirannya melalui dialog dan debat 

dengan para ulama setempat. 

Masyarakat pada masa itu juga sangat majemuk. Islam telah tersebar 

luas dan mulai bersentuhan dengan berbagai budaya lokal seperti Persia, 

Romawi, dan Afrika. Dalam suasana ini, muncul tantangan untuk menjaga 

kemurnian ajaran Islam tanpa mengabaikan realitas sosial masyarakat yang 

beragam. Imam Syafi‘i dikenal sebagai tokoh yang sangat menekankan 

pentingnya mengikuti sunnah Nabi dan menolak pencampuran syariat 

dengan adat yang tidak berdasar. 

Dengan latar belakang sosial dan budaya seperti itulah, Imam Syafi‘i 

membentuk pemikirannya—memadukan kekuatan teks dan akal, menjaga 

keseimbangan antara tradisi dan rasionalitas, serta merintis jalan bagi 

lahirnya mazhab Syafi‘i yang hingga kini menjadi salah satu mazhab 

terbesar dalam Islam. 

Imam Syafi'i menekankan pentingnya sumber hukum yang autentik 

dan jelas, dengan mengembangkan metodologi istinbat yang rasional dan 

sistematis. Menurut beliau, dalam mencari hukum, seorang mujtahid harus 

mengutamakan empat sumber hukum utama yang telah disebutkan 

sebelumnya, dengan urutan prioritas yang jelas. Imam Syafi'i terkenal 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

89 

karena pengembangan metode istinbat hukum yang jelas dan terstruktur. 

Metode ini dimulai dengan prioritas pada sumber hukum yang paling kuat 

dan diikuti dengan pendekatan yang rasional terhadap masalah yang tidak 

dijelaskan secara langsung dalam teks-teks wahyu. Dalam metodologi 

istinbat hukum Imam Syafi'i, terdapat beberapa prinsip dasar yang harus 

diikuti, antara lain:7 

1. Al-Qur'an sebagai Sumber Hukum Utama 

Al-Qur'an adalah sumber hukum utama dan tertinggi dalam Islam. 

Imam Syafi'i menegaskan bahwa hukum yang terdapat dalam Al-

Qur'an harus dijadikan pedoman pertama dalam proses penarikan 

hukum. Namun, jika suatu masalah tidak dapat ditemukan jawabannya 

dalam Al-Qur'an, maka langkah selanjutnya adalah merujuk pada 

Hadis. 

2. Hadis sebagai Penjelas Al-Qur'an 

Hadis adalah perkataan dan perbuatan Nabi Muhammad SAW 

yang menjadi penjelas dan tafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur'an. Imam 

Syafi'i menekankan bahwa Hadis yang sahih dan diterima oleh umat 

Islam harus menjadi sumber kedua dalam istinbat hukum, karena Hadis 

membantu menjelaskan maksud dari ayat-ayat Al-Qur'an yang bersifat 

umum atau tidak rinci. 

3. Ijma' (Konsensus Ulama) 

Ijma' atau kesepakatan para ulama setelah masa sahabat juga 

dianggap sebagai sumber hukum yang sah menurut Imam Syafi'i. 

Meskipun demikian, Ijma' hanya dapat diterima jika konsensus tersebut 

mencakup seluruh ulama di zaman tersebut dan tidak bertentangan 

dengan Al-Qur'an atau Hadis yang sahih. 

Imam Syafi'i mengklasifikasikan pendapat para sahabat ke dalam 

tiga kategori. Pertama, pendapat yang telah disepakati bersama, seperti 

ijmak mereka untuk membiarkan lahan pertanian yang diperoleh dari 

hasil rampasan perang tetap dikelola oleh pemiliknya. Ijmak semacam 

ini dianggap sebagai hujah dan termasuk dalam kaidah umum yang 

tidak dapat dibantah. Kedua, pendapat yang hanya berasal dari seorang 

sahabat tanpa ada pendapat lain yang mendukung atau menentangnya 

dalam suatu masalah; dalam hal ini, Imam Syafi'i akan mengikuti 

pendapat tersebut. Ketiga, ketika terdapat perbedaan pendapat di 

                                                        
7 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), hal. 211 
– 213 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

90 

antara mereka, Imam Syafi'i akan memilih pendapat yang paling sesuai 

dengan Al-Qur'an, sunnah, atau ijmak, atau memperkuatnya dengan 

qiyas yang lebih kuat, dan beliau tidak akan memberikan pendapat baru 

yang bertentangan dengan pendapat yang sudah ada. 

4. Qiyas (Analogi) 

Qiyas adalah metode analogi yang digunakan oleh Imam Syafi'i 

untuk menarik hukum pada kasus yang tidak dijelaskan secara eksplisit 

dalam Al-Qur'an dan Hadis. Dalam Qiyas, suatu masalah yang baru 

akan diputuskan berdasarkan kesamaan alasan atau 'illat' dengan 

masalah yang sudah ada dan dijelaskan dalam teks-teks wahyu. Imam 

Syafi'i sangat berhati-hati dalam penggunaan Qiyas, hanya 

memperbolehkan analogi yang didasarkan pada dasar yang kuat dan 

rasional. 

5. Istidlal 

Imam Syafi'i menggunakan pendekatan istidlal dalam menentukan 

hukum ketika tidak menemukan dasar hukum dari kaidah-kaidah yang 

ada sebelumnya. Dua sumber istidlal yang diakui oleh Imam Syafi'i 

adalah adat istiadat ('urf) dan undang-undang agama yang diturunkan 

sebelum Islam (istishab). Meskipun demikian, kedua sumber ini tidak 

dianggap sebagai metode utama yang digunakan oleh Imam Syafi'i 

dalam proses istinbath (penarikan) hukum.8 

Metode ini menunjukkan pendekatan yang lebih rasional dan 

terstruktur dibandingkan dengan pendekatan yang lebih fleksibel dari 

mazhab-mazhab lain, seperti mazhab Hanafi yang lebih mengutamakan 

ijtihad pribadi atau mazhab Maliki yang memberikan ruang lebih besar 

pada amalan masyarakat (urf) dan ijma' lokal. Metode istinbat hukum yang 

dikembangkan oleh Imam Syafi'i memberikan kontribusi yang besar 

terhadap sistem hukum Islam. Pendekatan yang sistematis dan terstruktur 

dalam penarikan hukum ini membangun dasar yang kokoh bagi 

perkembangan fiqh Islam, terutama dalam mengatasi perbedaan 

pandangan antar ulama dan mazhab. Metode ini juga memberikan ruang 

bagi adaptasi hukum Islam terhadap perkembangan zaman. Meskipun 

teks-teks wahyu telah diturunkan lebih dari seribu tahun yang lalu, 

penggunaan Qiyas memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan 

dalam menghadapi masalah-masalah baru yang belum ada pada masa 

                                                        
8 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh al-Tasyri’ al-Islamy, alih bahasa Nadir Syah Hawari, 

(Jakarta: Amzah, 2011), cet. ke-2, 189 -190 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

91 

Nabi. Di sisi lain, penggunaan Ijma' juga menunjukkan pentingnya 

kesepakatan para ulama dalam menjaga konsistensi hukum Islam. 

Pada masa pertumbuhan ilmu fiqih, umat Islam menghadapi beragam 

persoalan hukum yang memerlukan pemikiran yang mendalam dan 

sistematis. Dalam konteks inilah muncul berbagai mazhab fiqih, masing-

masing dengan pendekatan metodologinya sendiri dalam menggali hukum 

Islam. Salah satu tokoh penting dalam perkembangan ini adalah Imam 

Syafi‘i, yang hidup pada abad ke-2 Hijriah. Beliau tidak hanya dikenal 

sebagai pendiri mazhab Syafi‘i, tetapi juga sebagai penyusun pertama ilmu 

ushul fiqh, yaitu ilmu yang membahas metode dan kaidah dalam menggali 

hukum dari sumber-sumber syariat. 

Imam Syafi‘i hidup di antara dua kutub pemikiran besar saat itu Ahl 

al-Hadith, yang sangat menekankan pada penggunaan hadis secara literal, 

dan Ahl al-Ra'yi, yang lebih mengutamakan logika dan analogi (qiyas) 

dalam berfatwa. Dalam melihat perbedaan itu, Imam Syafi‘i berusaha 

mengambil jalan tengah. Ia menyusun metode istinbat yang 

menggabungkan kekuatan dalil naqli (teks wahyu) dan aqli (akal), namun 

dengan prinsip dan batasan yang ketat agar tidak menyimpang dari ajaran 

Islam yang otentik. 

Metode istinbat hukum menurut Imam Syafi‘i mengutamakan Al-

Qur’an sebagai sumber hukum tertinggi, diikuti oleh Sunnah Nabi yang 

shahih, kemudian Ijma’ (kesepakatan ulama), dan terakhir Qiyas (analogi 

hukum berdasarkan nash). Beliau sangat ketat dalam menerima hadis dan 

menolak penggunaan istihsan (penilaian kebaikan pribadi) dan maslahah 

mursalah (pertimbangan kemaslahatan yang tidak didukung nash) sebagai 

dasar hukum, karena dianggap terlalu subjektif dan berpotensi 

menyesatkan. 

Pendekatan Imam Syafi‘i ini berbeda dengan mazhab Hanafi, yang 

lebih fleksibel dan rasional dalam beristimbat hukum. Mazhab Hanafi 

menggunakan istihsan dan juga mempertimbangkan adat (urf) dalam 

pengambilan hukum. Sebaliknya, mazhab Maliki banyak mengandalkan 

praktik masyarakat Madinah sebagai sumber hukum, yang menurut Imam 

Syafi‘i tidak bisa dijadikan dalil kecuali didukung oleh nash. Sementara itu, 

mazhab Hanbali sangat konservatif dan literal, bahkan lebih ketat dari 

Imam Syafi‘i dalam penggunaan akal dan qiyas. 

Dengan metodologi ini, Imam Syafi‘i berusaha menciptakan 

keseimbangan antara teks dan akal, antara tradisi dan ijtihad. Ia berhasil 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

92 

menyusun suatu sistem hukum yang logis, terstruktur, dan tetap 

berpegang pada prinsip dasar Islam. Karya besarnya al-Risalah menjadi 

rujukan utama dalam ilmu ushul fiqh dan membuka jalan bagi standarisasi 

metode istinbat di kalangan ulama setelahnya. 

Meskipun metode istinbat yang dikembangkan oleh Imam Syafi'i telah 

memberikan landasan yang kokoh dalam perkembangan hukum Islam, 

beberapa kritik juga muncul terkait penggunaan Qiyas dan Ijma'. Salah satu 

kritik utama adalah bahwa penggunaan Qiyas dapat berisiko 

menimbulkan penafsiran yang sangat bergantung pada interpretasi pribadi 

para ulama. Begitu pula dengan Ijma', yang seringkali menjadi tantangan 

ketika para ulama berbeda pendapat tentang apakah suatu kesepakatan 

benar-benar mencerminkan konsensus. Namun demikian, kontribusi Imam 

Syafi'i dalam menciptakan sistem hukum Islam yang lebih terstruktur dan 

rasional tetap tidak dapat dipandang sebelah mata. Metode istinbat hukum 

yang dikembangkannya memberikan kerangka yang jelas dalam menjawab 

tantangan-tantangan hukum yang berkembang di masyarakat. 

Dalam ilmu fiqh, para ulama sering kali mengemukakan berbagai 

konsep yang berkaitan dengan cara memahami dan menafsirkan wahyu, 

baik itu Al-Qur'an maupun hadits. Salah satu tokoh besar dalam sejarah 

fiqh yang memiliki pandangan mendalam mengenai metode ijtihad adalah 

Imam Syafi'i. Imam Syafi'i, yang dikenal sebagai pendiri mazhab Syafi'i, 

sangat terkenal dengan kontribusinya dalam pengembangan prinsip-

prinsip ushul fiqh. Di antara teori-teori penting yang dikembangkan oleh 

Imam Syafi'i adalah teori naskh (abrogasi) dan takhsis (pembatasan). Teori-

teori ini berperan penting dalam menjelaskan bagaimana teks-teks wahyu 

dapat dipahami dan diterapkan, terutama ketika ada perbedaan atau 

perubahan yang tampak dalam berbagai ayat atau hadits. 

Secara etimologis, naskh berasal dari bahasa Arab yang berarti 

"menghapus" atau "membatalkan". Dalam konteks fiqh, naskh merujuk 

pada proses penghapusan atau pembatalan suatu hukum atau perintah 

dalam wahyu yang telah diturunkan sebelumnya, dengan datangnya 

wahyu yang lebih baru. Imam Syafi'i memberikan perhatian yang besar 

terhadap masalah ini, karena di dalam al-Qur'an dan hadits, sering 

ditemukan ayat yang tampaknya saling bertentangan, namun dapat 

dijelaskan melalui teori naskh. Menurut Imam Syafi'i, suatu ayat yang 

datang kemudian dapat menghapus ayat yang datang sebelumnya jika ada 

perbedaan hukum yang jelas antara keduanya. ecara terminologi, para 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

93 

ulama memiliki berbagai definisi mengenai nasikh. Namun, terdapat 

kesepakatan di antara sebagian ulama bahwa nasikh berarti penghapusan 

hukum syariat dengan hukum syariat lainnya (raf’u al-hukum asy-syar’i bi 

al-khithab asy-syar’i) atau penghapusan hukum melalui dalil syariat (raf’u 

al-hukm bil al-dalil asy-syar’i). Dalam kitab Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an, 

Manna Khalil al-Qattan menjelaskan bahwa nasikh adalah penghapusan 

suatu hukum syariat dengan hukum syariat lainnya, tetapi ia 

mengecualikan kasus yang disebabkan oleh kematian atau gila. Selain itu, 

al-Qattan juga menerangkan bahwa mansukh adalah objek atau hukum 

yang dihapus, dan ia memberikan contoh penghapusan hukum wasiat 

yang digantikan oleh hukum warisan.9 

Dalam hal ini, Imam Syafi'i membedakan antara ayat yang nasikh 

(penghapus) dan mansukh (yang dihapus). Konsep ini sangat penting 

dalam memahami hukum-hukum syariah yang berlaku, karena dengan 

adanya naskh, hukum-hukum yang mungkin tidak relevan lagi dengan 

situasi atau kondisi tertentu akan digantikan dengan hukum yang baru. 

Berbeda dengan naskh, takhsis merujuk pada proses pembatasan atau 

penentuan syarat tertentu terhadap hukum yang umum. Dengan kata lain, 

suatu hukum yang bersifat umum dapat dibatasi atau disesuaikan dengan 

kondisi tertentu melalui wahyu atau hadits. Imam Syafi'i menjelaskan 

bahwa dalam beberapa kasus, ayat atau hadits yang bersifat umum harus 

dipahami dengan mempertimbangkan konteks tertentu, sehingga 

penerapannya tidak bersifat mutlak atau universal. Misalnya, dalam suatu 

ayat yang mengatur kewajiban puasa bagi umat Islam, terdapat 

pengecualian terhadap orang-orang yang sakit atau dalam perjalanan. Ini 

adalah contoh dari penerapan takhsis yang membatasi penerapan hukum 

puasa pada kondisi tertentu.  

Dalam hal ini, Imam Syafi'i menekankan pentingnya memahami 

konteks dan kondisi spesifik agar hukum dapat diterapkan secara tepat. 

Imam Syafi'i menyadari bahwa nalar manusia perlu dijaga agar tetap dalam 

batas-batas wahyu. Oleh karena itu, meskipun beliau sangat menekankan 

pada penggunaan akal dalam proses istinbat, beliau juga memastikan 

bahwa setiap penarikan hukum harus selalu didasarkan pada dasar-dasar 

wahyu yang sah. Hal ini menunjukkan pemikiran beliau yang 

mengedepankan keseimbangan antara teks dan rasio. 

                                                        
9 Manna’ Kholil Al-Qattan, Pengantar Studi Al-Qur’an, Aunur Rafi (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar), 2008 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

94 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i memiliki pengaruh yang sangat besar 

terhadap pembentukan Mazhab Fiqh Syafi'i yang kita kenal sekarang. 

Sebagai pendiri Mazhab Syafi'i, Imam Syafi'i menyusun suatu sistematika 

fiqh yang terstruktur dengan sangat jelas dan metodis, yang menjadi dasar 

bagi pengembangan fiqh hingga saat ini. Imam Syafi'i, yang hidup pada 

abad ke-8 dan ke-9 Masehi, adalah sosok yang berjasa dalam merumuskan 

metodologi fiqh yang sistematik. Sebelum beliau, terdapat berbagai macam 

metode dalam merumuskan hukum Islam yang terkadang tidak konsisten. 

Imam Syafi'i memperkenalkan konsep "usul fiqh" yang sistematis, yakni 

suatu ilmu yang menjelaskan tentang prinsip-prinsip dan kaidah-kaidah 

dasar dalam mengambil keputusan hukum. Hal ini membedakan Mazhab 

Syafi'i dengan mazhab-mazhab lainnya. 

Mazhab Syafi’i memiliki peran yang signifikan di Indonesia dan 

menjadi salah satu mazhab yang paling banyak dianut oleh umat Muslim 

di negara ini. Pengaruhnya tampak jelas, terutama di wilayah Nusantara, 

di mana ulama-ulama Mazhab Syafi’i berkontribusi besar dalam 

mengembangkan pemikiran Islam dan menetapkan hukum-hukum yang 

sesuai dengan kondisi sosial dan budaya lokal. Mereka juga menjadi 

rujukan utama dalam berbagai aspek kehidupan keagamaan, termasuk 

ibadah, hubungan sosial (muamalah), dan tata cara keagamaan lainnya.10 

Keberadaan Mazhab Syafi’i di Indonesia juga diperkuat oleh banyaknya 

lembaga pendidikan Islam, seperti pesantren, madrasah, dan perguruan 

tinggi agama, yang mengajarkan ajaran mazhab ini. Selain itu, kitab-kitab 

klasik dan literatur penting tentang Mazhab Syafi’i banyak diterjemahkan 

ke dalam bahasa Indonesia, sehingga memudahkan masyarakat untuk 

mempelajari dan memahami ajaran-ajarannya. Praktik ibadah dan tata cara 

keagamaan di Indonesia juga banyak dipengaruhi oleh Mazhab Syafi’i, 

menjadikannya bagian yang tak terpisahkan dari identitas keislaman 

masyarakat. Panduan-panduan yang diberikan oleh mazhab ini, mulai dari 

aspek ibadah hingga hukum waris, menciptakan kerangka yang konsisten 

dan terstruktur bagi kehidupan umat Muslim di Indonesia. Keberadaannya 

yang kokoh mencerminkan peran sentral Mazhab Syafi’i dalam 

membentuk tradisi keagamaan dan kebudayaan Islam di tanah air.11 

                                                        
10 Effendi, S, “The Existence of the Shafi’i School of Jurisprudence in Indonesian Muslim 

Society,” Journal of Indonesian Islam 13, no. 2 (2019): 313–336. 
11 Rofiq, M, “The Role of Islamic Boarding Schools in the Preservation and Development 

of Shafi’i Madhhab in Indonesia,” At-Tajdid: Journal of Islamic Studies 22, no. 1 (2018): 
177–198. 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

95 

Salah satu kontribusi utama Imam Syafi'i adalah pengembangan 

konsep qiyas (analogi) sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur'an dan 

Hadis. Namun, beliau tidak menerima qiyas yang dilakukan secara 

sembarangan, tetapi hanya qiyas yang didasarkan pada prinsip-prinsip 

yang sudah ada dalam Al-Qur'an dan Hadis. Selain itu, Imam Syafi'i juga 

memperkenalkan sistem ijma' (kesepakatan ulama) sebagai sumber hukum 

yang sah setelah Al-Qur'an dan Hadis. 

Pemikiran Imam Syafi'i ini membentuk fondasi penting dalam proses 

pengembangan Mazhab Syafi'i, yang menekankan pada disiplin dalam 

menggunakan sumber-sumber hukum dan menjaga konsistensi dalam 

penerapannya. Melalui karya monumental beliau, seperti al-Risalah, Imam 

Syafi'i memberikan penjelasan sistematis tentang bagaimana seorang faqih 

(ahli fiqh) harus berinteraksi dengan teks-teks agama dan mengembangkan 

hukum berdasarkan metodologi yang sahih. Mazhab Syafi'i menonjol 

dalam hal sistematisasi dan konsistensi dalam penggunaan sumber-sumber 

hukum. Imam Syafi'i berfokus pada metode yang jelas dan tidak 

mengizinkan penggunaan qiyas sembarangan. Selain itu, beliau juga 

mengatur urutan dan prioritas dalam merujuk pada sumber-sumber 

hukum tersebut, yang memberikan dasar yang jelas dalam pengambilan 

keputusan fiqh. Sistem ini membuat Mazhab Syafi'i lebih moderat dan 

terukur dalam berfatwa. Struktur ini juga menekankan pada pentingnya 

akurasi dan kejelasan dalam menggali hukum dari teks-teks syar'i, yang 

menjadi salah satu alasan mengapa Mazhab Syafi'i diterima luas di 

berbagai belahan dunia Islam, terutama di kawasan Asia Tenggara. Secara 

keseluruhan, pengaruh pemikiran hukum Imam Syafi'i terhadap 

pembentukan Mazhab Syafi'i sangat besar, terutama dalam pembentukan 

metodologi fiqh yang terstruktur. Struktur sistematik Mazhab Syafi'i yang 

mencakup Al-Qur'an, Hadis, Ijma', Qiyas, serta kadang-kadang Istihsan 

dan Maslahah Mursalah, menjadikannya salah satu mazhab yang paling 

konsisten dan jelas dalam penerapan hukum Islam. Pemikiran Imam Syafi'i 

tetap relevan dan menjadi landasan bagi para ulama dan praktisi fiqh di 

berbagai negara hingga saat ini. 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i membentuk dasar yang kuat untuk 

Mazhab Syafi'i, yang dikenal dengan kejelasan dan struktur metodologinya 

dalam beristidlal. Mazhab ini menekankan pentingnya ketegasan dalam 

menetapkan sumber hukum dan cara-cara menggunakannya. Sebagai 

contoh, Mazhab Syafi'i tidak menerima penggunaan qiyas yang terlalu 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

96 

bebas tanpa dasar yang jelas dari teks wahyu. Hal ini membedakan Mazhab 

Syafi'i dari Mazhab Hanafi yang lebih fleksibel dalam penerimaan ijtihad 

pribadi. 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i tidak hanya memiliki dampak 

signifikan pada pembentukan Mazhab Syafi'i, tetapi juga memberikan 

kontribusi penting terhadap dinamika hukum Islam dalam menghadapi 

tantangan zaman modern. Mazhab Syafi'i, dengan sistematika dan 

metodologi yang jelas, memberi fondasi yang kuat bagi para ulama dan 

pemikir hukum Islam untuk beradaptasi dengan perubahan sosial, politik, 

dan budaya yang berkembang seiring waktu. Berikut beberapa aspek dari 

pemikiran hukum Imam Syafi'i yang relevan dalam menghadapi tantangan 

zaman modern. Imam Syafi'i menekankan pentingnya ijtihad (penalaran 

hukum independen) dalam menyelesaikan masalah hukum yang tidak 

ditemukan dalam Al-Qur'an dan Hadis. Meski dalam konteks tradisional 

ijtihad lebih banyak digunakan oleh ulama yang memiliki kompetensi 

tinggi, prinsip ini tetap relevan di zaman modern, di mana masyarakat 

menghadapi masalah-masalah baru yang tidak dijumpai dalam teks-teks 

klasik. 

Di era modern, ijtihad membuka kemungkinan bagi ulama untuk 

merespons isu-isu kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan 

gender, perubahan lingkungan, dan teknologi baru (misalnya, transaksi 

elektronik atau bioetika). Dengan metodologi yang diajarkan oleh Imam 

Syafi'i, ijtihad bisa dilakukan secara sistematis dengan merujuk pada Al-

Qur'an, Hadis, Ijma', dan Qiyas, yang memungkinkan para ulama untuk 

mengeluarkan fatwa atau keputusan hukum yang relevan dengan konteks 

zaman sekarang. Pemikiran Imam Syafi'i juga menekankan pentingnya 

ijma' (kesepakatan para ulama) dan qiyas (analogi). Dalam dunia yang 

semakin global ini, ijma' menjadi alat penting dalam menciptakan 

kesepahaman di kalangan umat Islam terhadap masalah-masalah 

kontemporer yang belum pernah dibahas sebelumnya. Proses ijma' ini 

memberikan dasar untuk menemukan konsensus hukum di antara para 

ulama, yang sangat berguna dalam menghadapi isu-isu seperti globalisasi, 

perubahan sosial, dan tuntutan modernisasi. Sementara itu, qiyas, yang 

merupakan metode analogi untuk menarik kesimpulan hukum dari kasus-

kasus yang sudah diatur dalam teks-teks agama, juga sangat relevan. 

Misalnya, dalam menghadapi perkembangan teknologi seperti fintech, 

transaksi cryptocurrency, atau hak digital, ulama bisa menggunakan qiyas 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

97 

untuk menarik analogi dari transaksi-kontrak tradisional yang ada dalam 

syariat, dan kemudian menetapkan ketentuan yang sesuai dengan prinsip-

prinsip dasar hukum Islam. 

Imam Syafi'i, meskipun tidak secara eksplisit menonjolkan maslahah 

mursalah (pertimbangan kemaslahatan umum) seperti sebagian mazhab 

lain, namun konsep ini tetap bisa diterapkan dalam kerangka fiqh Syafi'i. 

Pemikiran Imam Syafi'i tentang pentingnya menjaga maslahat dan 

menghindari mafsadat (kerusakan) dapat diadaptasi dalam berbagai 

keputusan hukum di zaman modern. Dalam konteks modern, maslahah 

bisa digunakan untuk menilai kebijakan hukum yang tidak hanya 

berorientasi pada teks-teks klasik, tetapi juga mempertimbangkan dampak 

sosial, ekonomi, dan lingkungan dari suatu keputusan. Misalnya, dalam 

masalah pemberdayaan ekonomi umat Islam, perlindungan hak-hak 

perempuan, atau pengelolaan sumber daya alam, pemikiran maslahah 

Imam Syafi'i bisa menjadi landasan untuk merumuskan kebijakan yang 

lebih adil dan berkelanjutan.12 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i juga memberikan keseimbangan yang 

penting antara tradisi dan modernitas. Mazhab Syafi'i memiliki pendekatan 

yang konservatif dalam menjaga keaslian ajaran Islam, tetapi dengan 

struktur yang sangat sistematik dan logis, prinsip-prinsip fiqh Syafi'i juga 

memberikan ruang untuk berkembang. Hal ini menjadikan Mazhab Syafi'i 

tidak hanya relevan dengan tradisi, tetapi juga mampu beradaptasi dengan 

perubahan zaman. Di dunia modern yang sangat cepat berubah, 

kemampuan untuk menyeimbangkan antara kepatuhan pada teks-teks 

otoritatif (Al-Qur'an dan Hadis) dan kebutuhan untuk menyesuaikan diri 

dengan kondisi zaman sangat diperlukan. Pemikiran Imam Syafi'i tentang 

konsistensi metodologis dalam memahami hukum Islam memberikan 

solusi untuk merumuskan hukum yang tetap kokoh pada dasar-dasar 

agama, tetapi fleksibel dalam implementasinya. 

Salah satu kekuatan terbesar dari pemikiran hukum Imam Syafi'i 

adalah kejelasan dan sistematikanya dalam menggabungkan teks-teks 

agama dengan pendekatan logis dalam menyelesaikan masalah hukum. 

Metode ini dapat diadaptasi dalam menghadapi tantangan modern dengan 

mengandalkan kecermatan, objektivitas, dan transparansi dalam membuat 

                                                        
12 Muhammad Aly Mahmudi, ‘Nalar Dialektika Hegel Dalam Transformasi Fikih Qaul 
Qadim-Qaul Jadid Imam Syafi’i’, Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.2 (2023), 255–65 
<https://doi.org/10.58518/madinah.v10i2.1891>. 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

98 

keputusan hukum. Misalnya, dalam masalah-masalah seperti hukum 

perdata (misalnya, hak waris, pernikahan, kontrak), penggunaan prinsip-

prinsip yang diusung oleh Imam Syafi'i bisa menjaga keadilan dan 

kesetaraan dalam masyarakat yang semakin plural dan kompleks. 

Penggunaan qiyas dan istihsan dalam masalah hukum perdata atau 

pernikahan bisa membantu dalam mengakomodasi perubahan sosial tanpa 

mengorbankan nilai-nilai dasar Islam. 

Pemikiran Imam Syafi'i juga mendorong pentingnya pendidikan yang 

mendalam dalam ilmu usul fiqh (ilmu dasar fiqh). Pada zaman modern, 

penting untuk melatih generasi baru ulama dan cendekiawan untuk lebih 

memahami metode-metode klasik seperti yang diajarkan oleh Imam Syafi'i, 

tetapi juga mampu mengaplikasikannya pada tantangan-tantangan 

kontemporer. Pendidikan yang berbasis pada pemikiran Imam Syafi'i 

mendorong para mahasiswa fiqh untuk menguasai prinsip-prinsip dasar 

hukum Islam secara menyeluruh dan mampu berpikir kritis dalam 

menghadapi masalah-masalah baru yang muncul di masyarakat modern. 

Dengan demikian, pemikiran Imam Syafi'i tidak hanya berkontribusi 

terhadap pembentukan struktur hukum Islam, tetapi juga terhadap 

pembaruan pendidikan hukum Islam yang lebih relevan dengan 

perkembangan zaman. 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i tidak hanya memengaruhi Mazhab 

Syafi'i, tetapi juga memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan 

ilmu fiqh secara umum. Beberapa dampak utama pemikiran beliau antara 

lain penegasan metodologi hukum yakni pemikiran beliau yang sistematis 

dalam penggunaan sumber hukum menjadi dasar bagi pengembangan fiqh 

yang lebih terstruktur di seluruh dunia Islam. kemudian dinamika 

perdebatan Fiqh yakni Mazhab Syafi'i menjadi salah satu mazhab utama 

yang sering dijadikan acuan dalam perdebatan fiqh, baik di dunia Arab, 

Asia Tenggara, maupun Afrika. serta Peran dalam Pengembangan Ushul 

Fiqh yakni pemikiran Imam Syafi'i juga memberikan dasar bagi 

perkembangan ilmu ushul fiqh, yang kini menjadi kajian penting dalam 

setiap pendidikan hukum Islam. 

Mazhab Syafi’i memiliki keberadaan yang kuat dan dominan di 

Indonesia, dengan banyak pengikut, terutama di wilayah Nusantara. Para 

ulama Mazhab Syafi’i di Indonesia telah memainkan peran penting dalam 

mengembangkan pemikiran serta menetapkan hukum Islam yang sesuai 

dengan kondisi sosial dan budaya Indonesia. Mereka juga memberikan 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

99 

panduan dalam berbagai aspek kehidupan umat Muslim, seperti ibadah, 

muamalah, dan tata cara keagamaan. 

Imam Syafi‘i tidak hanya dikenal sebagai seorang ahli fiqih, tetapi juga 

sebagai seorang filsuf hukum Islam yang berhasil meletakkan dasar-dasar 

metodologi istinbat (penggalian hukum) secara sistematis. Filosofi 

hukumnya berangkat dari keyakinan bahwa hukum Islam harus 

bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah), dan bahwa akal hanya 

boleh digunakan dalam kerangka yang ditetapkan oleh wahyu. Ini adalah 

prinsip utama yang menjadi fondasi dari al-Risalah, karya beliau yang 

dianggap sebagai kitab pertama dalam ushul fiqh. 

Salah satu contoh praktis yang menunjukkan filosofi pemikiran hukum 

Imam Syafi‘i dapat dilihat dalam penolakannya terhadap istihsan-metode 

pengambilan hukum berdasarkan "rasa baik" seorang mujtahid, yang 

digunakan oleh mazhab Hanafi. Imam Syafi‘i menolak istihsan karena 

menganggapnya sebagai bentuk subjektivitas yang bisa membuka pintu 

pada penyimpangan. Bagi beliau, hukum harus dibangun atas dasar dalil 

yang jelas (bayyinat), bukan perasaan atau pertimbangan pribadi. 

Dalam konteks ini, filosofi hukum Imam Syafi‘i berpengaruh besar 

terhadap pembentukan mazhab fiqih yang ketat terhadap dalil dan 

menekankan sistematika dalam berijtihad. Mazhab Syafi‘i berkembang 

menjadi mazhab yang mengutamakan argumentasi berbasis nash (teks) 

yang valid, dengan penggunaan qiyas yang hati-hati dan terkontrol. Ini 

memberi arah baru dalam dinamika fiqih Islam, yaitu munculnya tradisi 

kodifikasi hukum dan disiplin metodologi istinbat yang kuat. 

Pengaruh Imam Syafi‘i sangat terasa dalam dunia Islam hingga kini. 

Salah satu contohnya adalah pengaruhnya terhadap sistem peradilan di 

negara-negara Muslim. Di Indonesia, misalnya, banyak keputusan 

pengadilan agama yang masih merujuk pada pendapat mazhab Syafi‘i. 

Bahkan, dalam pengajaran di pesantren dan madrasah, kitab-kitab fiqih 

Syafi‘i seperti Fath al-Qarib atau Taqrib masih menjadi rujukan utama. 

Dalam dinamika hukum Islam kontemporer, prinsip Imam Syafi‘i 

mengenai pentingnya kesahihan dalil juga membentuk sikap kritis 

terhadap ijtihad yang lepas dari teks wahyu, terutama dalam isu-isu 

modern seperti hukum ekonomi syariah, perbankan, atau bioetika. Banyak 

ulama kontemporer menggunakan pendekatan Syafi‘i untuk mengkaji 

ulang hukum-hukum baru agar tetap dalam koridor syariat. 

 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

100 

Penutup 

Pemikiran hukum Imam Syafi'i merupakan landasan penting dalam 

pembentukan Mazhab Syafi'i serta dalam pengembangan disiplin ilmu fiqh 

dan ushul fiqh di dunia Islam. Dengan metodologi yang sistematis dan 

prinsip-prinsip yang mengedepankan keseimbangan antara wahyu dan 

akal, Imam Syafi'i memberikan kontribusi yang mendalam terhadap 

pemahaman hukum Islam. Pemikiran beliau tidak hanya relevan pada 

masanya, tetapi juga memberikan panduan bagi penerapan hukum Islam 

dalam konteks sosial dan politik modern. Sebagai hasilnya, Mazhab Syafi'i 

tetap menjadi salah satu mazhab yang paling berpengaruh hingga saat ini. 

Referensi 

Karimullah, Suud Sarim, Aat Ruchiat Nugraha, Ihda Shofiyatun Nisa’, and 
Yokke Andini, ‘The Relevance of Feminism in Promoting Gender 
Reform in the Context of Progressive Islam’, Jurnal Anifa: Studi Gender 
Dan Anak, 4.2 (2023), 1–15 <https://doi.org/10.32505/anifa.v4i2.7187> 

Kurniawan, M Rafli, Arif Sugitanata, and Siti Aminah, ‘Multazam : Jurnal 
Manajemen Haji Dan Umrah INTEGRASI TEORI SISTEM KELUARGA 
SALVADOR MINUCHIN TERHADAP POTENSI IBADAH HAJI 
SEBAGAI PONDASI KEHARMONISAN RUMAH TANGGA’, 4.1 
(2024) <http://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/Multazam/indexDOI:https://doi
.org/10.32332/multazam.v4i1.9350DOI:https://doi.org/10.32332/mu
ltazam.v4i1.9350> 

Muhammad Aly Mahmudi, ‘Nalar Dialektika Hegel Dalam Transformasi 
Fikih Qaul Qadim-Qaul Jadid Imam Syafi’i’, Madinah: Jurnal Studi 

Islam, 10.2 (2023), 255–65 
<https://doi.org/10.58518/madinah.v10i2.1891> 

Sutopo, Umarwan, and Achmad Hasan Basri, ‘Menguak Relasi Agama Dan 
Negara Dalam Sistem Ketatanegaraan Di Indonesia’, Al-Syakhsiyyah: 
Journal of Law & Family Studies, 5.1 (2023), 69 
<https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v5i1.6162> 

 

Abdullah, M. A. (2021), Relevance of the Shafi’i School of Jurisprudence in 
Contemporary Indonesian Society, Journal of Islamic Law and Culture 12, 
no. 3: 321–340. 

Effendi, S. (2019), The Existence of the Shafi’i School of Jurisprudence in 
Indonesian Muslim Society, Journal of Indonesian Islam 13, no. 2: 313–
336. 

M. Ali, Hasan, (1996), Perbandingan Mazhab. Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada.  
Manna’ Kholil Al-Qattan, Aunur Rafi, (2008), Pengantar Studi Al-Qur’an, 



 
 
  

 

 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

101 

Jakarta: Pustaka al-Kautsar,  
Rasyad Hasan Khalil, (2011), Tarikh al-Tasyri’ al-Islamy, alih bahasa Nadir Syah 

Hawari, Jakarta: Amzah, cet. ke-2, 189 -190 

Rofiq, M. (2018), The Role of Islamic Boarding Schools in the Preservation 
and Development of Shafi’i Madhhab in Indonesia, At-Tajdid: Journal 

of Islamic Studies 22, no. 1: 177–198. 
Siradjuddin Abbas, (1994), Sejarah dan Keagungan Madzhab Syafi’i, Jakarta: 

Pustaka Tarbiyah 
Supriyadi, Dedi, (2009), Fiqh Munakahat Perbandingan. Bandung: Pustaka 

Setia. 


