The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
Kajian Filosofis Pemikiran Hukum Imam Syafi'i
Pengaruhnya terhadap Pembentukan Mazhab Figh dan
Dinamika Hukum Islam

Dwi Dasa Suryantoro
STAI Nurul Huda Kapongan Situbondo
E-mail: dasadwi90@gmail.com

Abstrak: Pemikiran hukum Imam Syafi'i (150 H/767 M - 204
H/820 M) merupakan salah satu kontribusi besar dalam
sejarah hukum Islam, terutama dalam pembentukan Mazhab
Syafi'i, yang telah menjadi rujukan utama dalam figh Islam.
Pemikiran beliau dalam bidang ushul figh (prinsip-prinsip
dasar hukum Islam) dan figh (aplikasi praktis dari hukum
Islam) menunjukkan kedalaman intelektual dan metodologi
yang sistematis dalam memahami teks-teks agama. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis aspek filosofis dari pemikiran
hukum Imam Syafii, serta dampaknya terhadap
perkembangan Mazhab Syafi'i dan dinamika hukum Islam
secara lebih luas. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis Pembahasan ini
dilakukan dengan menyoroti metode istinbat (penarikan
hukum) dan pemikiran hukum Imam Syafi'i lainnya yang
dikembangkan oleh Imam Syafi'i dan bagaimana hal ini
berpengaruh terhadap perkembangan figh Islam, baik pada
masa beliau maupun di era modern. Pemikiran hukum Imam
Syafi'i juga memberikan keseimbangan yang penting antara
tradisi dan modernitas. Mazhab Syafi'i memiliki pendekatan
yang konservatif dalam menjaga keaslian ajaran Islam, tetapi
dengan struktur yang sangat sistematik dan logis, prinsip-
prinsip figh Syafi'i juga memberikan ruang untuk
berkembang. Hal ini menjadikan Mazhab Syafi'i tidak hanya
relevan dengan tradisi, tetapi juga mampu beradaptasi dengan
perubahan zaman. Selain pengaruhnya yang besar dalam
dunia pendidikan, eksistensi Mazhab Syafi'i juga tercermin
dalam praktik ibadah dan tata cara keagamaan yang banyak
diikuti oleh umat Islam di Indonesia.

Kata Kunci: Imam Syafi'i, pemikiran hukum, mazhab figh,
ushul figh, hukum Islam.

Pendahuluan

Imam Syafi'i lahir pada bulan Rajab tahun 150 H (767 M) di Gaza,
wilayah selatan Palestina. Meski demikian, kampung halamannya
sebenarnya berada di Makkah (Hijaz). Berdasarkan catatan sejarah, orang

84


mailto:dasadwi90@gmail.com

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
tua Imam Syafi'i datang ke Gaza hanya untuk suatu urusan tertentu, dan
tidak lama kemudian beliau lahir di sana. Menurut salah satu riwayat,
tahun kelahiran Imam Syafi'i bertepatan dengan wafatnya Imam Abu
Hanifah di Baghdad pada tahun yang sama. Nama lengkap beliau adalah
Abu Abdillah Muhammad ibn Idris ibn Abbas ibn Syafi'i ibn Saib ibn
‘Ubaid ibn Yazid ibn Hasyim ibn Abd al-Muttalib.!

Mazhab Syafii memiliki peranan yang sangat penting dalam
perkembangan pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Sejak
kedatangan Islam pada abad ke-13, mazhab ini telah menjadi salah satu
mazhab dominan di tanah air, memengaruhi cara umat Islam menjalankan
ajaran agama dalam berbagai aspek kehidupan. Popularitas mazhab Syafi'i
di Indonesia tidak terlepas dari perjalanan sejarah panjang, yang
melibatkan peran para ulama, lembaga pendidikan Islam, dan pengaruh
budaya setempat. Karakteristik mazhab Syafii yang menekankan
keseimbangan antara dalil-dalil Al-Qur'an, hadis, ijma, dan qiyas
menjadikannya mudah diterima oleh masyarakat Indonesia yang
majemuk. Selain itu, fleksibilitas mazhab ini dalam menghadapi tradisi
lokal telah memperkuat akar keislaman di Nusantara tanpa menimbulkan
gesekan yang berarti dengan budaya setempat. Oleh karena itu, peran
mazhab Syafi'i tidak hanya terbatas pada ranah hukum Islam, tetapi juga
pada pembentukan identitas keislaman yang khas di Indonesia.

Mazhab Syafi'i telah memberikan kontribusi yang signifikan dalam
pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Sejak kedatangan
Islam di Nusantara, mazhab ini menjadi panduan utama bagi ulama dan
intelektual Muslim dalam memahami dan menafsirkan teks-teks hukum
Islam. Keunggulan metodologi Mazhab Syafi'i yang mengedepankan
harmonisasi antara Al-Qur'an, hadis, ijma, dan qiyas menjadikannya sangat
relevan untuk menghadapi tantangan masyarakat Indonesia yang beragam
secara budaya dan tradisi. Selain menjadi acuan dalam kajian hukum Islam,
pengaruh Mazhab Syafi'i juga tercermin dalam pembentukan berbagai
lembaga keislaman di Indonesia, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI).
Lembaga ini sering kali merujuk pada prinsip-prinsip Mazhab Syafi'i dalam
proses pengambilan keputusan hukum atau penerbitan fatwa?. Hal ini

1 Siradjuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Madzhab Syafi’i, (Jakarta: Pustaka Tarbiyah,
1994), hal. 13

2 M Rafli Kurniawan, Arif Sugitanata, and Siti Aminah, ‘Multazam : Jurnal Manajemen Haji
Dan Umrah INTEGRASI TEORI SISTEM KELUARGA SALVADOR MINUCHIN
TERHADAP POTENSI IBADAH HAJI SEBAGAI PONDASI KEHARMONISAN RUMAH

85



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
menunjukkan bahwa Mazhab Syafi'i tidak hanya memiliki legitimasi
akademik, tetapi juga menjadi paradigma utama dalam praktek hukum
Islam di Indonesia. Dengan karakteristiknya yang adaptif dan moderat,
Mazhab Syafi'i telah membantu menjembatani pemahaman hukum Islam
dengan konteks lokal Indonesia yang beragam. Oleh karena itu,
pengaruhnya tidak hanya dirasakan di kalangan ulama dan institusi, tetapi
juga dalam praktik sehari-hari umat Islam di seluruh penjuru negeri.

Sebagai aliran utama dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di
Indonesia, Mazhab Syafi'i memegang peranan penting dalam memberikan
dasar hukum yang kuat bagi umat Muslim. Namun, dengan adanya
perkembangan zaman yang semakin kompleks, sangat penting untuk terus
memperbarui pemahaman dan penyesuaian terhadap Mazhab Syafi'i agar
tetap relevan dan mampu memberikan solusi yang tepat untuk
menghadapi tantangan masa kini.?

Mazhab Syafi'i merupakan salah satu dari empat mazhab utama yang
memiliki pengaruh besar dalam perkembangan hukum di Indonesia.
Mazhab ini telah lama berkembang dan mengakar di kalangan mayoritas
umat Muslim di Indonesia. Mazhab Syafi'i dianggap sangat sesuai
diterapkan di Nusantara, tanpa menganggap mazhab lainnya sebagai
salah*. Salah satu keunggulan mazhab Syafi'i dibandingkan mazhab Imam
lainnya adalah pendekatannya yang seimbang dalam menetapkan hukum,
dengan memadukan teks (nass) dan akal (ra’yu/logika).

Mazhab Syafi'i adalah aliran figih yang berhubungan dengan Imam
Syafi'i sebagai pendirinya. Dalam perkembangannya, mazhab ini
merupakan yang ketiga setelah mazhab-mazhab figih lainnya. Pemikiran
mazhab Syafi'i cenderung berada di tengah antara mazhab Maliki dan
mazhab Hanafi, karena metode istinbath hukum yang digunakan oleh
Imam Syafi’i menggabungkan pendekatan mazhab Maliki, yang berfokus
pada hadis, dan mazhab Hanafi, yang lebih mengutamakan penggunaan
akal (ra'yu).> Oleh karena itu, penelitian yang lebih mendalam mengenai

TANGGA’, 4.1 (2024) <http://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/Multazam/indexDOLhttps:/ / doi.org/10.32332 /mul

tazam.v4i1.9350DOL:https:/ /doi.org/10.32332 /multazam.v4il.9350>.

3 Abdullah, M. A. "Relevance of the Shafi'i School of Jurisprudence in Contemporary
Indonesian Society." Journal of Islamic Law and Culture 12, no. 3 (2021): 321-340.

4 Suud Sarim Karimullah and others, ‘The Relevance of Feminism in Promoting Gender

Reform in the Context of Progressive Islam’, Jurnal Anifa: Studi Gender Dan Anak, 4.2 (2023),

1-15 <https:/ /doi.org/10.32505/ anifa.v4i2.7187>.

5 Supriyadi, Dedi. Figh Munakahat Perbandingan. Bandung: Pustaka Setia, 2009.

86



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
peran dan pengaruh Mazhab Syafii dalam pemikiran dan penetapan
hukum Islam di Indonesia sangatlah penting. Dengan pemahaman yang
lebih baik mengenai posisi Mazhab Syafi'i dalam konteks Indonesia, kita
dapat lebih mudah mengidentifikasi tantangan yang dihadapi serta
menemukan solusi yang tepat untuk menyesuaikan dengan perkembangan
zaman yang terus berubah.

Imam Syafi'i, dengan metodologi dan pemikiran hukum yang inovatif,
memainkan peranan penting dalam pembentukan struktur figh Islam yang
lebih sistematis. Beliau tidak hanya mendirikan Mazhab Syafi'i, tetapi juga
memberikan kontribusi signifikan dalam disiplin ilmu ushul figh.
Pemikiran beliau menjadi landasan dalam memahami teks-teks agama—
baik Al-Qur'an maupun Hadis—serta bagaimana mengaplikasikannya
dalam konteks hukum praktis. Oleh karena itu, kajian terhadap pemikiran
hukum Imam Syafii memiliki relevansi yang besar dalam memahami
dinamika hukum Islam, baik di masa klasik maupun dalam konteks
modern.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-analitis. Data primer diperoleh dari karya-karya Imam Syafi’i,
terutama Ar-Risalah dan Al-Umm. Data sekunder berupa literatur ulama
klasik dan modern yang membahas pemikiran beliau. Analisis dilakukan
melalui pendekatan filosofis untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip utama
pemikiran hukum Imam Syafi’i.

Hasil dan Pembahasan

Pada abad ke-2 Hijriah, ketika Imam Syafii hidup dan
mengembangkan pemikirannya, dunia Islam tengah mengalami masa
keemasan dalam berbagai bidang, terutama ilmu pengetahuan dan hukum
Islam. Imam Syafi‘i lahir pada tahun 150 H (767 M), di tengah masa transisi
kekuasaan dari Dinasti Umayyah ke Dinasti Abbasiyah. Perpindahan
kekuasaan ini membawa dampak besar terhadap kehidupan sosial,
budaya, dan intelektual umat Islam.®

Di bawah kekuasaan Abbasiyah, pusat peradaban Islam berpindah ke
Baghdad, yang kemudian berkembang menjadi pusat ilmu pengetahuan
dan diskusi keagamaan. Kota ini menjadi tempat berkumpulnya para

¢ Umarwan Sutopo and Achmad Hasan Basri, ‘"Menguak Relasi Agama Dan Negara Dalam
Sistem Ketatanegaraan Di Indonesia’, Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, 5.1
(2023), 69 <https:/ /doi.org/10.21154 /syakhsiyyah.v5il.6162>.

87



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

]
ulama dari berbagai penjuru dunia Islam, menciptakan atmosfer yang kaya
akan perbedaan mazhab dan pandangan. Dalam suasana ini, terjadi
perdebatan yang cukup tajam antara dua pendekatan utama dalam hukum
Islam, yaitu Ahl al-Hadith, yang berpegang teguh pada teks hadis, dan Ahl
al-Ra'yi, yang lebih mengutamakan rasionalitas dan analogi (qgiyas).

Imam Syafi‘i hidup dan belajar di tengah-tengah keberagaman ini. Ia
menimba ilmu dari Imam Malik di Madinah, dan kemudian melanjutkan
perjalanannya ke Irak untuk belajar dari murid-murid Abu Hanifah. Dalam
perjalanannya itu, ia menyaksikan perbedaan metode dalam memahami
dan menetapkan hukum Islam. Perbedaan tersebut mendorongnya untuk
merumuskan suatu metode yang sistematis dalam pengambilan hukum
Islam, yang kemudian dikenal dengan ilmu ushul figh, dan dituangkan
dalam karya monumentalnya al-Risalah.

Selain itu, kehidupan sosial saat itu ditandai oleh kuatnya semangat
rihlah ilmiah, atau perjalanan mencari ilmu. Para ulama dan pelajar rela
menempuh perjalanan jauh demi menimba ilmu dari guru-guru terbaik.
Imam Syafi‘i sendiri adalah contoh nyata semangat ini —ia menjelajah dari
Mekah, Madinah, Kufah, Baghdad, hingga Mesir. Dalam setiap tempat, ia
menyerap ilmu sekaligus menguji pemikirannya melalui dialog dan debat
dengan para ulama setempat.

Masyarakat pada masa itu juga sangat majemuk. Islam telah tersebar
luas dan mulai bersentuhan dengan berbagai budaya lokal seperti Persia,
Romawi, dan Afrika. Dalam suasana ini, muncul tantangan untuk menjaga
kemurnian ajaran Islam tanpa mengabaikan realitas sosial masyarakat yang
beragam. Imam Syafi‘i dikenal sebagai tokoh yang sangat menekankan
pentingnya mengikuti sunnah Nabi dan menolak pencampuran syariat
dengan adat yang tidak berdasar.

Dengan latar belakang sosial dan budaya seperti itulah, Imam Syafi'i
membentuk pemikirannya —memadukan kekuatan teks dan akal, menjaga
keseimbangan antara tradisi dan rasionalitas, serta merintis jalan bagi
lahirnya mazhab Syafi'i yang hingga kini menjadi salah satu mazhab
terbesar dalam Islam.

Imam Syafi'i menekankan pentingnya sumber hukum yang autentik
dan jelas, dengan mengembangkan metodologi istinbat yang rasional dan
sistematis. Menurut beliau, dalam mencari hukum, seorang mujtahid harus
mengutamakan empat sumber hukum utama yang telah disebutkan
sebelumnya, dengan urutan prioritas yang jelas. Imam Syafi'i terkenal

88



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
karena pengembangan metode istinbat hukum yang jelas dan terstruktur.
Metode ini dimulai dengan prioritas pada sumber hukum yang paling kuat
dan diikuti dengan pendekatan yang rasional terhadap masalah yang tidak
dijelaskan secara langsung dalam teks-teks wahyu. Dalam metodologi
istinbat hukum Imam Syafi'i, terdapat beberapa prinsip dasar yang harus
diikuti, antara lain:”

1. Al-Qur'an sebagai Sumber Hukum Utama

Al-Qur'an adalah sumber hukum utama dan tertinggi dalam Islam.
Imam Syafii menegaskan bahwa hukum yang terdapat dalam Al-
Qur'an harus dijadikan pedoman pertama dalam proses penarikan
hukum. Namun, jika suatu masalah tidak dapat ditemukan jawabannya
dalam Al-Qur'an, maka langkah selanjutnya adalah merujuk pada
Hadis.

2. Hadis sebagai Penjelas Al-Qur'an

Hadis adalah perkataan dan perbuatan Nabi Muhammad SAW
yang menjadi penjelas dan tafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur'an. Imam
Syafi'i menekankan bahwa Hadis yang sahih dan diterima oleh umat
Islam harus menjadi sumber kedua dalam istinbat hukum, karena Hadis
membantu menjelaskan maksud dari ayat-ayat Al-Qur'an yang bersifat
umum atau tidak rinci.

3. Ijma' (Konsensus Ulama)

[jma' atau kesepakatan para ulama setelah masa sahabat juga
dianggap sebagai sumber hukum yang sah menurut Imam Syafi'i.
Meskipun demikian, ljma' hanya dapat diterima jika konsensus tersebut
mencakup seluruh ulama di zaman tersebut dan tidak bertentangan
dengan Al-Qur'an atau Hadis yang sahih.

Imam Syafi'i mengklasifikasikan pendapat para sahabat ke dalam
tiga kategori. Pertama, pendapat yang telah disepakati bersama, seperti
ijmak mereka untuk membiarkan lahan pertanian yang diperoleh dari
hasil rampasan perang tetap dikelola oleh pemiliknya. [jmak semacam
ini dianggap sebagai hujah dan termasuk dalam kaidah umum yang
tidak dapat dibantah. Kedua, pendapat yang hanya berasal dari seorang
sahabat tanpa ada pendapat lain yang mendukung atau menentangnya
dalam suatu masalah; dalam hal ini, Imam Syafii akan mengikuti
pendapat tersebut. Ketiga, ketika terdapat perbedaan pendapat di

7 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), hal. 211
-213

89



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

]
antara mereka, Imam Syafi'i akan memilih pendapat yang paling sesuai
dengan Al-Qur'an, sunnah, atau ijmak, atau memperkuatnya dengan
qiyas yang lebih kuat, dan beliau tidak akan memberikan pendapat baru
yang bertentangan dengan pendapat yang sudah ada.

4. Qiyas (Analogi)

Qiyas adalah metode analogi yang digunakan oleh Imam Syafi'i
untuk menarik hukum pada kasus yang tidak dijelaskan secara eksplisit
dalam Al-Qur'an dan Hadis. Dalam Qiyas, suatu masalah yang baru
akan diputuskan berdasarkan kesamaan alasan atau 'illat' dengan
masalah yang sudah ada dan dijelaskan dalam teks-teks wahyu. Imam
Syafii sangat berhati-hati dalam penggunaan Qiyas, hanya
memperbolehkan analogi yang didasarkan pada dasar yang kuat dan
rasional.

5. Istidlal

Imam Syafi'i menggunakan pendekatan istidlal dalam menentukan
hukum ketika tidak menemukan dasar hukum dari kaidah-kaidah yang
ada sebelumnya. Dua sumber istidlal yang diakui oleh Imam Syafi'i
adalah adat istiadat (‘urf) dan undang-undang agama yang diturunkan
sebelum Islam (istishab). Meskipun demikian, kedua sumber ini tidak
dianggap sebagai metode utama yang digunakan oleh Imam Syafi'i
dalam proses istinbath (penarikan) hukum.?

Metode ini menunjukkan pendekatan yang lebih rasional dan
terstruktur dibandingkan dengan pendekatan yang lebih fleksibel dari
mazhab-mazhab lain, seperti mazhab Hanafi yang lebih mengutamakan
ijtihad pribadi atau mazhab Maliki yang memberikan ruang lebih besar
pada amalan masyarakat (urf) dan ijma' lokal. Metode istinbat hukum yang
dikembangkan oleh Imam Syafii memberikan kontribusi yang besar
terhadap sistem hukum Islam. Pendekatan yang sistematis dan terstruktur
dalam penarikan hukum ini membangun dasar yang kokoh bagi
perkembangan figh Islam, terutama dalam mengatasi perbedaan
pandangan antar ulama dan mazhab. Metode ini juga memberikan ruang
bagi adaptasi hukum Islam terhadap perkembangan zaman. Meskipun
teks-teks wahyu telah diturunkan lebih dari seribu tahun yang lalu,
penggunaan Qiyas memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan
dalam menghadapi masalah-masalah baru yang belum ada pada masa

8 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh al-Tasyri’ al-Islamy, alih bahasa Nadir Syah Hawari,
(Jakarta: Amzah, 2011), cet. ke-2, 189 -190

90



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
Nabi. Di sisi lain, penggunaan Ijma' juga menunjukkan pentingnya
kesepakatan para ulama dalam menjaga konsistensi hukum Islam.

Pada masa pertumbuhan ilmu figih, umat Islam menghadapi beragam
persoalan hukum yang memerlukan pemikiran yang mendalam dan
sistematis. Dalam konteks inilah muncul berbagai mazhab figih, masing-
masing dengan pendekatan metodologinya sendiri dalam menggali hukum
Islam. Salah satu tokoh penting dalam perkembangan ini adalah Imam
Syafi'i, yang hidup pada abad ke-2 Hijriah. Beliau tidak hanya dikenal
sebagai pendiri mazhab Syafi‘i, tetapi juga sebagai penyusun pertama ilmu
ushul figh, yaitu ilmu yang membahas metode dan kaidah dalam menggali
hukum dari sumber-sumber syariat.

Imam Syafi‘i hidup di antara dua kutub pemikiran besar saat itu Ahl
al-Hadith, yang sangat menekankan pada penggunaan hadis secara literal,
dan Ahl al-Ra'yi, yang lebih mengutamakan logika dan analogi (qgiyas)
dalam berfatwa. Dalam melihat perbedaan itu, Imam Syafi‘i berusaha
mengambil jalan tengah. Ia menyusun metode istinbat yang
menggabungkan kekuatan dalil naqli (teks wahyu) dan aqli (akal), namun
dengan prinsip dan batasan yang ketat agar tidak menyimpang dari ajaran
Islam yang otentik.

Metode istinbat hukum menurut Imam Syafii mengutamakan Al-
Qur’an sebagai sumber hukum tertinggi, diikuti oleh Sunnah Nabi yang
shahih, kemudian Ijma’ (kesepakatan ulama), dan terakhir Qiyas (analogi
hukum berdasarkan nash). Beliau sangat ketat dalam menerima hadis dan
menolak penggunaan istihsan (penilaian kebaikan pribadi) dan maslahah
mursalah (pertimbangan kemaslahatan yang tidak didukung nash) sebagai
dasar hukum, karena dianggap terlalu subjektif dan berpotensi
menyesatkan.

Pendekatan Imam Syafi‘i ini berbeda dengan mazhab Hanafi, yang
lebih fleksibel dan rasional dalam beristimbat hukum. Mazhab Hanafi
menggunakan istihsan dan juga mempertimbangkan adat (urf) dalam
pengambilan hukum. Sebaliknya, mazhab Maliki banyak mengandalkan
praktik masyarakat Madinah sebagai sumber hukum, yang menurut Imam
Syafi‘i tidak bisa dijadikan dalil kecuali didukung oleh nash. Sementara itu,
mazhab Hanbali sangat konservatif dan literal, bahkan lebih ketat dari
Imam Syafi‘i dalam penggunaan akal dan giyas.

Dengan metodologi ini, Imam Syafi'i berusaha menciptakan
keseimbangan antara teks dan akal, antara tradisi dan ijtihad. Ia berhasil

91



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
menyusun suatu sistem hukum yang logis, terstruktur, dan tetap
berpegang pada prinsip dasar Islam. Karya besarnya al-Risalah menjadi
rujukan utama dalam ilmu ushul figh dan membuka jalan bagi standarisasi
metode istinbat di kalangan ulama setelahnya.

Meskipun metode istinbat yang dikembangkan oleh Imam Syafi'i telah
memberikan landasan yang kokoh dalam perkembangan hukum Islam,
beberapa kritik juga muncul terkait penggunaan Qiyas dan [jma'. Salah satu
kritik utama adalah bahwa penggunaan Qiyas dapat berisiko
menimbulkan penafsiran yang sangat bergantung pada interpretasi pribadi
para ulama. Begitu pula dengan [jma', yang seringkali menjadi tantangan
ketika para ulama berbeda pendapat tentang apakah suatu kesepakatan
benar-benar mencerminkan konsensus. Namun demikian, kontribusi Imam
Syafi'i dalam menciptakan sistem hukum Islam yang lebih terstruktur dan
rasional tetap tidak dapat dipandang sebelah mata. Metode istinbat hukum
yang dikembangkannya memberikan kerangka yang jelas dalam menjawab
tantangan-tantangan hukum yang berkembang di masyarakat.

Dalam ilmu figh, para ulama sering kali mengemukakan berbagai
konsep yang berkaitan dengan cara memahami dan menafsirkan wahyu,
baik itu Al-Qur'an maupun hadits. Salah satu tokoh besar dalam sejarah
figh yang memiliki pandangan mendalam mengenai metode ijtihad adalah
Imam Syafi'i. Imam Syafi'i, yang dikenal sebagai pendiri mazhab Syafi'i,
sangat terkenal dengan kontribusinya dalam pengembangan prinsip-
prinsip ushul figh. Di antara teori-teori penting yang dikembangkan oleh
Imam Syafi'i adalah teori naskh (abrogasi) dan takhsis (pembatasan). Teori-
teori ini berperan penting dalam menjelaskan bagaimana teks-teks wahyu
dapat dipahami dan diterapkan, terutama ketika ada perbedaan atau
perubahan yang tampak dalam berbagai ayat atau hadits.

Secara etimologis, naskh berasal dari bahasa Arab yang berarti
"menghapus" atau "membatalkan". Dalam konteks figh, naskh merujuk
pada proses penghapusan atau pembatalan suatu hukum atau perintah
dalam wahyu yang telah diturunkan sebelumnya, dengan datangnya
wahyu yang lebih baru. Imam Syafii memberikan perhatian yang besar
terhadap masalah ini, karena di dalam al-Qur'an dan hadits, sering
ditemukan ayat yang tampaknya saling bertentangan, namun dapat
dijelaskan melalui teori naskh. Menurut Imam Syafi'i, suatu ayat yang
datang kemudian dapat menghapus ayat yang datang sebelumnya jika ada
perbedaan hukum yang jelas antara keduanya. ecara terminologi, para

92



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
ulama memiliki berbagai definisi mengenai nasikh. Namun, terdapat
kesepakatan di antara sebagian ulama bahwa nasikh berarti penghapusan
hukum syariat dengan hukum syariat lainnya (raf’u al-hukum asy-syar’i bi
al-khithab asy-syar’i) atau penghapusan hukum melalui dalil syariat (raf'u
al-hukm bil al-dalil asy-syar’i). Dalam kitab Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an,
Manna Khalil al-Qattan menjelaskan bahwa nasikh adalah penghapusan
suatu hukum syariat dengan hukum syariat lainnya, tetapi ia
mengecualikan kasus yang disebabkan oleh kematian atau gila. Selain itu,
al-Qattan juga menerangkan bahwa mansukh adalah objek atau hukum
yang dihapus, dan ia memberikan contoh penghapusan hukum wasiat
yang digantikan oleh hukum warisan.’

Dalam hal ini, Imam Syafii membedakan antara ayat yang nasikh
(penghapus) dan mansukh (yang dihapus). Konsep ini sangat penting
dalam memahami hukum-hukum syariah yang berlaku, karena dengan
adanya naskh, hukum-hukum yang mungkin tidak relevan lagi dengan
situasi atau kondisi tertentu akan digantikan dengan hukum yang baru.
Berbeda dengan naskh, takhsis merujuk pada proses pembatasan atau
penentuan syarat tertentu terhadap hukum yang umum. Dengan kata lain,
suatu hukum yang bersifat umum dapat dibatasi atau disesuaikan dengan
kondisi tertentu melalui wahyu atau hadits. Imam Syafi'i menjelaskan
bahwa dalam beberapa kasus, ayat atau hadits yang bersifat umum harus
dipahami dengan mempertimbangkan konteks tertentu, sehingga
penerapannya tidak bersifat mutlak atau universal. Misalnya, dalam suatu
ayat yang mengatur kewajiban puasa bagi umat Islam, terdapat
pengecualian terhadap orang-orang yang sakit atau dalam perjalanan. Ini
adalah contoh dari penerapan takhsis yang membatasi penerapan hukum
puasa pada kondisi tertentu.

Dalam hal ini, Imam Syafi'i menekankan pentingnya memahami
konteks dan kondisi spesifik agar hukum dapat diterapkan secara tepat.
Imam Syafi'i menyadari bahwa nalar manusia perlu dijaga agar tetap dalam
batas-batas wahyu. Oleh karena itu, meskipun beliau sangat menekankan
pada penggunaan akal dalam proses istinbat, beliau juga memastikan
bahwa setiap penarikan hukum harus selalu didasarkan pada dasar-dasar
wahyu yang sah. Hal ini menunjukkan pemikiran beliau yang
mengedepankan keseimbangan antara teks dan rasio.

9 Manna’ Kholil Al-Qattan, Pengantar Studi Al-Qur’an, Aunur Rafi (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar), 2008

93



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

]

Pemikiran hukum Imam Syafi'i memiliki pengaruh yang sangat besar
terhadap pembentukan Mazhab Figh Syafii yang kita kenal sekarang.
Sebagai pendiri Mazhab Syafi'i, Imam Syafi'i menyusun suatu sistematika
figh yang terstruktur dengan sangat jelas dan metodis, yang menjadi dasar
bagi pengembangan figh hingga saat ini. Imam Syafi'i, yang hidup pada
abad ke-8 dan ke-9 Masehi, adalah sosok yang berjasa dalam merumuskan
metodologi figh yang sistematik. Sebelum beliau, terdapat berbagai macam
metode dalam merumuskan hukum Islam yang terkadang tidak konsisten.
Imam Syafi'i memperkenalkan konsep "usul figh" yang sistematis, yakni
suatu ilmu yang menjelaskan tentang prinsip-prinsip dan kaidah-kaidah
dasar dalam mengambil keputusan hukum. Hal ini membedakan Mazhab
Syafi'i dengan mazhab-mazhab lainnya.

Mazhab Syafi'i memiliki peran yang signifikan di Indonesia dan
menjadi salah satu mazhab yang paling banyak dianut oleh umat Muslim
di negara ini. Pengaruhnya tampak jelas, terutama di wilayah Nusantara,
di mana ulama-ulama Mazhab Syafi'i berkontribusi besar dalam
mengembangkan pemikiran Islam dan menetapkan hukum-hukum yang
sesuai dengan kondisi sosial dan budaya lokal. Mereka juga menjadi
rujukan utama dalam berbagai aspek kehidupan keagamaan, termasuk
ibadah, hubungan sosial (muamalah), dan tata cara keagamaan lainnya.!°
Keberadaan Mazhab Syafi'i di Indonesia juga diperkuat oleh banyaknya
lembaga pendidikan Islam, seperti pesantren, madrasah, dan perguruan
tinggi agama, yang mengajarkan ajaran mazhab ini. Selain itu, kitab-kitab
klasik dan literatur penting tentang Mazhab Syafi'i banyak diterjemahkan
ke dalam bahasa Indonesia, sehingga memudahkan masyarakat untuk
mempelajari dan memahami ajaran-ajarannya. Praktik ibadah dan tata cara
keagamaan di Indonesia juga banyak dipengaruhi oleh Mazhab Syafi’i,
menjadikannya bagian yang tak terpisahkan dari identitas keislaman
masyarakat. Panduan-panduan yang diberikan oleh mazhab ini, mulai dari
aspek ibadah hingga hukum waris, menciptakan kerangka yang konsisten
dan terstruktur bagi kehidupan umat Muslim di Indonesia. Keberadaannya
yang kokoh mencerminkan peran sentral Mazhab Syafi'i dalam
membentuk tradisi keagamaan dan kebudayaan Islam di tanah air.

10 Effendi, S, “The Existence of the Shafi'i School of Jurisprudence in Indonesian Muslim
Society,” Journal of Indonesian Islam 13, no. 2 (2019): 313-336.

11 Rofig, M, “The Role of Islamic Boarding Schools in the Preservation and Development
of Shafi'i Madhhab in Indonesia,” At-Tajdid: Journal of Islamic Studies 22, no. 1 (2018):
177-198.

94



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

]

Salah satu kontribusi utama Imam Syafi'i adalah pengembangan
konsep giyas (analogi) sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur'an dan
Hadis. Namun, beliau tidak menerima qiyas yang dilakukan secara
sembarangan, tetapi hanya giyas yang didasarkan pada prinsip-prinsip
yang sudah ada dalam Al-Qur'an dan Hadis. Selain itu, Imam Syafi'i juga
memperkenalkan sistem ijma' (kesepakatan ulama) sebagai sumber hukum
yang sah setelah Al-Qur'an dan Hadis.

Pemikiran Imam Syafi'i ini membentuk fondasi penting dalam proses
pengembangan Mazhab Syafi'i, yang menekankan pada disiplin dalam
menggunakan sumber-sumber hukum dan menjaga konsistensi dalam
penerapannya. Melalui karya monumental beliau, seperti al-Risalah, Imam
Syafi'i memberikan penjelasan sistematis tentang bagaimana seorang faqih
(ahli figh) harus berinteraksi dengan teks-teks agama dan mengembangkan
hukum berdasarkan metodologi yang sahih. Mazhab Syafi'i menonjol
dalam hal sistematisasi dan konsistensi dalam penggunaan sumber-sumber
hukum. Imam Syafii berfokus pada metode yang jelas dan tidak
mengizinkan penggunaan qiyas sembarangan. Selain itu, beliau juga
mengatur urutan dan prioritas dalam merujuk pada sumber-sumber
hukum tersebut, yang memberikan dasar yang jelas dalam pengambilan
keputusan figh. Sistem ini membuat Mazhab Syafi'i lebih moderat dan
terukur dalam berfatwa. Struktur ini juga menekankan pada pentingnya
akurasi dan kejelasan dalam menggali hukum dari teks-teks syar'i, yang
menjadi salah satu alasan mengapa Mazhab Syafi'i diterima luas di
berbagai belahan dunia Islam, terutama di kawasan Asia Tenggara. Secara
keseluruhan, pengaruh pemikiran hukum Imam Syafii terhadap
pembentukan Mazhab Syafi'i sangat besar, terutama dalam pembentukan
metodologi figh yang terstruktur. Struktur sistematik Mazhab Syafi'i yang
mencakup Al-Qur'an, Hadis, [jma', Qiyas, serta kadang-kadang Istihsan
dan Maslahah Mursalah, menjadikannya salah satu mazhab yang paling
konsisten dan jelas dalam penerapan hukum Islam. Pemikiran Imam Syafi'i
tetap relevan dan menjadi landasan bagi para ulama dan praktisi figh di
berbagai negara hingga saat ini.

Pemikiran hukum Imam Syafii membentuk dasar yang kuat untuk
Mazhab Syafi'i, yang dikenal dengan kejelasan dan struktur metodologinya
dalam beristidlal. Mazhab ini menekankan pentingnya ketegasan dalam
menetapkan sumber hukum dan cara-cara menggunakannya. Sebagai
contoh, Mazhab Syafi'i tidak menerima penggunaan qiyas yang terlalu

95



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
bebas tanpa dasar yang jelas dari teks wahyu. Hal ini membedakan Mazhab
Syafi'i dari Mazhab Hanafi yang lebih fleksibel dalam penerimaan ijtihad
pribadi.

Pemikiran hukum Imam Syafi'i tidak hanya memiliki dampak
signifikan pada pembentukan Mazhab Syafi'i, tetapi juga memberikan
kontribusi penting terhadap dinamika hukum Islam dalam menghadapi
tantangan zaman modern. Mazhab Syafi'i, dengan sistematika dan
metodologi yang jelas, memberi fondasi yang kuat bagi para ulama dan
pemikir hukum Islam untuk beradaptasi dengan perubahan sosial, politik,
dan budaya yang berkembang seiring waktu. Berikut beberapa aspek dari
pemikiran hukum Imam Syafi'i yang relevan dalam menghadapi tantangan
zaman modern. Imam Syafi'i menekankan pentingnya ijtihad (penalaran
hukum independen) dalam menyelesaikan masalah hukum yang tidak
ditemukan dalam Al-Qur'an dan Hadis. Meski dalam konteks tradisional
ijtihad lebih banyak digunakan oleh ulama yang memiliki kompetensi
tinggi, prinsip ini tetap relevan di zaman modern, di mana masyarakat
menghadapi masalah-masalah baru yang tidak dijumpai dalam teks-teks
klasik.

Di era modern, ijtthad membuka kemungkinan bagi ulama untuk
merespons isu-isu kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan
gender, perubahan lingkungan, dan teknologi baru (misalnya, transaksi
elektronik atau bioetika). Dengan metodologi yang diajarkan oleh Imam
Syafi'i, ijtihad bisa dilakukan secara sistematis dengan merujuk pada Al-
Qur'an, Hadis, Ijma', dan Qiyas, yang memungkinkan para ulama untuk
mengeluarkan fatwa atau keputusan hukum yang relevan dengan konteks
zaman sekarang. Pemikiran Imam Syafi'i juga menekankan pentingnya
ijma' (kesepakatan para ulama) dan giyas (analogi). Dalam dunia yang
semakin global ini, ijma' menjadi alat penting dalam menciptakan
kesepahaman di kalangan wumat Islam terhadap masalah-masalah
kontemporer yang belum pernah dibahas sebelumnya. Proses ijma' ini
memberikan dasar untuk menemukan konsensus hukum di antara para
ulama, yang sangat berguna dalam menghadapi isu-isu seperti globalisasi,
perubahan sosial, dan tuntutan modernisasi. Sementara itu, giyas, yang
merupakan metode analogi untuk menarik kesimpulan hukum dari kasus-
kasus yang sudah diatur dalam teks-teks agama, juga sangat relevan.
Misalnya, dalam menghadapi perkembangan teknologi seperti fintech,
transaksi cryptocurrency, atau hak digital, ulama bisa menggunakan giyas

96



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
untuk menarik analogi dari transaksi-kontrak tradisional yang ada dalam
syariat, dan kemudian menetapkan ketentuan yang sesuai dengan prinsip-
prinsip dasar hukum Islam.

Imam Syafi'i, meskipun tidak secara eksplisit menonjolkan maslahah
mursalah (pertimbangan kemaslahatan umum) seperti sebagian mazhab
lain, namun konsep ini tetap bisa diterapkan dalam kerangka figh Syafi'i.
Pemikiran Imam Syafi'i tentang pentingnya menjaga maslahat dan
menghindari mafsadat (kerusakan) dapat diadaptasi dalam berbagai
keputusan hukum di zaman modern. Dalam konteks modern, maslahah
bisa digunakan untuk menilai kebijakan hukum yang tidak hanya
berorientasi pada teks-teks klasik, tetapi juga mempertimbangkan dampak
sosial, ekonomi, dan lingkungan dari suatu keputusan. Misalnya, dalam
masalah pemberdayaan ekonomi umat Islam, perlindungan hak-hak
perempuan, atau pengelolaan sumber daya alam, pemikiran maslahah
Imam Syafi'i bisa menjadi landasan untuk merumuskan kebijakan yang
lebih adil dan berkelanjutan.!?

Pemikiran hukum Imam Syafi'i juga memberikan keseimbangan yang
penting antara tradisi dan modernitas. Mazhab Syafi'i memiliki pendekatan
yang konservatif dalam menjaga keaslian ajaran Islam, tetapi dengan
struktur yang sangat sistematik dan logis, prinsip-prinsip figh Syafi'i juga
memberikan ruang untuk berkembang. Hal ini menjadikan Mazhab Syafi'i
tidak hanya relevan dengan tradisi, tetapi juga mampu beradaptasi dengan
perubahan zaman. Di dunia modern yang sangat cepat berubah,
kemampuan untuk menyeimbangkan antara kepatuhan pada teks-teks
otoritatif (Al-Qur'an dan Hadis) dan kebutuhan untuk menyesuaikan diri
dengan kondisi zaman sangat diperlukan. Pemikiran Imam Syafi'i tentang
konsistensi metodologis dalam memahami hukum Islam memberikan
solusi untuk merumuskan hukum yang tetap kokoh pada dasar-dasar
agama, tetapi fleksibel dalam implementasinya.

Salah satu kekuatan terbesar dari pemikiran hukum Imam Syafi'i
adalah kejelasan dan sistematikanya dalam menggabungkan teks-teks
agama dengan pendekatan logis dalam menyelesaikan masalah hukum.
Metode ini dapat diadaptasi dalam menghadapi tantangan modern dengan
mengandalkan kecermatan, objektivitas, dan transparansi dalam membuat

12 Muhammad Aly Mahmudi, ‘Nalar Dialektika Hegel Dalam Transformasi Fikih Qaul
Qadim-Qaul Jadid Imam Syafi'i, Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.2 (2023), 255-65
<https:/ /doi.org/10.58518 /madinah.v10i2.1891>.

97



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
keputusan hukum. Misalnya, dalam masalah-masalah seperti hukum
perdata (misalnya, hak waris, pernikahan, kontrak), penggunaan prinsip-
prinsip yang diusung oleh Imam Syafi'i bisa menjaga keadilan dan
kesetaraan dalam masyarakat yang semakin plural dan kompleks.
Penggunaan qiyas dan istihsan dalam masalah hukum perdata atau
pernikahan bisa membantu dalam mengakomodasi perubahan sosial tanpa
mengorbankan nilai-nilai dasar Islam.

Pemikiran Imam Syafi'i juga mendorong pentingnya pendidikan yang
mendalam dalam ilmu usul figh (ilmu dasar figh). Pada zaman modern,
penting untuk melatih generasi baru ulama dan cendekiawan untuk lebih
memahami metode-metode klasik seperti yang diajarkan oleh Imam Syafi'i,
tetapi juga mampu mengaplikasikannya pada tantangan-tantangan
kontemporer. Pendidikan yang berbasis pada pemikiran Imam Syafi'i
mendorong para mahasiswa figh untuk menguasai prinsip-prinsip dasar
hukum Islam secara menyeluruh dan mampu berpikir kritis dalam
menghadapi masalah-masalah baru yang muncul di masyarakat modern.
Dengan demikian, pemikiran Imam Syafi'i tidak hanya berkontribusi
terhadap pembentukan struktur hukum Islam, tetapi juga terhadap
pembaruan pendidikan hukum Islam yang lebih relevan dengan
perkembangan zaman.

Pemikiran hukum Imam Syafi'i tidak hanya memengaruhi Mazhab
Syafi'i, tetapi juga memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan
ilmu figh secara umum. Beberapa dampak utama pemikiran beliau antara
lain penegasan metodologi hukum yakni pemikiran beliau yang sistematis
dalam penggunaan sumber hukum menjadi dasar bagi pengembangan figh
yang lebih terstruktur di seluruh dunia Islam. kemudian dinamika
perdebatan Figh yakni Mazhab Syafi'i menjadi salah satu mazhab utama
yang sering dijadikan acuan dalam perdebatan figh, baik di dunia Arab,
Asia Tenggara, maupun Afrika. serta Peran dalam Pengembangan Ushul
Figh yakni pemikiran Imam Syafi'i juga memberikan dasar bagi
perkembangan ilmu ushul figh, yang kini menjadi kajian penting dalam
setiap pendidikan hukum Islam.

Mazhab Syafi'i memiliki keberadaan yang kuat dan dominan di
Indonesia, dengan banyak pengikut, terutama di wilayah Nusantara. Para
ulama Mazhab Syafi’i di Indonesia telah memainkan peran penting dalam
mengembangkan pemikiran serta menetapkan hukum Islam yang sesuai
dengan kondisi sosial dan budaya Indonesia. Mereka juga memberikan

98



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
panduan dalam berbagai aspek kehidupan umat Muslim, seperti ibadah,
muamalah, dan tata cara keagamaan.

Imam Syafi‘i tidak hanya dikenal sebagai seorang ahli figih, tetapi juga
sebagai seorang filsuf hukum Islam yang berhasil meletakkan dasar-dasar
metodologi istinbat (penggalian hukum) secara sistematis. Filosofi
hukumnya berangkat dari keyakinan bahwa hukum Islam harus
bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah), dan bahwa akal hanya
boleh digunakan dalam kerangka yang ditetapkan oleh wahyu. Ini adalah
prinsip utama yang menjadi fondasi dari al-Risalah, karya beliau yang
dianggap sebagai kitab pertama dalam ushul figh.

Salah satu contoh praktis yang menunjukkan filosofi pemikiran hukum
Imam Syafi‘i dapat dilihat dalam penolakannya terhadap istihsan-metode
pengambilan hukum berdasarkan "rasa baik" seorang mujtahid, yang
digunakan oleh mazhab Hanafi. Imam Syafii menolak istihsan karena
menganggapnya sebagai bentuk subjektivitas yang bisa membuka pintu
pada penyimpangan. Bagi beliau, hukum harus dibangun atas dasar dalil
yang jelas (bayyinat), bukan perasaan atau pertimbangan pribadi.

Dalam konteks ini, filosofi hukum Imam Syafi‘i berpengaruh besar
terhadap pembentukan mazhab fiqih yang ketat terhadap dalil dan
menekankan sistematika dalam berijtihad. Mazhab Syafi‘i berkembang
menjadi mazhab yang mengutamakan argumentasi berbasis nash (teks)
yang valid, dengan penggunaan giyas yang hati-hati dan terkontrol. Ini
memberi arah baru dalam dinamika fiqih Islam, yaitu munculnya tradisi
kodifikasi hukum dan disiplin metodologi istinbat yang kuat.

Pengaruh Imam Syafi‘i sangat terasa dalam dunia Islam hingga kini.
Salah satu contohnya adalah pengaruhnya terhadap sistem peradilan di
negara-negara Muslim. Di Indonesia, misalnya, banyak keputusan
pengadilan agama yang masih merujuk pada pendapat mazhab Syafi‘i.
Bahkan, dalam pengajaran di pesantren dan madrasah, kitab-kitab figih
Syafi‘i seperti Fath al-Qarib atau Taqrib masih menjadi rujukan utama.

Dalam dinamika hukum Islam kontemporer, prinsip Imam Syafii
mengenai pentingnya kesahihan dalil juga membentuk sikap kritis
terhadap ijtihad yang lepas dari teks wahyu, terutama dalam isu-isu
modern seperti hukum ekonomi syariah, perbankan, atau bioetika. Banyak
ulama kontemporer menggunakan pendekatan Syafi'i untuk mengkaji
ulang hukum-hukum baru agar tetap dalam koridor syariat.

99



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

(e
Penutup

Pemikiran hukum Imam Syafi'i merupakan landasan penting dalam
pembentukan Mazhab Syafi'i serta dalam pengembangan disiplin ilmu figh
dan ushul figh di dunia Islam. Dengan metodologi yang sistematis dan
prinsip-prinsip yang mengedepankan keseimbangan antara wahyu dan
akal, Imam Syafi'i memberikan kontribusi yang mendalam terhadap
pemahaman hukum Islam. Pemikiran beliau tidak hanya relevan pada
masanya, tetapi juga memberikan panduan bagi penerapan hukum Islam
dalam konteks sosial dan politik modern. Sebagai hasilnya, Mazhab Syafi'i
tetap menjadi salah satu mazhab yang paling berpengaruh hingga saat ini.
Referensi

Karimullah, Suud Sarim, Aat Ruchiat Nugraha, Ihda Shofiyatun Nisa’, and
Yokke Andini, “The Relevance of Feminism in Promoting Gender
Reform in the Context of Progressive Islam’, Jurnal Anifa: Studi Gender
Dan Anak, 4.2 (2023), 1-15 <https:/ /doi.org/10.32505/ anifa.v4i2.7187>

Kurniawan, M Rafli, Arif Sugitanata, and Siti Aminah, ‘Multazam : Jurnal
Manajemen Haji Dan Umrah INTEGRASI TEORI SISTEM KELUARGA
SALVADOR MINUCHIN TERHADAP POTENSI IBADAH HAJI
SEBAGAI PONDASI KEHARMONISAN RUMAH TANGGA’, 4.1
(2024) <http://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/Multazam/indexDOI:https:/ /doi
.org/10.32332 /multazam.v4i1.9350DOl:https:/ /doi.org/10.32332/mu
Itazam.v4i1.9350>

Muhammad Aly Mahmudi, ‘Nalar Dialektika Hegel Dalam Transformasi
Fikih Qaul Qadim-Qaul Jadid Imam Syafi'i’, Madinah: Jurnal Studi
Islam, 10.2 (2023), 255-65
<https:/ /doi.org/10.58518 /madinah.v10i2.1891>

Sutopo, Umarwan, and Achmad Hasan Basri, ‘'Menguak Relasi Agama Dan
Negara Dalam Sistem Ketatanegaraan Di Indonesia’, Al-Syakhsiyyah:
Journal ~ of Law &  Family  Studies, 51  (2023), 69
<https:/ /doi.org/10.21154 /syakhsiyyah.v5i1.6162>

Abdullah, M. A. (2021), Relevance of the Shafi'i School of Jurisprudence in
Contemporary Indonesian Society, Journal of Islamic Law and Culture 12,
no. 3: 321-340.

Effendi, S. (2019), The Existence of the Shafi'i School of Jurisprudence in
Indonesian Muslim Society, Journal of Indonesian Islam 13, no. 2: 313~
336.

M. Ali, Hasan, (1996), Perbandingan Mazhab. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Manna” Kholil Al-Qattan, Aunur Rafi, (2008), Pengantar Studi Al-Qur’an,

100



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 6, No. 1, April, 2025, ISSN. 2809 - 3402

Jakarta: Pustaka al-Kautsar,

Rasyad Hasan Khalil, (2011), Tarikh al-Tasyri’ al-Islamy, alih bahasa Nadir Syah
Hawari, Jakarta: Amzah, cet. ke-2, 189 -190

Rofig, M. (2018), The Role of Islamic Boarding Schools in the Preservation
and Development of Shafi'i Madhhab in Indonesia, At-Tajdid: Journal
of Islamic Studies 22, no. 1: 177-198.

Siradjuddin Abbas, (1994), Sejarah dan Keagungan Madzhab Syafi’i, Jakarta:
Pustaka Tarbiyah

Supriyadi, Dedi, (2009), Figh Munakahat Perbandingan. Bandung: Pustaka
Setia.

101



