
169

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

Sadd al-Dzari’ah sebagai Media dalam Penyelesaian Perkara
Kontemporer

Zulfikri, Isniyatin Faizah
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama

E-mail: dzulfiqri357@gmail.com, isniyatinfaizah@iainutuban.ac.id

Pendahuluan
Telah menjadi sebuah kesepakatan para ulama bahwa sumber utama

dalam hukum Islam rujukannya berupa Al-Qur’an dan Assunnah.
Menjadi sebuah kewajiban dalam menjalani aktifitas, umat menjadikan al-
qur’an sebagai pedoman disebabkan isinya telah terkandung berbagai
pesan-pesan moral dan nilai-nilai untuk diteladani dan diamalkan.
Selanjutnya, sunnah rasulullah menjadi sumber kedua setelah al-qur’an
yang dijadikan sebagai sumber hukum yang wajib diikuti sebagaimana
kewajiban dalam mengikuti al-qur’an. Hukum-hukum yang telah
ditetapkan Allah mesti dikaji dan dipahami agar paham dalam

Abstrak: Para sahabat atau para mujtahid pasca wafatnya
Rasulullah saw. dituntut agar mampu berpikir kritis dan
inovatif untuk dapat membentuk sebuah aturan atau hukum
yang bersifat visioner dalam menghadapi persoalan umat.
Seiring berkembangnya zaman para mujtahid menggunakan
metode dalam beristinbat disebabkan hukum Islam yang
ditelaah masih abstrak, dalam menelaah hukum yang masih
abstrak tersebut digunakan proses yang disebut sebagai
ijtihad. Salah satu jenis ijtihad dalam beristinbat yaitu
menggunakan sadd adzari’ah. Sadd al-dzari’ah yang
merupakan salah satu metode umumnya diaplikasikan
terhadap perkara-perkara yang sifatnya kontemporer, salah
satu perkara kontemporer yang ditelaah penulis
menggunakan pendekatan sadd al-dzari’ah adalah
penyesuaian barisan shaf dalam shalat fardhu. Penelitian ini
merupakan penelian kualitatif studi pustaka, sifat penelitian
deskriptif. Sumber data primer dalam penelitian yaitu buku
dan artikel ilmiah. Rumusan masalah dalam penelitian
bagaimana pengaplikasian sadd al-dzari’ah terhadap perkara
kontemporer yakni penyesuain barisan shaf dalam shalat
fardhu?. Hasil penelitian ditemukan bahwa dalam keadaan
tertentu penyesuaian barisan dalam shalat berjamaah
dibolehkan.
Kata Kunci: Penerapan sadd al-Dzari’ah, ijtihad,
kontemporer.

mailto:dzulfiqri357@gmail.com,
mailto:isniyatinfaizah@iainutuban.ac.id


170

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

melaksanakan hukum tersebut. Berbagai permasalahan yang timbul pasca
wafatnya Rasulullah saw. merupakan suatu kompleksitas yang menjadi
objek kajian tersendiri bagi para ahli hukum.Disebabkan ketika hidupnya
setiap persoalan yang diadukan, para sahabat langsung merujuk kepada
Rasulullah. Dari kejadian tersebut, para sahabat dan ahli hukum islam
dituntut untuk berpikir kritis dan inovatif dalam menetapkan sebuah
hukum untuk menghadapi persoalan umat. Salah satu solusi yang mereka
lakukan adalah dengan melakukan ijtihad baik secara pribadi maupun
kolektif sehingga apa yang diketahui dapat pula diketahui secara
bersama1.

Seiring berkembangnya zaman, para ahli hukum islam dalam
berijtihad menggunakan berbagai metode dalam mengistinbatkan sebuah
hukum, penggunan metode istinbat digunakan disebabkan hukum islam
yang ditelaah masih bersifat abstrak sehingga tugas para mujtahid adalah
bagaimana mengungkapkan hukum yang masih abstrak. Untuk
menemukannya dilakukanlah sebuah proses dan adapun proses tersebut
disebut sebagai ijtihad2. Mujtahid dalam berijtihad umumnya
berpedoman menggunakan 4 (empat) metode yang wajib digunakan
dalam mengistinbatkan hukum, ketika telah menggunakan keempat
metode tersebut dan tidak menemukan titik terang terhadap persoalan
yang dihadapkan para fuqaha menggunakan ijtihad atau metode lain
dalam beistinbath. Setiap perintah mesti dikerjakan dan setiap larangan
wajib dijauhi dan ditinggalkan. Setiap dari keduanya mesti ada perantara
yang mengantarkan kepada perbuatan itu, baik itu perintah maupun
larangan, maka metode ini disebut sebagai saddu adzari’ah yang perlu
diperhatikan oleh manusia agar dapat memenuhi berbagai perintah dan
larangan demi terwujudnya hukum islam yang mencapai taraf
kemaslahatan.

Tulisan-tulisan terdahulu yang memiliki kaitan dengan judul tulisan
penulis yaitu tulisan Hifdhotul Munawaroh3 berjudul Sadd Al-Dzari'at
Dan Aplikasinya Pada Permasalahan Fiqh Kontemporer. Dalam hasil

1 Johnson Kawakib dan Hafdz Syuhud, “Implementation of the Concept of Saddu
adzari’ahin Islamic Law (Perspective of Ibn Al-Qayyim Al-Jauziyah and IbnHazm),”
International Journal of Philosophy 9, no. 4 (2021): hlm. 193,
https://doi.org/10.11648/j.ijp.20210904.13.
2 Kawakib dan Syuhud, hlm. 193.
3 Hifdhotul Munawwaroh, “SADD AL- DZARI’AT DAN APLIKASINYA PADA
PERMASALAHAN FIQIH KONTEMPORER,” Ijtihad : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 12,
no. 1 (10 April 2018): 63, https://doi.org/10.21111/ijtihad.v12i1.2584.



171

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

temuannya penulis merujuk pada pengaplikasian sadd dzari'ah mengenai
kloning terhadap manusia yang mana rujukannya berdasarkan fatwa
yang dikeluarkan Majma’ Buhus Islamiyab Al-Azhar. Kemudian tulisan
Sri Mulyani4 berjudul Sadd Al-Dzariat dan Korelasinya pada
permasalahan COVID-19 (Shaf Distance), temuan dalam hasil tulisannya
hukum shaf distance diperbolehkan kemudian penulis menambahkan
masalahh baru dengan menghubungkan sadd adzari’ah dengan
mengkorelasikan nikah beda agama dengan shaf distance. Terakhir ada
tulisan Muhammad Suud5 berjudul Saddu Zara'i sebagai Sumber Hukum
Islam dan Penerapannya terhadap Problematika Kontemporer.6 rumusan
masalah dalam tulisan penerapan saddu zara'i dalam perkara
kontemprorer. hasil temuan penulis menerangkan penerapan sadd
adzari’ah secara umum diantarnya 1) persoalan Pengaturan Jamaah Haji
bahwa Pemerintahan Arab Saudi dalam membatasi kuota jamaah haji
bertujuan untuk mencegah terulangnya insiden Mina, dimana banyak
korban jiwa akibat bedesak-desakan dalam melempar jumrah. 2) larangan
terhadap warga asing memangku jabatan, terkhusus jabatan menjadi
anggota bersenjata. pelarangan tersebut untuk mencegah rahasia negara
bocor ke negara lain terkhusus ke negara musuh. 3) Kebijakan dalam
penentuan harga pasar barang dagangan oleh pemerintah. kebijakan
dibuat untuk mencegah pedagang menentukan harga dagangan
memberatkan konsumen.

Berdasarkan tulisan terdahulu, tulisan yang memiliki keterkaitan
dengan tulisan penulis yaitu tulisan Sri Mulyani berjudul Sadd Al-Dzariat
dan Korelasinya pada permasalahan COVID-19 (Shaf Distance).
Sedangkan yang membedakan tulisan penulis dengan tulisan tersebut
adalah tulisan penulis berfokus dalam menganalisis perkara kontemporer

4 Sri Mulyani, “SADD AL- DZARI’AT DAN KORELASINYA PADA PERMASALAHAN
COVID-19 (SHAF DISTANCE),” SYARIAH: Journal of Islamic Law 2, no. 2 (26 September
2020): 1, https://doi.org/10.22373/sy.v2i2.131.
5 Muhammad Suud, “Saddu Zarai’ sebagai Sumber Hukum Islam dan Penerapannya
terhadap Problematika Kontemporer,” An-Nawazil: Jurnal Hukum dan Syariah Kontemporer
2, no. 2 (t.t.).
6 Agus Hermanto. "Peran ‘Illat dalam Ijtihad Hukum Islam." Ijtimaiyya: Jurnal
Pengembangan Masyarakat Islam 11.1 (2018): 91-116. dan Agus Hermanto. "Konsep
maslahat dalam menyikapi masalah kontemporer (Studi Komparatif al-Tufi dan al-
Ghazali)." Al-'Adalah 14.2 (2017): 433-460. Hermanto, Agus. SADD AL-DZARI’AH
Interpretasi Hukum Syara’terhadap Beberapa Hal tentang Larangan Perkawinan. CV. Mitra
Cendekia Media, 2022.



172

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

dengan menggunakan pendekatan Sadd Adzari’ah dengan subjek
pembahasan pengaturan barisan dalam shalat berjamaah.
Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian
pustaka (library research), pendekatan yang digunakan dalam penelitian
yaitu pendekatan Saddu Dzari’ah. Penelitian ini bersifat deskriptif.
Sumber data primer dalam penelitian diperoleh melalui artikel ilmiah dan
buku. Analisis data yang digunakan dalam penelitian menggunakan
metode induktif. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini
bagaimana pengaplikasian sadd adzari’ah dalam perkara kontemporer?.
Tujuan penulisan untuk mendeskripsikan manfaat dan relevansi dari
penggunaan metode Sadd Adzariah dalam menangani perkara
kontemporer.
Hasil dan Pembahasan
Pengertian Sadd al-Dzari’ah

Saddu adzari’ah merupakan 2 padanan kata yang terdiri dari kata

Saddu ( دّ ُ) dan Adzari’ah .(الذريعة) Kata sadd bermakna menutup

sedangkan kata adzari’ah bermakna sarana, tujuan, dan jalan7. Dalam
pengertian ilmu ushul fiqh Sadd adz-dzari’ah adalah “Satu masalah
tampaknya mubah, tetapi ada (kemungkinan) bisa menyampaikan kepada
perkara yang terlarang (haram)”.

مَضَرّة ََوْ ةة َّ ََ وْ مَ عََى ةِ ةِ ََ وْ َِ الو ةِ وْ مَُ وِ َِ الو ةِ وْ رْ ال ََ إة
ةِ ب َِ رّ َْ يَََُُ ما دِّ ََ مَمَ

“Mencegah segala sesuatu (perkataan maupun perbuatan) yang
menyampaikan pada sesuatu yang dicegah/dilarang yang mengandung kerusakan
atau bahaya.”

Menurut Asy-Syatibi Saddu adzari’ah adalah ََ اة ةَ ََ ََ وْ مَ هَْ ماَ َِ رُ َْ الَُر
ة َّ ََ وْ مَ “melaksanakan suatu pekerjaan yang semula mengandung

kemaslahatan menuju pada suatu kerusakan (kemafsadatan)”8 sedangkan
menurut Wahbah az-Zuhaili perbuatan tersebut dapat dilarang atau tidak
bergantung pada konsep bahwa perbuatan tersebut memiliki potensi

7 Louis Ma’luf, Al-Munjid fi Al-Lughah Wa Al-A’lam, 1986 ed. (Beirut: Dar al-Masyriq, t.t.),
hlm. 324.
8 Andewi Suhartini, “Ushul Fiqh,” Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kemenag RI, 2012,
hlm. 156.



173

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

untuk menjadi sarana terjadinya perbuatan yang sejatinya dilarang9.
Ditarik sebuah kesimpulan bahwa saddu adzari’ah adalah sebuah metode
dalam hukum islam untuk mengistinbatkan hukum dengan mencegah
atau menutupi tujuan terhadap perbuatan yang nampaknya dianggap
baik/ mubah tetapi dapat menimbulkan sebuah mafsadah atau sesuatu
yang dilarang. Contoh 1) Berinfaq dan menyedekahkan harta merupakan
perbuatan baik, akan tetapi berinfaq atau bersedekah tersebut akan
menjadi suatu yang dilarang dan mesti dicegah, jika perbuatan tersebut
dilakukan atas dasar ingin diketahui orang banyak atau ingin
mempublikasikan perbuatan baik tersebut. 2) Menjadi imam saat
memimpin shalat merupakan suatu pekerjaan yang mulia. Tetapi jika
imam masjid dalam bacaan surah dalam shalat menambahkan panjang
bacaan huruf yang tidak sesuai dengan hukum tajwid sehingga membuat
makmum merasa terganggu maka perbuatan imam masjid tersebut mesti
dicegah dan diperingati. 3) Seseorang telah dibebankan kewajiban untuk
membayar zakat jika telah sampai haulnya. Perbuatan tersebut akan
menjadi mafsadah dan mesti dicegah jika tenggang waktu untuk
membayar zakat telah dekat haul namun seseorang tersebut
menghibahkan hartanya kepada anak untuk menghindari kewajiban
membayar zakat. Hibah merupakan perbuatan baik namun menjadi
mafsadah jika digunakan dengan tujuan untuk menghindar dari
kewajiban membayar zakat.

Terdapat salah satu kaidah dari Saddu adzari’ah yaitu ََةة سُو ةُ َْ َُ وْ َُ ََ مَا
وّعةا ََ عِ وْ َْومَُ عٍ سو ََ ََ اة ةًا ةّيوُ َْوَ “Sesuatu yang menjadi perantara dan jalan kepada

sesuatu yang terlarang pada syara”. Dari kaidah Saddu adzari’ah dapat
dipahami bahwa tujuan syara’ untuk mendatangkan sebuah maslahat
terhadap manusia dan mencegah mafsadah10. Berdasarkan tujuan kaidah
tersebut segala tingkahlaku perbuatan manusia semestinya dapat
diketahui dan dipahami. Perbuatan yang bisa mendatang manfaat
maslahat sehingga perbuatan-perbuatan yang bisa mengarahkan pada
sifat mafsadah dapat dicegah dan dihindari.

Menurut Abu Zahra yang bernama lengkap Muhammad Abu Zahra

9 Faridatus Syuhadak dan Badrun Badrun, “PEMIKIRAN WAHBAH AL-ZUHAILY
TENTANG AHKAM AL-USRAH,” De Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah 4, no. 2 (30
Desember 2012): hlm. 166, https://doi.org/10.18860/j-fsh.v4i2.2985.
10 T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1990), hlm.
320.



174

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

dan Nasrun Harun mengartikan Adzari’ah sebagai wasilah atau jalan
kepada sesuatu yang dilarang sedangkan menurut Ibnu Taimiyah
Adzari’ah adalah suatu perbuatan yang tampak zahirnya boleh tetapi
dapat mengarahkan kepada perbuatan yang terlarang atau diharamkan11.
Dalam aspek metodologi hukum islam Saddu Adzari'ah merupakan
usaha yang dilakukan dengan sungguh-sungguh oleh mujtahid dalam
menentukan hukum dengan melihat konsekuensi hukum yang timbul,
baik itu dalam bentuk penghambatan atau pencegahan terhadap suatu
perantara atau jalan yang dapat menyebabkan kerusakan.12.

Beberapa pendapat terkait azari’ah oleh para ahli dapat ditarik sebuah
kesimpulan bahwa azari’ah dalam pengertian secara khusus adalah suatu
jalan atau perantara yang mengantarkan kepada perbuatan terlarang
sehingga menimbulkan akibat hukum yang dihukumi haram meskipun
secara zahir menampakkan kebolehan.
Kehujjahan Sadd al-Dzari’ah

Landasan hukum saddu adzari’ah pada dasarnya tidak diungkapkan
secara qath’I dalam nash maupun ijma’ ulama terkait penggunaan saddu
adzari’ah, akan tetapi dapat ditemukan beberapa nash yang
mengindikasikan secara implisit dasar hukum saddu adzari’ah,
diantaranya;

Pertama, pada QS. Al-An’am ayat 108 dengan intisari bahwa ayat ini
mengingatkan khususnya dikalangan muslim untuk tidak mencela atau
mencaci-maki tuhan-tuhan yang disembah oleh orang lain selain Allah.
Allah mengingatkan bahwa jika kaum muslim mencela sesembahan
mereka dengan cara yang tidak layak, mereka juga akan mencela Allah
tanpa pengetahuan yang benar. Oleh karena itu, ayat ini juga menegaskan
bahwa setiap umat memiliki keyakinan dan amal perbuatan mereka
sendiri, dan mereka semua akan kembali kepada-Nya di hari kiamat. Dan
Allah akan memberitahu mereka tentang apa yang telah mereka kerjakan
selama hidup di dunia.

Kedua, dalam Hadist diriwayatkan oleh Ma'mar bin Abu Ma'mar salah
satu Bani Adi bin Ka'b, berkata Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda, "Tidaklah
seseorang menimbun barang, kecuali telah berbuat salah." Kemudian aku

11 Intan Arafah Intan Arafah, “Pendekatan Sadd Adz-Dzari’ah Dalam Studi Islam,” Al -
Muamalat: Jurnal Hukum dan Ekonomi Syariah 5, no. 1 (26 September 2020): hlm. 72.,
https://doi.org/10.32505/muamalat.v5i1.1443.
12 Ummu Isfaroh Tiharjanti, Penyakit Genetik Karier Resesif dalam Perkawinan Inbreeding
(Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2003), hlm. 27.



175

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

katakan kepada Sa'id; sesungguhnya engkau menimbun. Ia berkata; dan
Ma'mar pernah menimbun. Abu Daud berkata; dan aku bertanya kepada
Ahmad; apakah hukrah itu? Ia berkata; sesuatu yang padanya terdapat
kehidupan manusia. Abu Daud berkata; Al Auza'i berkata; muhtakir
adalah orang yang datang ke pasar untuk membeli apa yang dibutuhkan
orang-orang dan menyimpannya. Berdasarkan konteks percakapan
konteks percakapan antara Abu Daud, Sa'id, dan Ma'mar, Sa'id ditegur
karena menimbun barang. Namun, Sa'id memberikan alasan bahwa
Ma'mar juga pernah menimbun. Kemudian Abu Daud bertanya kepada
Ahmad tentang makna "hukrah" dalam konteks ini, dan Ahmad
menjelaskan bahwa "hukrah" merujuk pada sesuatu yang penting bagi
kehidupan manusia. Dalam penjelasan terakhir, Al Auza'i menyebutkan
bahwa "muhtakir" adalah orang yang datang ke pasar untuk membeli
barang yang dibutuhkan orang lain dan menyimpannya. Ini menunjukkan
bahwa menimbun barang dengan niat membantu orang lain atau
memenuhi kebutuhan masyarakat dapat diterima, sedangkan menimbun
barang tanpa alasan yang jelas dianggap tercela. Jadi, simpulan dari hadis
ini adalah menimbun barang secara berlebihan tanpa kebutuhan yang
jelas dianggap sebagai perbuatan yang salah, sementara menimbun
barang dengan niat membantu orang lain atau memenuhi kebutuhan
masyarakat dapat diterima.

Ketiga, Berdasarkan kaidah fiqh مٌ اَّ ََ َْ َُ َُ� اَّةٌ احوَ ََ إة ََََا مَا “Apa yang membawa

kepada haram maka hal tersebut juga haram hukumnya”13 kemudian َِ ََرو
ةِ َْالة َِ الو ةِ وَ ََ عَََى مٌ رّ ًَ مَ ةّ ةُ ا َْ َِ الو “Menolak kerusakan lebih diutamakan

daripada menarik kemaslahatan”14. Dari kaidah tersebut dapat ditarik
sebuah pemahaman bahwa segala perbuatan dan perkataan yang
dilakukan oleh seorang mukallaf dapat mengarah kepada hal yang
terlarang dalam syariah. Terkadang, perbuatan tersebut dapat terjadi
tanpa melalui perantara yang jelas, dan hasilnya dapat menimbulkan
kerusakan atau mafsadat. Misalnya pembunuhan, pemerkosaan,
pencurian. Ada juga tidak mengarah dengan sendirinya akan tetapi

13 H.A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan
Masalah-Masalah Yang Praktis., Edisi Pertama (Jakarta: Prenadamedia Group, 2006), hlm.
32.
14 Muhammad Ishom, “Virus Corona dan Pembelajaran Kaidah Fiqih bagi Publik,” 21
April 2020, https://www.nu.or.id/opini/virus-corona-dan-pembelajaran-kaidah-fiqih-
bagi-publik-hOM0K.



176

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

terdapat perantara sehingga menjurumuskan pada sesuatu yang lain yang
menghasilkan kerusakan atau mafsadah. Semisal berkhalwat tidak
menjadi sebab terciptanya sebuah keturunan akan tetapi menjadi
perantara yang mengarah pada perbuatan zina sehingga menimbulkan
kerusakan.

Terdepat beberapa contoh yang menjadi turunan dalam berijtihad
sebagai berikut15:

Pertama, Tidak diperbolehkan menggali sumur di jalanan umum
karena dapat menimbulkan bahaya tergelincir dan jatuh bagi orang lain,
sehingga mafsadat terjadi.

Kedua, Tidak diperbolehkan menjual buah anggur kepada pembuat
khamr karena dapat menyebabkan buah anggur diolah menjadi minuman
yang memabukkan, yang berpotensi menimbulkan mafsadat.

Ketiga, Tidak diperbolehkan memperjualbelikan senjata di daerah
yang sedang dalam konflik karena dapat memperluas dan memicu
keributan serta perseteruan, yang berpotensi menyebabkan pertumpahan
darah akibat konflik yang saling bermusuhan.

Berdasarkan dari contoh dalam metode berijtihad diatas dapat
dipahami bahwa segala perbuatan yang arahnya jelas dapat menyebabkan
kemafsadatan menjadi sebuah kewajiban untuk menghindarinya, sebagai
upaya untuk mencegah kerusakan yang ditimbulkan.
Kriteria terkait Sadd al-Dzari’ah

Terdapat beberapa kriteria dalam menetapkan hukum yang dapat
menjadi perantara atau jalan menuju keharaman yang dijadikan sebagai
tujuan. Diantaranya16: Pertama, Tujuan. Jika tujuannya diwajibkan maka
jalannya juga wajib, jika tujuannya dilarang maka jalannya pun dilarang.
Kedua, Niat (Motif). Jika niat mencapai kehalalan maka sarananya juga
halal, jika niatnya mencapai keharaman maka sarananya pun juga haram.
Ketiga, Akibat dari perbuatan. Jika akibat perbuatan yang dikerjakan
menghasilkan kemaslahatn, maka perantara atau jalannya dibolehkaan
untuk dikerjakan. Tetapi jika akibat perbuatan yang dikerjakan
menghasilkan kemafsadatan atau kerusakan, maka jalannya tidak
diperbolehkan untuk dikerjakan.

15 Nurdhin Baroroh, “METAMORFOSIS ‘ILLAT HUKUM’ DALAM SAD ADZ-
DZARI’AH DAN FATH ADZ-DZARIAH (SEBUAH KAJIAN PERBANDINGAN),” Al-
Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 5, no. 2 (1 Maret 2018),
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426.
16 Sharmin Syukur, Sumber-Sumber Hukum Islam (Surabaya: Al-Ikhlas, 1993), hlm. 112.



177

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

Berdasarkan jenis kriteria yang disebutkan ditarik sebuah kesimpulan
bahwa dalam menetapkan sebuah hukum mengenai saddu adzari’ah
terdapat beberapa indikasi yang mesti diperhatikan yaitu tujuan, niat dan
akibat dari perbuatan. Sehingga dengan adanya indikasi tersebut dapat
membantu mujtahid dalam membuat istinbath hukum berdasarkan saddu
adzari’ah.

Terdapat pengolompokan Saddu adzari’ah dari beberapi aspek, para
ulama juga ikhtilaf dalam menentukan pengolompokkan dari saddu
adzari’ah, diantara pengelompokan tersebut :

Jika ditinjau dari bentuknya adzari’ah ada 217, yaitu: Peratama, Prinsip
yang menegaskan bahwa penggunaan sarana atau alat tertentu dilarang
karena berpotensi menimbulkan kerusakan atau mafsadat. disebut
sebagai sad adzari’ah. Dalam sad adzari'ah, penggunaan sarana tersebut
menjadi tidak diperbolehkan karena efek negatifnya yang dapat timbul.
Kedua, Prinsip yang menyatakan bahwa penggunaan dan pengambilan
sarana diperbolehkan jika dapat mengarah pada kemaslahatan. Maka ini
disebut sebagai fath adzar’ah. Dalam fath adzari'ah, penggunaan sarana
diizinkan karena potensinya untuk memberikan manfaat yang diharapkan.

Dilihat dari segi dampak yang ditimbulkkan, ibnu qayyim membagi
saddu adzari’ah menjadi 4 bagian18: Pertama, Dzariah yang secara intrinsik
membawa kepada kerusakan, seperti minuman keras yang dapat merusak
akal dan tindakan zina yang dapat menyebabkan kerusakan keturunan.
Kedua, Dzariah yang sebenarnya diperbolehkan (mubah), namun
tujuannya mengakibatkan kerusakan, misalnya secara tidak sengaja
mencela ibadah agama orang lain. Ketiga, Dzariah yang sebenarnya
diperbolehkan (mubah) dan tujuannya tidak mengarah pada kerusakan,
tetapi sering kali menyebabkan kerusakan yang lebih besar daripada
manfaatnya, seperti seorang istri yang berhias saat masih dalam masa
iddah setelah ditinggal mati oleh suaminya. Keempat, Dzariah yang
semula diperbolehkan (mubah) tetapi terkadang menghasilkan kerusakan
yang lebih kecil daripada kebaikannya, seperti melihat wajah calon istri
yang dipinang oleh kekasihnya.

17 Nurdhin Baroroh, “METAMORFOSIS ‘ILLAT HUKUM’ DALAM SAD ADZ-
DZARI’AH DAN FATH ADZ-DZARIAH (SEBUAH KAJIAN PERBANDINGAN),” Al-
Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 5, no. 2 (1 Maret 2018): hlm. 294,
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426.
18 H.A Basiq Djalil, Ilmu Ushul Fiqih (Satu Dan Dua), Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2010),
hlm. 166.



178

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

Berdasarkan 4 jenis saddu adzari’ah yang ditinjau dari segi dampak
yang ditimbulkan sebagaimana dikemukakan oleh ibnu qayyim, dapat
ditarik sebuah pemahaman bahwa segala bentuk dzariah yang zahirnya
dinilai mubah, namun jika ujung dari perbuatan terindikasi
menampakkan kerusakan baik dampak kerusakan yang ditimbulkan kecil
maupun besar saddu adzari’ah dalam hal ini mencegah atau melarang
perbuatan tersebut untuk dilakukan. Dari segi tingkat kerusakan yang
ditimbulkan, Abu Ishak al-syatibi membagi saddi dzar’iah menjadi 4
macam19: Pertama, Dzariah yang membawa kerusakan secara pasti.
Misalnya mendirikan sebuah pabrik disekitar perairan yang sering
digunakan warga untuk keperluan hidup maupun dijadikan sebagai mata
pencaharian, atau menggali lubang depan halaman rumah orang lain
pada waktu tengah malam. Kedua, Dzariah yang kemungkinan besar
mengakibatkan kerusakan. Misalnya menjual anggur kepada pabrik
minuman atau menjual pisau tajam kepada penjahat yang sedang mencari
musuhnya. Ketiga, Perbuatan yang jarang menimbulkan kerusakan atau
larangan, dalam hal ini perbuatan yang apabila dikerjakan belum tentu
mengandung kerusakan. Misalnya menggali lubang dikebun sendiri yang
jarang dilalui orang atau jual beli makanan. Keempat, Perbuatan yang pada
dasarnya dibolehkan karena mengandung kemaslahatan, tetapi dari
pelaksanaannya terdapat kemungkinan membawa kepada sesuatu yang
dilarang. Misalnya penggunaan kredit, terdapat ikhtilaf dari ulama
mengenai penggunaan kredit ini. Menurut Imam Syafii dan Imam Abu
Hanifa dari penggunaan kartu kredit dalam jual beli dibolehkan selama
telah memenuhi syarat dan rukun dalam jual beli, sedangkan imam
ahmad bin hanbal dan imam Malik mengharamkan jual beli
menggunakan kredit karena dalam praktik jual belinya kemungkinan
mengandung riba.20

Pernyataan al-syatibi yang membagi saddu adzari’ah berdasarkan
tingkat kerusakan yang ditimbulkan, dapat disimpulkan bahwa segala
bentuk perbuatan yang mengakibatkan perbuatan tersebut merugikan
orang lain baik tingkat kerusakannya rendah maupun besar, maka
berdasarkan fungsi saddu adzari’ah melarang perbuatan tersebut untuk
dikerjakan.

19 Djalil, hlm.135.



179

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

Pendapat Ulama Mengenai Sadd al-Dzari’ah sebagai Metode
Beristinbath

Ada beberapa kalangan ulama ikhtilaf terkait penggunaan saddu
adzari’ah sebagai metode dalam menemukan hukum, ikhtilaf tersebut
disimpulkan dalam bentuk penggolongan. Sebagai berikut21:
1. Golongan yang menerima sepenuhnya

Para ulama yang menerima saddu adzari’ah dijadikan sebagai
metode dalam beristinbath yaitu mayoritas ulama mengutamakan
faktor manfaat dan mudarat sebagai pertimbangan dalam
menetapkan hukum, meskipun terdapat perbedaan dalam tingkat
penerimaannya.Ulama yang pada umumnya melegalitaskan saddu
adzari’ah sebagai metode dalam beristinbath yaitu Kalangan
Malikiyah dan hanabilah22. Alasan mereka karena adanya ayat-ayat
alqur’an yang menerangkan konsep dari saddu adzari’ah salah
satunnya dalam QS. Al-An’am (6) : 108. Pada dasarnya memaki
sesembahan selain Allah dibolehkan tetapi adanya larangan dalam
memaki sesembahan selain Allah dalam islam, dikhawatirkan adanya
balasan dari mereka (non muslim) dengan memaki Allah dengan
melampaui batas tanpa ilmu. Dari perumpamaan tersebut dapat
dipahami bahwa pada umumnya perbuatan-perbuatan yang
dicontohkan dasar hukumnya dibolehkan akan tetapi karena bisa
menimbulkan mafsadat sehingga perbuatan tersebut pada akhirnya
dihukumi terlarang untuk dikerjakan.

2. Golongan yang tidak menerima sepenuhnya.
Ulama yang tidak menerima sepenuhnya saddu adzari’ah sebagai

metode dalam beristinbath, ada pada kalangan mazhab Hanafi dan
mazhab Syafii. Kelompok ini menolak saddu adzari’ah sebagai
metode dalam berisitinbath pada kasus tertentu23. Wahbah Az-zuhaily
menerangkan bahwa Imam Hanafi dan Syafii terkadang dalam
kondisi tertentu menggunakan saddu adzari’ah. Sebagai contoh imam
syafii melarang seseorang mencegah air mengalir ke sawah dan
perkebunan, larangan imam Syafii tersebut berdasarkan prinsip
saddu adzari’ah yaitu tindakan mencegah mendapatkan sesuatu yang

21 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, ed. oleh Budi Permadi, trans. oleh Abdul
Hayyie Al-Kattani, vol. 2 (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 888.
22 Ibrahim bin Mahna bin Abdillah Mahanna, Sadd Dzarai’ ‘Inda Syaikh Islam ibnu
Taimiyyah (Riyadh: Dar Al-Fadhilah, 2004), hlm. 66-68.
23 Mahanna, hlm. 79-80.



180

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

dihalalkan oleh Allah dari perbuatan yang menghalalkan sesuatu
perbuatan yang diharamkan oleh Allah. Karena air tersebut
merupakan rahmat dari Allah yang dihalalkan bagi siapa saja24.

Contoh lain imam Syafii membolehkan bagi orang yang sakit
untuk tidak melaksanakan shalat jumat dan menggantikan dengan
shalat dhuhur. Akan tetapi dalam pelaksanaannya dikerjakan secara
sembunyi-sembunyi untuk menghindari terjadinya fitnah karena
meninggalkan shalat jumat. Selanjutya, contoh dari imam Abu Hanifa
menggunakan saddu adzari’ah, Larangan terhadap perempuan yang
masih dalam masa iddah karena ditinggal mati suaminya, agar tidak
berhias, memakai wangi-wangian dan sesuatu yang lain yang dapat
menarik perhatian dari laki-laki. Perbuatan tersebut atas dasar saddu
adzari’ah agar terhindar dari perbuatan yang dilarang.

3. Golongan yang menolak saddu adzari’ah sebagai metode dalam
beristinbath.

Golongan yang menolak saddu adzari’ah sebagai metode dalam
beristinbath adalah kalangan Mazhab Zhairi. Mazhab ini pada
dasarnya beristinbath dengan memahami makna secara tekstual
(zahir al-lafzh)25, dan mazhab ini hanya beristinbath menggunakan
alquran dan hadist sedangkan metode lain salah satunya metode
dengan konsep saddu adzari’ah mereka menolaknya. Terdapat
beberapa alasan mazhab zhairi menolak saddu adzari’ah26: Pertama,
dalam konteks ijtihad, pendekatan sad adzari'ah didasarkan pada
pertimbangan kemaslahatan, sedangkan pendekatan zhairiyyah
menolak ijtihad berdasarkan ra'yu (pendapat pribadi). Kedua, hukum-
hukum syara' dalam pandangan zhairiyyah ditetapkan berdasarkan
Al-Qur'an dan hadis, sementara dalam sad adzari'ah, penetapan
hukum tidak secara langsung mengacu pada nash (teks syara') dan
ijma' (konsensus ulama).
Berdasarkan pendapat dari beberapa golongan ulama diatas dapat

dipahami bahwa umumnya para mujtahid khususnya ulama imam

24 Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Maqasid asy-Syar’iyyah ‘inda Imam Asy-Syafi (Qahirah: Dar
as-Salam, 2014), hlm. 248.
25 Munawwaroh, “SADD AL- DZARI’AT DAN APLIKASINYA PADA
PERMASALAHAN FIQIH KONTEMPORER,” hlm. 76.
26 Hanif, “Kehujjahan Sadd Al-Żari’ah Sebagai Dalil Hukum Islam (Studi Perbandingan
antara Mazhab Maliki, Syafi’i dan Zhahiri),” Kehujjahan Sadd Al-Żari’ah Sebagai Dalil
Hukum Islam (Studi Perbandingan antara Mazhab Maliki, Syafi’i dan Zhahiri),” (Skripsi,
Aceh, UIN Ar-Raniry, 2021), hlm. 33.



181

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

mazhab menerima dan kadang menggunakan saddu adzari’ah sebagai
metode dalam beristinbath, disebabkan salah satu objek dari penetapan
hukum menggunakan saddu adzari’ah adalah untuk mencegah atau
menutup jalan terhadap perbuatan yang menimbulkan mafsadah
sehingga manfaat dari pencegahan tersebut untuk memunculkan
kemaslahatan. Adapun golongan mujtahid yang menolak saddu adzari’ah
digunakan sebagai metode dalam beristinbath, dikarenakan kelompok
mujtahid tersebut beristinbath dengan metode zhahir allafdz yaitu metode
yang menilai secara tekstual sehingga sumber hukum yang dijadikan
bahan acuan adalah Al-Qur’an dan Hadits dengan tidak menerima
perkembangan metode-metode lain yang dikembangkan oleh para
mujtahid.
Pengaplikasian Sadd al-Dzari’ah terhadap Perkara Kontemporer.

Aktivitas kehidupan masyarakat di zaman kontemporer sangat
beragam juga bersifat dinamis seiring perkembangan zaman, sehingga
dari berbagai aktivitas beragam tersebut terkadang menimbulkan sebuah
persoalan dengan tingkatan yang berbeda-beda sampai pada taraf
kompleks. Pun demikian dari berbagai persoalan yang muncul
hukumpun dituntut bersifat dinamis mengikuti perkembangan zaman
agar dapat menyelesaikan setiap persoalan yang muncul dikalangan
masyarakat. Oleh karena itu, untuk dapat mengembangkan hukum agar
bisa menjawab persoalan yang mengikuti perkembangan zaman atau
bersifat kontemporer, para mujtahid selaku pemberi fatwa, dituntut agar
dapat mengembangkan khazanah keilmuan sehingga dapat menjawab
persoalan sesuai tuntutan perkembangan zaman. Setiap persoalan dalam
menetapkan hukumnya pun para mujtahid mesti pada taraf kehati-hatian,
sehingga penetapan hukum yang diterbitkan atas setiap persoalan
mengedepankan kemaslahatan.

Diantara perkara kontemporer yang muncul dikalangan masyarakat
yaitu Penyesuaian Barisan dalam Shalat Berjamaah di Masa Pandemi
Penyesuaian Barisan (Shaf) dalam Shalat Berjamaah di Masa Pandemi. Di
ketahui barisan (shaf) dalam shalat berjamaah umumnya berdasarkan
sunnah Rasulullah adalah rapat atau tidak renggang, akan tetapi di masa
pandemi terdapat beberapa penyesuaian bahkan terdapat imbauan untuk
sementara waktu tidak melaksanakan shalat berjamaah dikarenakan
dampak pandemi yang belum redah. Untuk mengatasi kerinduan
masyrakat untuk shalat di masjid secara berjamaah dapat dilaksanakan



182

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

dengan catatan setelah pandemi reda dengan catatan salah satunya pasien
yang terjangkit wabah telah sehat dan efek mutasi dari pandemi
berkurang. Di sisi lain, setelah dibolehkannya masyarakat untuk
melaksanakan ibadah shalat berjamaah di masjid terdapat beberapa
catatan dalam hal ini penyesuaian untuk melaksanakan shalat berjamaah
disebabkan wabah pandemi belum hilang sama sekali ditengah-tengah
masyarakat. Salah satu catatan dari penyesuaian ibadah berjamaah di
masjid adalah pengaturan barisan shaf yang mesti dilonggarkan atau
berjarak. Dari perkara tersebut, terdapat beberapa tahapan penyelesaian
berdasarkan perspektif saddu adzari’ah sebagai salah satu metode
ijtihad.27

Penyelesaian dapat diketahui berdasarkan definisi, indikator dan
kaidah dari saddu adzari’ah. 1) definisi sad azariah itu sendiri mencegah
perbuatan yang dapat menimbulkan kerusakan atau mudarat, wabah
pandemi dalam hal ini memiliki dampak yang lebih banyak mudaratnya
salah satunya adalah mutasi penyebaran yang begitu cepat dari mudarat
tersebut mesti dicegah. 2) di tinjau dari indikator saddu adzari’ah yang
dijadikan sebagai rujukan yang menjadi sebab perbuatan dilarang ada 3
(tiga) yaitu niat, tujuan dan akibat perbuatan. Dari indikator tersebut yang
sesuai dengan dibolehkannya penyesuaian barisan shalat berjamaah
adalah ditinjau dari akibat perbuatan, jika akibat perbuatan tersebut
menciptakan sebuah kemaslahatan maka aturan penyesuaian barisan
shalat berjamaah dibolehkan.

Kemaslahatan yang dihasilkan dengan adanya pelonggaran shalat
berjamaah di masjid salah satu diantaranya mencegah penyebaran mutasi
wabah karena satu dampak yang menyebabkan mutasi penyebaran
wabah cepat menular adalah kurangnya menjaga jarak. Dari hal tersebut,
maka penyesuaian barisan ibadah shalat berjamaah di masjid dengan
ditinjau dari salah satu indikator saddu adzari’ah yaitu melihat akibat
perbuatan yang dihasilkan, sangat dianjurkan dan dibolehkan disebabkan
perbuatan tersebut mencegah terjadinya mutasi penyebaran dan telah
sesuai dengan tujuan maqashid syariah salah satunya menjaga kehidupan
manusia. 3) dari segi kaidah, aturan penyesuaian barisan (shaf) ibadah

27 Elly Uzlifatul Jannah dan Isniyatin Faizah, “Hilah Hukum dan Kemungkinan
Penerapannya dalam Praktik Hibah dan Wasiat”, Vol. 1, No. 2, Februari 2022.
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/alfaruq/issue/archive



183

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

shalat berjamaah di masjid perlu digaris bawahi tidak selamanya aturan

tersebut mesti dijalankan terus menerus, sebagaimana dalam kaidah َري
اْلُاُ الزماُ بَري ,الَُاٌ yang diartikan hukum berubah sesuai dengan

perubahan zaman dan tempat. Berdasarkan kaidah tersebut dapat
disimpulkan bahwa aturan pemberlakuan penyesuaian barisan ibadah
shalat berjamaah di masjid tersebut bersifat terbatas, terbatas dengan
catatan pemberlakuan aturan tersebut tidak akan digunakan jika wabah
pandemi telah berakhir dengan ditandai kasus yang dihasilkan sangat
berkurang serta dalam lingkup Negara hanya beberapa wilayah yang
tersisa dengan kasus dari efek wabah.
Penutup

Berdasarkan definisi, indikator, dan kaidah yang merupakan aspek
dalam menggunakan pendekatan sadd al-dzari'ah, dapat disimpulkan
bahwa penyesuaian dalam pelaksanaan ibadah shalat berjamaah di masjid
dalam konteks wabah pandemi memiliki dasar yang kuat. Definisi sadd
al-dzari'ah mencegah perbuatan yang dapat menimbulkan kerusakan atau
mudarat. Dalam hal ini, wabah pandemi memiliki dampak yang banyak
berpotensi menimbulkan mudarat, termasuk mutasi penyebaran yang
cepat. Oleh karena itu, langkah-langkah pencegahan seperti penyesuaian
barisan shalat berjamaah sangat diperlukan.

Indikator saddu adzari'ah meliputi niat, tujuan, dan akibat perbuatan.
Dalam konteks penyesuaian barisan shalat berjamaah di masjid, indikator
yang relevan adalah akibat perbuatan. Jika penyesuaian tersebut
menghasilkan kemaslahatan, seperti mencegah penyebaran mutasi wabah,
maka penyesuaian tersebut diperbolehkan. Penyesuaian tersebut sesuai
dengan tujuan maqashid syariah, salah satunya menjaga kehidupan
manusia.

Dalam hal kaidah, aturan penyesuaian barisan shalat berjamaah di
masjid tidak harus diterapkan secara terus menerus. Sesuai dengan kaidah

اْلُاُ" الزماُ بَري الَُاٌ "َري (hukum berubah sesuai dengan perubahan

zaman dan tempat), aturan tersebut bersifat terbatas. Pemberlakuan
aturan penyesuaian tersebut dapat dihentikan ketika wabah pandemi
telah berakhir dan kasus yang dihasilkan sangat berkurang, serta hanya
berlaku di wilayah-wilayah tertentu yang masih terdampak wabah.
Dengan demikian, penyesuaian barisan shalat berjamaah di masjid dalam



184

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

konteks wabah pandemi dapat dilakukan dengan tetap memperhatikan
prinsip-prinsip saddu adzari'ah dan sesuai dengan kondisi zaman dan
tempat yang ada.
Referensi
Ahmad Wafaq bin Mukhtar. Maqasid asy-Syar’iyyah ‘inda Imam Asy-Syafi.

Qahirah: Dar as-Salam, 2014.
Andewi Suhartini. “Ushul Fiqh.” Direktorat Jendral Pendidikan Islam

Kemenag RI, 2012.
A Basiq Djalil. Ilmu Ushul Fiqih (Satu Dan Dua). Edisi Revisi. Jakarta:

Kencana, 2010.
A Djazuli. Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam

Menyelesaikan Masalah-Masalah Yang Praktis. Edisi Pertama. Jakarta:
Prenadamedia Group, 2006.

Agus Hermanto. "Peran ‘Illat dalam Ijtihad Hukum Islam." Ijtimaiyya:
Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 11.1 (2018): 91-116.

___. "Konsep maslahat dalam menyikapi masalah kontemporer (Studi
Komparatif al-Tufi dan al-Ghazali)." Al-'Adalah 14.2 (2017): 433-460.

___. SADD AL-DZARI’AH Interpretasi Hukum Syara’terhadap Beberapa Hal
tentang Larangan Perkawinan. CV. Mitra Cendekia Media, 2022.

Elly Uzlifatul Jannah dan Isniyatin Faizah, “Hilah Hukum dan
Kemungkinan Penerapannya dalam Praktik Hibah dan Wasiat”, Vol. 1,
No. 2, Februari 2022. https://ejournal.iai-
tabah.ac.id/index.php/alfaruq/issue/archive

Faridatus Syuhadak dan Badrun Badrun. “PEMIKIRAN WAHBAH AL-
ZUHAILY TENTANG AHKAM AL-USRAH.” De Jure: Jurnal Hukum
dan Syar’iah 4, no. 2 (30 Desember 2012). https://doi.org/10.18860/j-
fsh.v4i2.2985.

Hanif. “Kehujjahan Sadd Al-Żari’ah Sebagai Dalil Hukum Islam (Studi
Perbandingan antara Mazhab Maliki, Syafi’i dan Zhahiri),”) Skripsi,
UIN Ar-Raniry, 2021.

Hifdhotul Munawwaroh. “SADD AL- DZARI’AT DAN APLIKASINYA
PADA PERMASALAHAN FIQIH KONTEMPORER.” Ijtihad : Jurnal
Hukum dan Ekonomi Islam 12, no. 1 (10 April 2018): 63.
https://doi.org/10.21111/ijtihad.v12i1.2584.

Ibrahim bin Mahna bin Abdillah Mahanna. Sadd Dzarai’ ‘Inda Syaikh Islam
ibnu Taimiyyah. Riyadh: Dar Al-Fadhilah, 2004.

Intan Arafah. “Pendekatan Sadd Adz-Dzari’ah Dalam Studi Islam.” Al -
Muamalat: Jurnal Hukum dan Ekonomi Syariah 5, no. 1 (26 September
2020): 68–86. https://doi.org/10.32505/muamalat.v5i1.1443.

https://doi.org/10.18860/j-fsh.v4i2.2985
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v4i2.2985
https://doi.org/10.21111/ijtihad.v12i1.2584
https://doi.org/10.32505/muamalat.v5i1.1443


185

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 4, No. 2,Oktober, 2023, ISSN. 2809 - 3402

Johnson Kawakib dan Hafdz Syuhud. “Implementation of the Concept of
Sadd Al-Dzari’ah in Islamic Law (Perspective of Ibn Al-Qayyim Al-
Jauziyah and IbnHazm).” International Journal of Philosophy 9, no. 4
(2021): 193. https://doi.org/10.11648/j.ijp.20210904.13.

Louis Ma’luf. Al-Munjid fi Al-Lughah Wa Al-A’lam. 1986 ed. Beirut: Dar al-
Masyriq, t.t.

Muhammad Ishom. “Virus Corona dan Pembelajaran Kaidah Fiqih bagi
Publik,” 21 April 2020. https://www.nu.or.id/opini/virus-corona-
dan-pembelajaran-kaidah-fiqih-bagi-publik-hOM0K.

Muhammad Suud. “Saddu Zarai’ sebagai Sumber Hukum Islam dan
Penerapannya terhadap Problematika Kontemporer.” An-Nawazil:
Jurnal Hukum dan Syariah Kontemporer 2, no. 2 (t.t.).

Nurdhin Baroroh. “METAMORFOSIS ‘ILLAT HUKUM’ DALAM SAD
ADZ-DZARI’AH DAN FATH ADZ-DZARIAH (SEBUAH KAJIAN
PERBANDINGAN).” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 5, no. 2
(1 Maret 2018). https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426.

___. “METAMORFOSIS ‘ILLAT HUKUM’ DALAM SAD ADZ-DZARI’AH
DAN FATH ADZ-DZARIAH (SEBUAH KAJIAN
PERBANDINGAN).” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 5, no. 2
(1 Maret 2018). https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426.

Sharmin Syukur. Sumber-Sumber Hukum Islam. Surabaya: Al-Ikhlas, 1993.
Ummu Isfaroh Tiharjanti. Penyakit Genetik Karier Resesif dalam Perkawinan

Inbreeding. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2003.
Sri Mulyani. “SADD AL- DZARI’AT DAN KORELASINYA PADA

PERMASALAHAN COVID-19 (SHAF DISTANCE).” SYARIAH:
Journal of Islamic Law 2, no. 2 (26 September 2020): 1.
https://doi.org/10.22373/sy.v2i2.131.

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy. Falsafah Hukum Islam. Jakarta: Bulan Bintang,
1990.

Wahbah Az-Zuhaili. Fiqih Islam wa Adillatuhu. Disunting oleh Budi
Permadi. Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani. Vol. 2. Jakarta:
Gema Insani, 2011.

https://doi.org/10.11648/j.ijp.20210904.13
https://www.nu.or.id/opini/virus-corona-dan-pembelajaran-kaidah-fiqih-bagi-publik-hOM0K.
https://www.nu.or.id/opini/virus-corona-dan-pembelajaran-kaidah-fiqih-bagi-publik-hOM0K.
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426
https://doi.org/10.22373/sy.v2i2.131

