
 
 
  

 

93 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

Hak dan Kewajiban Suami Istri dalam Konsep Kesetaraan 

Gender Perspektif Maqasid Syariah 

 
Muhammad Fuad Mubarok, Agus Hermanto 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 

Email: fuadmubarok1998@gmail.com, gusher.sulthani@radenintan.ac.id 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pendahuluan 

Perkawinan adalah sebuah ikatan yang kuat untuk menjalankan 

perintah Allah Swt. dan juga merupakan salah satu sarana beribadah 

Abstrak:  Pada dasarnya dalam konsep perkawinan, suami 
istri mempunyai hak dan kewajibannya masing-masing 
sebagai pasangan. Relasi dan interaksi yang baik antara 
suami dan istri adalah sebuah cara untuk menwujudkan 
kebahagiaan dan ketenangan dalam rumah tangga (sakinah). 
Selain itu, perlu adanya keseimbangan pemenuhan hak dan 
kewajiban antara suami istri. Pemenuhan hak dan kewajiban 
tersebut diharapkan dapat mewujudkan rumah tangga yang 
sakinah. Secara garis besar, hak dan kewajiban dalam 
perkawinan meliputi dua hal. Yaitu, hak dan kewajiban 
dalam hal ekonomi serta hak dan kewajiban dalam bidang 
non-ekonomi. Yang pertama berkaitan dengan mahar 
(maskawin) dan yang kedua meliputi aspek-aspek relasi 
seksual dan relasi kemanusiaan. Fokus dalam penelitian ini 
adalah mengkaji hak dan kewajiban suami istri dalam konsep 
kesetaraan gender perspektif maqasid syariah. Adapun 
tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji hak dan 
kewajiban suami istri dalam konsep gender perspektif 
maqasid syariah. Penelitian ini merupakan kajian pustaka, 
jenis kualitatif dengan pendekatan maqasid syariah. Adapun 
hasil penelitian ini adalah dalam rumah tangga harus 
mengedepankan keadilan, kesalingan seperti yang 
ditawarkan konsep kesetaraan gender. Untuk mewujudkan 
hal tersebut, perlu adanya kesadaran dari kedua belah pihak 
supaya hak dan kewajiban sebagai suami istri dapat 
terpenuhi. Sesungguhnya dalam ajaran Islam tidak, antara 
laki-laki dan perempuan dibedakan, apalagi 
mendiskriminasikan salah satu pihak. Bahkan ajaran Islam 
membawa kemaslahatan dan kerahmatan seluruh alam 
(rahmatan li al-alamin). Dengan demikian, maka lima prinsip 
dalam maqasid syariah bisa tetap terjaga, yaitu: hifdzu ad-din, 
hifdzu al-nafs, hifdzu al-aql, hifdzu al-mal, hifdzu an-nasl. 
Kata kunci: Hak dan Kewajiban, Kesetaraan Gender, dan 
Maqasid Syariah 

mailto:fuadmubarok1998@gmail.com


 
 
  

 

94 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

umat Islam. Tujuan melaksanakan perkawinan adalah untuk 

mewujudkan rumah tangga yang sakinah, mawadah, dan rahmah.1 

Pada dasarnya dalam konsep perkawinan, suami istri mempunyai hak 

dan kewajibannya masing-masing sebagai pasangan. Dengan adanya hal 

tersebut akan ada peran dan tanggung jawabnya masing-masing, suami 

sebagai kepala rumah tangga dan istri sebagai ibu rumah tangga. Relasi 

dan interaksi yang baik antara suami dan istri adalah sebuah cara untuk 

menwujudkan kebahagiaan dan ketenangan dalam rumah tangga 

(sakinah). Selain itu, perlu adanya keseimbangan pemenuhan hak dan 

kewajiban antara suami istri.2 Pemenuhan hak dan kewajiban tersebut 

diharapkan dapat mewujudkan rumah tangga yang sakinah.  

Secara garis besar, hak dan kewajiban dalam perkawinan meliputi 

dua hal. Yaitu, hak dan kewajiban dalam hal ekonomi serta hak dan 

kewajiban dalam bidang non-ekonomi. Yang pertama berkaitan dengan 

mahar (maskawin) dan yang kedua meliputi aspek-aspek relasi seksual 

dan relasi kemanusiaan.3 

Dinamika persoalan dalam perkawinan, suami dan istri selalu 

dihadapkan pada berbagai persoalan. Permasalahan  rumah tangga 

dianggap semakin kompleks karena adanya perubahan dalam kehidupan 

bermasyarakat. Sehingga tantangan yang dihadapi setiap rumah tangga 

semakin bervariasi. Pada praktinya, banyak tugas-tugas suami yang 

diselewengkan yang dijadikan modal untuk mendominasi istrinya dan 

pada akhirnya istri menjadi pihak yang dirugikan.4 Hal ini yang 

menyebabkan sering terabaikannya hak seorang istri karena 

kesewenangan-wenangan seorang suami. Untuk melindungi para pihak 

dari adanya upaya dominasi kekuasaan yang dilakukan oleh satu pihak 

dalam rumah tangga, maka perlu adanya kesalingan pemenuhan hak dan 

kewajiban yang diharapkan dapat mewujudkan rumah tangga yang 

                                                     
1 Maida Hafidz, “Penerapan Teori Qira’ah Mubadalah Terhadap Analisis Waktu Dan 
Jumlah Jatuhnya Dalam Konsep Talak Tiga,” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (2022): 

23, https://doi.org/https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i1.584. 
2 Agus Hermanto, Habib Ismail, and Iwanuddin, “Menjaga Nilai-Nilai Kesalingan Dalam 
Menjalankan Hak Dan Kewajiban Suami Istri Perspektif Fikih Mubadalah,” Al-Mawarid: 
Jurnal Syari’ah Dan Hukum 4, no. 1 (2022): 44, 
https://doi.org/https://doi.org/10.20885/mawarid.vol4.iss1.art3. 
3 Husein Muhammad, Fiqih Perempuan: Refleksi Kiai Atas Tafsir Wacana Agama Dan Gender 

(Yogyakarta: IRCiSod, 2020), 226. 
4 Khoiruddin Nasution, Hukum Perkawinan I: Dilengkapi Perbandingan UU Negara Muslim 

Kontemporer (Yogyakarta: ACAdeMIA & Tazzafa, 2005), 285. 



 
 
  

 

95 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

sakinah. Rumah tangga yang sakinah adalah rumah tangga yang dibangun 

atas pilar relasi yang saling mengasihi, saling memberi kebaikan, serta 

saling melayani dengan kelembutan dan ketulusan, baik dalam tindakan 

maupun tutur kata, saling rela atas kekurangan masing-masing. 

Kemudian, pada puncaknya adalah saling membahagiakan dan 

menciptakan kebahagiaan bagi keluarganya.5 

Hak dan kewajiban ibarat dua sisi satu mata uang. Luas dan 

fungsinya juga sama dan berimbang. Bila terjadi ketimpangan di mana 

hak lebih ditekankan atau lebih luas dari kewajiban, atau sebaliknya, 

niscaya akan tercipta ketidakadilan. Oleh karena itu hak dan kewajiban 

yang berjalan seimbang amat menentukan keberlangsungan dan 

keharmonisan hubungan keduanya. Keberhasilan perkawinan tidak 

tercapai kecuali jika kedua belah pihak memperhatikan kewajibannya dan 

hak-hak pihak lain. Dalam penulisan ini akan dibahas hak dan kewajiban 

suami istri dalam perspektif al-Quran.6 

Ada banyak kajian yang membahas tentang hak dan kewajiban suami 

istri, seperti Disertasi Institut PTIQ oleh Ahmad Chalabi. Di dalamnya 

dijelaskan bahwa meskipun Al-Qur’an telah menjelaskan hak asasi 

perempuan dalam hukum keluarga, namun pada tataran empiris 

pencapaian akan hal tersebut belum menunjukkan kemajuan yang 

signifikan. Sampai saat ini antara perempuan dan laki-laki masih terjadi 

kesenjangan dalam pemenuhan hak-haknya. Situasi ini dilatarbelakangi 

oleh akar budaya masyarakat yang masih kental dengan budaya patriarki. 

Pada konteks budaya semacam ini dominasi laki-laki atas berbagai peran 

di masyarakat dan di ranah publik tidak terelakkan. 

Maka dari itu, maka sesungguhnya sangat penting untuk membahas 

hak dan kewajiban suami istri dalam konsep gender kemudian dianalisis 

menggunakan maqasid syariah agar segala kemungkinan-kemungkinan 

konflik itu dapat teratasi dengan cara yang arif, bijak dan bermaslahat. 

Telah banyak teori konflik, dan bahkan problem sofling terhadap perkara-

perkara kekerasan, namun kajian ini bercorakkan pada fikih mubadalah, 
                                                     
5 Muhammad Fuad Mubarok, Ahmad Sukandi, dan Maimun, “Analisis Terhadap 
Pemikiran Husein Muhammad Tentang Konsep Poligami,” El-Izdiwaj: Indonesian 
Journal of Civil and Islamic Family Law 3, no. 1 (2022): hlm. 44, 
https://doi.org/https://doi.org/10.24042/el-izdiwaj.v3i1.12757; Lihat juga dalam 
Husein Muhammad, Poligami: Sebuah Kajian Kritis Kontemporer Seorang Kiai 
(Yogyakarta: IRCiSod, 2020), hlm. 25. 
6 Haris Hidayatulloh, “Hak Dan Kewajiban Suami Istri Dalam Al-Qur’an,” Jurnal Hukum 

Keluarga Islam 4, no. 2 (2020): 144. 



 
 
  

 

96 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

sekaligus dapat menggagas produk baru di dunia ijtihad. Pintu ijtihad 

selalu terbuka dan tidak pernah tertutup; hanya saja metode yang berbeda 

harus diikuti untuk mewujudkan pola produk hukum yang berbeda (yang 

dipengaruhi oleh pengaruh sosial dan budaya). Teori gender, 

sebagaimana yang diadvokasi oleh para feminis Muslim, baik liberal, 

radikal, Marxis, maupun sosialis, diusulkan sebagai fikih jenis baru. 

Metode Penelitian  

Jenis penelitian yang digunakan yaitu penelitian pustaka (library 

research), yaitu serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode 

pengumpulan data dengan memanfaatkan sumber pustakaan, dalam hal 

ini menggunakan kajian maqasid syariah sebagai sumber utama.7 

Pendekatan penelitian pada artikel ini menggunakan normatif dan 

dianalisis secara kualitatif. Pendekatan normatif adalah penelitian hukum 

yang biasa disebut dengan doktrinier atau penelitian kepustakaan.8 

Sedangkan kualitatif yaitu memahami suatu kejadian mengenai hak dan 

kewajiban suami istri dalam konsep gender sebagai objek penelitian 

dalam artikel ini. Sedangkan teknik analisa data menggunakan teknik 

deduktif digunakan untuk mengetahui hak dan kewajiban suami istri 

dalam konsep gender yang kemudian dikaji, dikembangkan dan 

dideskripsikan lebih terperinci menggunakan kajian maqasyid syariah.9 

Hasil dan Pembahasan  

Kesetaraan adalah memposisikan setara atau sejajar antara 

kedudukan laki-laki dan perempuan dalam segala aspek kehidupan, baik 

dalam kehidupan berkeluarga maupun dalam kehidupan di masyarakat. 

Laki-laki dan perempuan memiliki kesempatan dan hak-hak yang sama 

dalam hal menerima pendidikan, berpolitik, serta peran-peran sosial 

lainnya. Semua itu ditujukkan untuk mengangkat dan memartabatkan 

hak-hak asasi manusia khususnya perempuan yang selama ini sering 

mengalami tindakan distorsi.10 

                                                     
7 Mestika Zed, Metode Peneletian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), 
hlm. 1–2. 
8 Parta Setiawan, “Metode Penelitian Hukum Pengertian, Macam, Normatif, Empiris, 
Pendekatan, Data, Analisa, Para Ahli,” gurupendidikan.com, 2022. 
9 Nirmala Sari Siregar dan Fitriani Lubis, “Hubungan Kemampuan Membedakan 
Paragraf Deduktif Dan Paragraf Induktif Dengan Kemampuan Menulis Berita Siswa 
Kelas X Madrasah Aliyah Muhammadiyah 1 Medan Tahun Pembelajaran 2016/2017,” 
Basastra 6, no. 3 (2017): hlm. 162, https://doi.org/10.24114/bss.v6i3.7817. 
10 Siti Musdah Mulia, Muslimah Reformis-Perempuan Pembaharu Keagamaan, (Bandung: 

Mizan, 2004), hlm. 228. 



 
 
  

 

97 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

Misi Islam yang syarat dengan nilai-nilai persamaan (al-musawah), 

persaudaraan (al-ikha’), dan kebebasan (al-khuriyah) untuk mengangkat 

martabat kaum lemah (perempuan) kurang terealisasi dengan baik 

disebabkan doktrin masyarakat akan budaya patriarkhi sangat kuat 

mengintimidasi hak-hak perempuan. Akibatnya, masih banyak terjadi 

kekerasan yang ditujukan kepada perempuan, khususnya dalam 

kaitannya dengan keluarga.11 

Selama ini yang menjadi legitimasi laki-laki untuk menjadi superior 

adalah dalam surat an-Nisa ayat 34, yang berbunyi: 

“Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita, oleh karena Allah 
telah melebihkan sebahagian mereka (laki-laki) atas sebahagian yang lain 
(wanita), dan karena mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta 
mereka. Oleh sebab itu maka wanita yang saleh, ialah yang taat kepada Allah 
lagi memelihara diri ketika suaminya tidak ada, oleh karena Allah telah 
memelihara (mereka).” 
Makna qawwam selama ini diartikan sebagai superior untuk laki-laki 

sehingga posisi laki-laki sebagai suami jauh satu tingkat berkuasa di atas 

istri dan keluarganya. Kesetaraan gender berupaya untuk memaknai 

kembali kata qawwam dengan lebih mamanusiakan perempuan. Artinya, 

yang selama ini diartikan bahwa laki-laki adalah kepala keluarga atau 

pemimpin bagi perempuan dalam keluarganya bukanlah sebuah 

ketentuan mutlak yang dipunyai suami, dalam suatu keadaan bisa saja 

kondisinya berubah, pihak laki-laki sudah tidak mampu menjadi qawwam 

bagi keluarganya, maka posisi qawwam bisa ditawarkan kepada 

perempuan yang memang memiliki kualifikasi menyandang posisi 

tersebut.12 

Penggunaan kata kepala dan pemimpin yang disandarkan pada laki-

laki akibat multi tafsir ini akan mendudukkan laki-laki sebagai manusia 

yang berkuasa dan sangat terkesan otoriter. Implikasi yang akan nampak 

di masyarakat adalah suami seperti mendapat legitimasi untuk 

melakukan sesuatu dalam keluarganya sesuai dengan kehendaknya. Hal 

inilah yang menurut Musdah akan memicu terjadinya perilaku dominasi, 

diskriminasi, eksploitasi, dan segala bentuk kekerasan yang sering terjadi 

                                                     
11 Muhammad Subekti, “Kesetaraan Suami dan Istri dalam Kehidupan Rumah Tangga”, 
(Tesis, UIN UIN Sunan Kalijaga, 2017), 68. 
12 Muhammad Subekti, “Kesetaraan Suami dan Istri dalam Kehidupan Rumah Tangga”, 
hlm. 69. 



 
 
  

 

98 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

pada perempuan dalam keluarga.13 

Ashgar Ali Engineer mengartikan kata qawwam sebagai sebuah deskripsi 

keadaan struktur dan norma sosial masyarakat pada saat itu, dan bukanlah suatu 

patokan yang harus selalu dipraktekkan. Menurutnya, pernyataan qawwam di 

atas hanyalah sebagai istilah bahwa suami pemimpin. Yang membuat laki-laki 

menjadi unggul posisinya adalah karena kurangnya kesadaran perempuan pada 

saat itu, dimana mereka menganggap bahwa peran domestik yang mereka jalani 

lebih rendah dari posisi laki-laki sebagai pencari nafkah. Jika seandainya mereka 

(para istri) menyadari bahwa perannya dalam ranah domestik seharusnya 

diganjar dan diberi penghargaan yang serupa dengan kewajiban laki-laki 

memberi nafkah,  maka posisi laki-laki sebagai pencari nafkah tidak bisa lagi 

diunggulkan, karena secara posisi laki-laki dan perempuan sejajar, perempuan 

dengan peran domestiknya, sedangkan laki-laki mengimbanginya dengan 

memberikan perlindungan dan memberi nafkah yang kemudian dalam alQur‟an 

dikategorikan qawwam itu.14 

Maqasid Syariah 

Maqashid al-syariah jika ditinjau dari makna katanya dapat diartikan 

sebagai tujuan (maqâshid) yang ingin dicapai dibalik dari hukum-hukum 

Allah (syariah) yang ditetapkan untuk manusia agar dipedomanin dalam 

mencapi kebahagian dunia dan akhirat. Dengan demikian, maqâshid al-

syari`ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan pensyariatan 

hukum.15 

Sementara itu, Wahbah al-Zuhaili mendefinisikan maqâshid al-

syariah sebagai nilai-nilai dan sasaran syara’ yang tersirat dalam segenap 

atau sebagian terbesar dari hukum-hukumnya, atau tujuan akhir dari 

syariat dan rahasia-rahasia yang diletakkan oleh syara’ pada setiap 

hukumnya.16 Selanjutnya, Yusuf al-Qardhawi mendefinisikan maqashid 

al-syariah sebagai tujuan yang menjadi target teks dan hukum-hukum 

partikular untuk direalisasikan dalam kehidupan manusia baik berupa 

perintah, larangan, dan mubah untuk individu, keluarga, jamaah, dan 

umat, atau juga disebut dengan hikmah-hikmah yang menjadi tujuan 

ditetapkannya hukum, baik yang diharuskan ataupun tidak. Setiap 

                                                     
13 Siti Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender, (Yogyakarta: Kibar Press, 
2007), hlm. 19 
14 Asghar Ali Engineer, Hak-hak Perempuan dalam Islam, terj. Farid Wajidi dan Cici Farkha 
Assegaf, (Yogyakarta:Yayasan Bentang Budaya, 1994), hlm. 61. 
15 Ghofar Shidiq, “Teori Maqasid al-Syari’ah dalam Hukum Islam,” Sultan Agung 14, no. 
1 (2009): hlm. 119. 
16 Wahbah Zuhaili, Ushul Fiqh al-Islami (Beirut: Darul Fikri, 1986), hlm. 1017. 



 
 
  

 

99 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

hukum yang disyariatkan kepada tiap hambanya pasti ada kandungan 

hikmahnya, yaitu tujuan luhur di balik kandungan hukum tersebut.17 

Maqashid al-syariah di kalangan ulama usul fikih disebut sebagai 

asrar al-syariah, yaitu rahasia-rahasia yang terdapat di balik hukum yang 

ditetapkan oleh syara’, berupa kemaslahatan bagi manusia, baik di dunia 

maupun di akhirat. Karena itu, Imam al-Ghazali dan al-Syathibi merinci 

lima unsur pokok yang menjadi tujuan syariat yaitu pemeliharaan agama 

(din), nyawa (nafs), akal (`aql), keturunan (nasl) dan harta (mal). Menurut 

al-Ghazali, tujuan utama syariah adalah untuk melayani kepentingan 

manusia dan untuk menjaga mereka dari segala sesuatu yang mengancam 

eksistensinya.18 

Secara etimologi, maqashid al-syari’ah merupakan istilah gabungan 

dari dua kata, yaitu maqashid ( ) dan syariah ( ). Selanjutnya, 

maqashid adalah bentuk plural dari kata maqshad ( ), qashd ( ), 

maqshid ( ), atau qushud ( ) yang  merupakan derivasi dari kata 

kerja qashada yaqshidu ( - ) yang memiliki beragam makna seperti 

menuju suatu arah, tujuan, tengah-tengah, adil dan tidak melampaui  

batas,19 jalan lurus, tengah-tengah  antara  berlebih-lebihan dan 

kekurangan, makna-makna tersebut dapat dijumpai dalam penggunaan 

kata qashada dan derivasinya dalam  alquran. Sementara itu syariah 

( ) secara etimologis bermakna jalan menuju mata  air, dalam 

terminologi fiqh berarti hukum-hukum yang disyari’atkan oleh Allah 

untuk hamba-hamba-Nya, baik yang ditetapkan melalui al-Quran 

maupun sunnah nabi   Muhammad yang berupa perkataan, perbuatan  

atau  ketetapan  Nabi,  dalam  definisi  yang lebih singkat al-Raisuni 

menyatakan bahwa syari’at bermakna sejumlah hukum ‘amaliyyah yang 

dibawa oleh agama Islam, baik yang berkaitan dengan konsepsi aqidah 

maupun legislasi hukumnya. 20 

Secara terminologis makna maqashid al-syari’ah ( ) selalu 

mengalami perkembangan dari makna yang paling sederhana sampai 

pada makna yang holistik. Pada masa ulama klasik sebelum al-Syathibi, 

                                                     
17 Yusuf Qardhawi, Fiqh Maqasid Syariah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2007), hlm. 7. 
18 Umar Chapra, The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid Al-Shariah (IDB, 
2008), 4. 
19 Ahmad bin Muhammad bin Ali al Fayumi Al-Muqri, Al Mishbah al Munir Fi Gharib al 
Syarh al Kabir li al Rafi’I (Beirut: Maktabah Lubnan, 1987), hlm. 192. 
20 Fairuz Abadi, Al-Qamus al-Muhith (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1987), hlm. 396. 



 
 
  

 

100 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

belum ditemukan definisi yang konkret dan komprehensif tentang 

maqashid al-syari’ah, definisi mereka cenderung mengikuti makna bahasa 

dengan menyebutkan padanan-padanan maknanya, al-Bannani 

memaknainya  dengan hikmah hukum, al-Asnawi mengartikannya 

dengan tujuan-tujuan hukum, al-samarqandi menyamakannya dengan 

makna-makna hukum, sementara al-Ghazali, al-Amidi, dan Ibn al-Hajib 

mendefinisikannya dengan menggapai manfaat dan menolak mafsadat,  

dari  definisi yang  bervariasi  tersebut  mengindikasikan kaitan erat 

maqashid  al-Syari’ah dengan hikmah, ‘illat, tujuan atau niat, dan 

kemaslahatan.  Ibnu  Asyur  sebagai  seorang pengusung maqashid al-

Syari’ah sebagai  sebuah  cabang ilmu pengetahuan yang independent 

mendefinisikan maqashid al-Syari’ah (  ) sebagai berikut: Makna-

makna dan hikmah-hikmah yang diperhatikan dan dipelihara oleh syari’ 

dalam  setiap  bentuk  penentuan  hukum-Nya, hal  ini  tidak hanya  

berlaku  pada  jenis-jenis hukum tertentu sehingga masuklah dalam 

cakupannya segala sifat, tujuan umum, dan makna syari’ah yang 

terkandung dalam hukum serta masuk pula di dalamnya makna-makna 

hukum yang tidak diperhatikan secara keseluruhan tetapi dijaga dalam 

banyak bentuk hukum-nya.21 

Sementara itu ‘Alal al-Fasi mendefinisikan maqashid al-syari'ah 

dengan; tujuan dan rahasia  yang  ditetapkan  pada  setiap hukum  

syari'at.  Sedangkan  menurut  Ahmad  Raisuni dalah; Tujuan yang 

dijadikan target oleh al-Syari’, untuk kemaslahatan umat manusia.22 

Dari beberapa pendapat yang telah disampaikan dimuka, dapat 

dirangkai sebuah definisi dan pengertian yang utuh tentang Maqashid al-

Syari'ah (al-Islamiyyah) sehingga menjadi konsep yang sempurna, yaitu: 

sebuah ilmu yang di dalamnya memuat makna dan hikmah yang 

dikehendaki oleh al-syari' dari  pentasyri'an  hukum  dalam  rangka  

mewujudkan kemaslahatan makhluq, baik ketika di dunia maupun di 

akhirat. Sebagian ulama’ menyebutkan, bahwa prinsip-prinsip dalam 

maqashid al-syariah mulai muncul sejak Al-Juwaini mengagas istilah-istilah 

                                                     
21 Muhammad Aziz, “Metode Identifikasi Maqashid Al-Shariah Muhammad Tahir bin 
Ashur,” Jurnal Studi Keislaman 1, no. 1 (2014): hlm. 217–21. 
22 Alal Al-Fasi, Maqashidal-Syari’ah al-Islamiyah wa Makarimaha (Dar al-Gharb al-
Islami, 1993), 7; Selanjutnya dapat dilihat di Muhammad Aziz dan Sholikah, “Metode 
Penetapan Maqoshid Al-Syari’ah (Study Pemikiran Abu Abu Ishaq al-Syatibi,” Ulul 
Albab: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013): hlm. 168, 
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v14i2.2655. 



 
 
  

 

101 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

baru dalam ushul fiqh semisal: al-kulliyyat (umum), al-mashalih al-‘ammah 

(kemaslahatan umum), al-istishlah (upaya menemukan kemaslahatan) dan 

sebagainya. Selain itu, Al-Juwaini juga sebagai ulama yang pertama 

membagi konsep “kemaslahatan” menjadi tiga: al-dlaruriyyat (primer), al-

hajiyyat (sekunder) dan al-tahsiniyyat (tersier). Di tangan beliau inilah lahir 

kaidah: al-hajah al-‘ammah tanzilu manzilah al-dlarurah al-khamsah 

(kebutuhan yang bersifat umum menempati posisi lima kemaslahatan 

primer).23 

Al Syatibi, dalam al-muwafaqat, kitab yang merupakan magnum 

opusnya di bidang maqâshid al-syariah, membagi kategori maqashid 

menjadi dua hal pokok; qashd al-syari’ (maksud dari Syari’ Allah dan rasul-

Nya) dan qashd al-mukallaf (maksud dari manusia sebagai objek taklif). 

Qashdu Syari’ dibagi menjadi empat bagian, yaitu;24 

Pertama, Qasdhd al-Syari’ fi wadh’i al-Syari’ah (maksud syari’ dalam 

menurunkan syariat); Menurut al-Syathibi syariat yang diturunkan oleh 

Syari’ adalah untuk merealisasikan kemaslahatan manusia dan 

menghindari mafsadat. Kemaslahatan itu sendiri kemudian terbagi 

menjadi tiga kebutuhan, yaitu; dharuriat (primer), haajiyat (sekunder) dan 

tahsiniat (tersier). Untuk yang pertama adalah sesuatu yang harus ada 

demi terwujudnya kehidupan manusia. Seperti beragama, makan, minum, 

nikah, belajar, dan lain-lainnya, yang terangkum dalam 5 bagian ; hifdzu 

al-din (agama), al-nafs (jiwa), an-nasl (keturunan), al-mal (harta) dan al-aql 

(akal).25 Sedangkan cara untuk melestarikannya adalah dengan 2 cara 

yaitu; hifdzuha min nahiyah al-wujud (menjaga hal-hal yang dapat 

melanggengkan keberadaannya) dan hifdzuha min nahiyah al-adam 

(mencegah hal-hal yang dapat menghilangkannya). Sebagai contoh; untuk 

menjaga agama, kita harus beragama dan melaksanakan ibadah sholat, 

zakat, dan sebagainya. Dan untuk mencegah hilangnya agama 

disyariatkan berjihad, memerangi orang murtad dan mencegah hal-hal 

bid’ah. 

Sementara untuk maslahat haajiyat adalah sesuatu yang sebaiknya 
                                                     
23 Nurnazli, “Penerapan Kaidah Maqâshid Syariah Dalam Produk Perbankan Syariah,” 
Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 7, no. 1 (2014): 45, 
https://doi.org/https://doi.org/10.24042/ijpmi.v7i1.917. 
24 Al- Syatiby, Al-Muwafaqat Fi Ushul Al- Fiqh (Kairo: Mustafa Muhammad, n.d.), 2–3. 
25 Ah. Soni Irawan, MaqāShid al-Shari ̄ah  Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif Terhadap 
Permasalahan Kontemporean, The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law. Vol. 3, 
No. 1, April 2022, hlm. 43 
 



 
 
  

 

102 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

ada untuk menghindari kesulitan dalam melaksanakannya. Seperti shalat 

jama dan qashar bagi musafir. Sedangkan maslahah tahsinah adalah sesuatu 

yang sebaiknya ada demi melestarikan akhlak yang baik. Kalau sesuatu 

ini tidak ada, maka tidak akan menimbulkan kerusakan atau hilangnya 

sesuatu juga tidak akan menimbulkan masyaqah dalam melaksanakannya, 

hanya saja dinilai tidak pantas dan tidak layak menurut ukuran tata 

krama dan kesopanan. Contohnya adalah menutup aurat dan 

menghilangkan najis. 

Kedua, Qasdhd al-Syari’ fi wadh’i al-Syari’ah li al-Ifham (tujuan syari’ 

dalam menurun kan syariat supaya bisa dipahami). Yaitu untuk dapat 

memahami maksud syariat harus terlebih dahulu menguasai bahasa Arab, 

sebagai bahasa diturunkannya syariat. Disisi lain, syariat ini mempunyai 

karakter ummiah sehingga dapat dipahami secara sederhana oleh tiap 

orang dan tidak terlalu membutuhkan kemampuan khusus seperti 

penguasaan matematika, fisika atau biologi. 

Ketiga, Qasdhd al-Syari’ fi wadh’i al-Syari’ah li al-taklif bimuqtadhoha. 

Maksud dari Syari’ dalam menurunkan syari’at untuk dilaksanakan 

sesuai dengan permintaan syari’). Untuk itu syari tidak pernah 

menetapkan syariat di atas kadar kemampuan manusia. Sedangkan taklif 

yang terdapat kesulitan di dalamnya, al-Syathibi cenderung berpendapat 

bahwa pada dasarnya tujuan syari’ menetapkan syariat bukan untuk 

menciptakan kesulitan itu sendiri, melainkan untuk manfaat lebih besar 

yang ada dibalik kesulitan itu. Sebagaimana misal perintah untuk 

mengeluarkan sebagian harta (zakat). Tujuan utama dari syariat ini 

bukanlah untuk mengurangi harta manusia, melainkan untuk 

menciptakan keadilan sosial dan menumbuhkan sikap empati sesama 

manusia. 

Keempat, Qashd al-syari’ fi dukhul al-mukallaf tahta ahkam al-syari’ah. Inti 

dari pembahasan ini adalah tujuan syari agar bagaimana menarik 

manusia itu masuk kepada syariat, supaya terhindar dari perbuatan 

menuruti hawa nafsu, sehingga bisa menjadi hamba Allah yang ikhtiyaran 

(bebas melakukan pilihan), dan bukan karena idhtiraran (terpaksa). 

Sedangkan untuk kategori kedua qasd al-mukallaf (maksud dari manusia 

sebagai objek taklif). Ia menjelaskan bahwa perbuatan seorang manusia 

harus sesuai dengan tuntutan syari, dalam artian apabila manusia itu 

melakukan perbuatan di luar panduan syariat maka perbuatannya batil, 

tidak diterima di sisi Allah. Adapun perkembangan larûriyyât sampai era 



 
 
  

 

103 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

modern adalah sebagai berikut: 1) Dari hifdhu al-din muncul kafâlah al-

hurriyyah al-dîniyyah (jaminan kebebasan beragama), berpijak pada ayat la 

ikraha fi ad-din. 2) Dari hifdhu al-‘aql muncul perlindungan terhadap prinsip 

kebebasan berfikir (hurriyyah al-fikr);  3) Dari hifdhu al-nafs wa al-‘ardl 

muncul hifdhu al-huqûq al-insân (melindungi hak-hak manusia), dan hifdhu 

al-karâmah albasyariyyah (melindungi kemuliaan kemanusiaan); 4) Dari 

hifdhu al-mâl muncul al-tanmiyyah al-iqtishâdiyyah (pengembangan 

ekonomi) yang melahirkan Sistem Ekonomi Islam; 5) Dari hifdhu al-nasl 

muncul bina’ al-usrah al-shâlihah (membangun keluarga salihah). 

Dalam pemikiran ushul fiqh terdapat tiga cara menentukan legalitas 

maslahat yang sekaligus membagi maslahat kepada tiga macam yaitu:26 

Pertama, Maslahat yang legalitasnya berdasarkan tunjukan dari suatu 

nash, baik al-Qur’an maupun hadits Misalnya, dalam surat al-Baqarah ayat 

129 “Orang-orang yang Makan (mengambil) ribatid ak dapat berdiri melainkan 

seperti berdirinya orang yang kemasukan syaitan lantaran (tekanan) penyakit 

gila. Keadaan mereka yang demikian itu, adalah disebabkan mereka berkata 

(berpendapat), Sesungguhnya jual beli itu sama dengan riba, Padahal Allah telah 

menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. orang-orang yang telah sampai 

kepadanya larangan dari Tuhannya, lalu terus berhenti (dari mengambil riba), 

Maka baginya apa yang telah diambilnya dahulu (sebelum datang larangan); dan 

urusannya (terserah) kepada Allah. orang yang kembali (mengambil riba), Maka 

orang itu adalah penghuni-penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya.” 

Kedua, maslahat yang ditolak legalitasnya oleh al (maslahah mulghah). 

Artinya sesuatu yang dilihat manusia sebagai suatu kemaslahatan, akan 

tetapi bertentangan dengan al-syari’ seperti yang ditunjukkan oleh nash di 

atas. Maka alasan penerapan kemaslahatan demikian tidak bisa 

dibenarkan. Misalnya, pengembangan harta atau usaha secara ribawi 

dalam ayat al-Qur’an. Dan karena mereka menjalankan riba, padahal mereka 

sungguh telah dilarang darinya, dan karena mereka memakan harta orang dengan 

cara tidak sah (bathil), dan kami sediakan untuk orang-orang kafir diantara 

mereka adzab yang pedih”. 

Ketiga, maslahah yang tidak terdapat legalitas nash baik terhadap 

keberlakuan maupun ketidakberlakuannya (maslahah almursalah). Artinya 

maslahah yang tidak diperintahkan di dalam al-Qur’an dan hadits akan 

tetapi tidak bertentangan dengan keduanya. Misalnya, pendirian bank 

                                                     
26 Asafri Jaya Bakri, Maqhasid Syariah Menurut As-Syathibi (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, n.d.), hlm. 144–146. 



 
 
  

 

104 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

syariah sebagai lembaga yang menghubungkan antara pemilik modal dan 

pekerja. Dalam al-Qur’an atau hadits tidak ada perintah untuk 

mendirikan lembaga keberadaannya tidak di larangan oleh al-Qur’an atau 

hadits. Disamping itu, keberadaan lembaga perbankan membawa atau 

mendatangkan manfaat bagi masyarakat dan manfaat tersebut tidak 

bertentangan dengan nash seperti prinsip bagi hasil (akad mudharabah). 

Hak dan Kewajiban Suami Istri dalam Konsep Kesetaraan Gender 

Perspektif Maqasid Syariah 

Fiqh adalah ilmu yang terdiri dari hukum-hukum syar'iyyah yang 

diperoleh melalui metode istidlal, namun hukum-hukum ini sering 

disebut sebagai fiqh. Hukum-hukum fiqhiyyah kini dikenal dengan istilah 

fiqh, dan terminologi fiqh tidak lagi dimaksudkan sebagai alat 

pemahaman hukum. Dengan kata lain, fiqh adalah produk hukum yang 

dibuat oleh para ulama berdasarkan penafsiran mereka terhadap sebuah 

kitab. Akibatnya, kebenaran fikih merupakan kebenaran dhanni daripada 

kebenaran mutlak (qadh'i). 

Beberapa upaya untuk memodifikasi hukum Islam telah 

didokumentasikan sepanjang sejarah Islam, baik secara dramatis maupun 

bertahap. Hal ini tidak mengherankan, karena upaya pembaruan syariat 

Islam sangat mungkin dilakukan selama tetap mengacu pada nilai-nilai 

akhlak al-Qur'an, yang dijabarkan ke dalam enam prinsip utama sebagai 

berikut: 1) dinamika zaman yang terus berjalan. berkembang, melahirkan 

berbagai bentuk perubahan sosial, 2) pembaruan syariat Islam dilakukan 

terhadap hal-hal yang tidak berkaitan dengan syar'i (prinsip-prinsip dasar 

agama), tetapi hanya berkisar pada persoalan-persoalan fiqih (hasil 

pemikiran ulama terhadap syariah yang bersifat manusiawi, dan 

temporal), 3) Pembaruan hukum Islam berdasarkan premis “melestarikan 

yang lama yang masih berguna sambil mengambil yang baru yang lebih 

baik”. 4) Reformasi  syariat Islam harus dibarengi dengan sikap kritis 

terhadap khazanah ulama klasik tanpa meninggalkan rasa hormat 

terhadapnya. 5) Memahami dan mengkaji seluruh tradisi Islam, termasuk 

tafsir Al-Qur'an atau hadits, serta hukum-hukumnya. hukum, dengan 

memahami secara moral, intelektual, dan budaya, daripada berfokus 

secara eksklusif pada ketentuan hukum formal hukum, yang seringkali 

parsial dan lokal, 6) Reformasi hukum Islam tetap berpegang pada 

maqashid al-ahkam al-syar'iyyah dan bertujuan untuk meningkatkan 

kemaslahatan rakyat. 



 
 
  

 

105 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

Gender pada dasarnya adalah pembedaan gender non-biologis dan 

non-alami. Gender adalah pembedaan antara laki-laki dan perempuan 

dari segi konstruksi sosial, dan itu melekat pada kodrat Tuhan. Akibatnya, 

selalu dan di manamana berbeda. Perbedaan yang sengaja dibuat, baik 

oleh laki-laki maupun perempuan, melalui proses sosial dan budaya yang 

berlarut-larut, dan bukan merupakan karakter Tuhan. 

Jika berbicara tentang fiqh yang merupakan konsekuensi dari ijtihad, 

maka akan tercipta istibath, yaitu furu'i. Fiqh akan selalu berkembang dan 

melakukan perubahan dalam merespon keadaan yang berubah. Ada 

berbagai aspek penting dalam pengertian kesetaraan gender dalam 

keluarga, antara lain: pertama, bagaimana hubungan yang adil antara 

suami dan istri dalam sebuah keluarga. Kemudian, kesetaraan gender 

juga menyajikan konsep keadilan. Kesetaraan dalam hubungan suami istri 

masih belum sepenuhnya ditegakkan di Indonesia. Konstruksi sosial 

perempuan sebagai warga negara kelas dua menghambat terwujudnya 

keadilan ini, menempatkan perempuan pada posisi yang sulit ketika 

berhadapan dengan perselisihan rumah tangga. 

Konsep kesetaraan gender tidak boleh digunakan untuk  

membenarkan dominasi satu jenis atas jenis lainnya. Terima kediktatoran 

dan pertahankan hegemoni selanjutnya. Ada perbedaan antara pria dan 

wanita, tentu saja. Namun bukan untuk menentukan mana di antara 

keduanya yang paling mulia dan terpenting. Dalam hal moralitas dan 

agama, yang satu tidak bisa lebih egois dan sombong terhadap yang lain. 

Karena perilaku orang lain, tidak ada yang harus dijauhi atau dihina. 

Kekerasan fisik, emosional, ekonomi, politik, atau sosial tidak boleh 

ditoleransi. 

Adapun ketentuan tentang nilai-nilai maqâshid syariah yang telah 

diuraikan di atas jika dikaitkan dengan hak dan kewajiban suami istri, 

maka dapat dijabarkan sebagai berikut: a) Terjaga agama diantara 

keduanya. Hal ini diwujudkan dengan menggunakan Al-Qur’an, hadits, 

dan hukum Islam lainya sebagai pedoman dalam menjalankan rumah 

tangga. Dengan adanya konsep kesetaraan gender, membuat kedua belah 

pihak bisa menjalankan hak dan kewajibannya. b) Terjaga jiwa kedua 

belah pihak. Hal ini terwujud dari hubungan diantara keduanya yang 

diterapkan dalam setiap keadaan di dalam rumah tangga. Secara 

psikologis dan sosiologis penggunaan akad-akad antar pihak menuntun 

manusia untuk saling menghargai dan menjaga amanah yang diberikan. 



 
 
  

 

106 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

Di sinilah nilai jiwanya. Selain itu, hal ini juga terwujud karena suami istri 

bisa menghadapi masalah dan dituntut untuk berperilaku, berpakaian, 

dan berkomunikasi secara sopan dan Islami. c) Terjaga akal pikiran. Hal 

ini terwujud dari adanya tuntutan bahwa suami istri bisa 

mengungkapkan mengenai hak dan kewajiban yang harus ditegakkan. Di 

sini terlihat bahwa suami istri diajak untuk berpikir bersama ketika 

menemui sebuah masalah tanpa ada yang dizalimi oleh pihak lain. d) 

Terjaga hartanya. Hal ini terwujud jelas dalam setiap harta yang 

dikeluarkan oleh salah satu pihak selalu berupaya untuk menjaga dan 

mengalokasikannya dengan baik dan halal. e) Terjaga keturunannya. Hal 

ini terwujud dengan terjaganya empat hal di atas, maka keturunannya 

akan tetap terjaga, karena jika suami istri sudah bercerai maka 

keturunanya tidak terjaga kelangsungan hidupnya. Tentu saja ini akan 

berdampak baik bagi keluarga dan keturunannya, karena kerap terjadi 

dalam keluarga yang broken home masa depan anaknya yang 

dipertaruhkan dengan demikian keturunanya tidak terjaga dengan baik. 

Penutup 

Dalam mewujudkan rumah tangga harus mengedepankan keadilan, 

kesalingan, seperti halnya saling bermusyawarah saling mewujudkan 

demokrasi dan saling berbuat baik dalam pergaulan seperti yang 

ditawarkan konsep kesetaraan gender. Untuk mewujudkan hal tersebut, 

perlu adanya kesadaran dari kedua belah pihak supaya hak dan 

kewajiban sebagai suami istri dapat terpenuhi. Sesungguhnya dalam 

ajaran Islam tidak, antara laki-laki dan perempuan dibedakan, apalagi 

mendiskriminasikan salah satu pihak, dalam hal ini perempuan. Bahkan 

ajaran Islam membawa kemaslahatan dan kerahmatan seluruh alam 

(rahmatan li al-alamin). Dengan demikian, maka lima prinsip dalam 

maqasid syariah bisa tetap terjaga, yaitu: hifdzu ad-din, hifdzu al-nafs, hifdzu 

al-aql, hifdzu al-mal, hifdzu an-nasl. 

Referensi 

Ahmad bin Muhammad bin Ali al Fayumi Al-Muqri. Al Mishbah Al Munir 
Fi Gharib Al Syarh Al Kabir Li Al Rafi’I. Beirut: Maktabah Lubnan, 1987. 

Ah. Soni Irawan. MaqāShid al-Shari ̄ah  Jasser Auda Sebagai Kajian 
Alternatif Terhadap Permasalahan Kontemporean. The Indonesian 
Journal of Islamic Law and Civil Law. Vol. 3, No. 1, April 2022. 

Agus Hermanto, Habib Ismail, and Iwanuddin. “Menjaga Nilai-Nilai 
Kesalingan Dalam Menjalankan Hak Dan Kewajiban Suami Istri 
Perspektif Fikih Mubadalah.” Al-Mawarid: Jurnal Syari’ah Dan Hukum 



 
 
  

 

107 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

4, no. 1 (2022): 43–56. 
https://doi.org/https://doi.org/10.20885/mawarid.vol4.iss1.art3. 

Alal Al-Fasi. Maqashidal-Syari’ah Al-Islamiyah Wa Makarimaha. Dar al-Gharb 
al-Islami, 1993. 

Al-Syatiby. Al-Muwafaqat Fi Ushul Al- Fiqh. Kairo: Mustafa Muhammad, 
n.d. 

Asafri Jaya Bakri. Maqhasid Syariah Menurut As-Syathibi. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, n.d. 

Fairuz Abadi. Al-Qamus Al-Muhith. Beirut: Muassasah al-Risalah, 1987. 
Fuad Mubarok, Muhammad, Ahmad Sukandi, and Maimun. “Analisis 

Terhadap Pemikiran Husein Muhammad Tentang Konsep Poligami.” 
El-Izdiwaj: Indonesian Journal of Civil and Islamic Family Law 3, no. 1 
(2022): 75–93. https://doi.org/https://doi.org/10.24042/el-
izdiwaj.v3i1.12757. 

Haris Hidayatulloh. “Hak Dan Kewajiban Suami Istri Dalam Al-Qur’an.” 
Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2020): hal.145. 

Husein Muhammad. Fiqih Perempuan: Refleksi Kiai Atas Tafsir Wacana 
Agama Dan Gender. Yogyakarta: IRCiSod, 2020. 

___. Poligami: Sebuah Kajian Kritis Kontemporer Seorang Kiai. Yogyakarta: 
IRCiSod, 2020. 

Khoiruddin Nasution. Hukum Perkawinan I: Dilengkapi Perbandingan UU 
Negara Muslim Kontemporer. Yogyakarta: ACAdeMIA & Tazzafa, 2005. 

Muhammad Aziz. “Metode Identifikasi Maqashid Al-Shariah Muhammad 
Tahir Bin Ashur.” Jurnal Studi Keislaman 1, no. 1 (2014). 

Muhammad Aziz, and Sholikah. “Metode Penetapan Maqoshid Al-
Syari’ah (Study Pemikiran Abu Abu Ishaq Al-Syatibi.” Ulul Albab: 
Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013). 
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v14i2.2655. 

Maida Hafidz. “Penerapan Teori Qira’ah Mubadalah Terhadap Analisis 
Waktu Dan Jumlah Jatuhnya Dalam Konsep Talak Tiga.” Tasamuh: 
Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (2022): 22–46. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i1.584. 

Mestika Zed. Metode Peneletian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia, 2004. 

Nurnazli. “Penerapan Kaidah Maqâshid Syariah Dalam Produk 
Perbankan Syariah.” Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 
7, no. 1 (2014). 
https://doi.org/https://doi.org/10.24042/ijpmi.v7i1.917. 

Parta Setiawan. “Metode Penelitian Hukum Pengertian, Macam, Normatif, 
Empiris, Pendekatan, Data, Analisa, Para Ahli.” gurupendidikan.com, 
2022.Shidiq, Ghofar. “Teori Maqasid Al-Syari’ah Dalam Hukum 
Islam.” Sultan Agung 14, no. 1 (2009). 

 



 
 
  

 

108 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 4, No. 1, April, 2023, ISSN. 2809 - 3402 

 

Siregar, Nirmala Sari, and Fitriani Lubis. “Hubungan Kemampuan 
Membedakan Paragraf Deduktif Dan Paragraf Induktif Dengan 
Kemampuan Menulis Berita Siswa Kelas X Madrasah Aliyah 
Muhammadiyah 1 Medan Tahun Pembelajaran 2016/2017.” Basastra 6, 
no. 3 (2017): 159. https://doi.org/10.24114/bss.v6i3.7817. 

Umar Chapra. The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid Al-
Shariah. IDB, 2008. 

Wahbah Zuhaili. Ushul Fiqh Al-Islami. Beirut: Darul Fikri, 1986. 
 Yusuf Qardhawi. Fiqh Maqasid Syariah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2007. 
 


