
 
 
  

 

91 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Ihdad Suami Perspektif Maslahah Mursalah 
 

Yudi Arianto, Muhammad Za’im Muhibbulloh, Rinwanto 
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

E-mail: yudiarianto88@gmail.com, zaim19991@gmail.com, 
rinwanto808@gmail.com 

 

 

 

Pendahuluan 

Ihdad atau berkabung merupakan masa berkabung bagi istri yang 

ditinggal mati oleh suaminya dengan meninggalkan berhias diri atau 

segala sesuatu yang bisa menarik perhatian orang laki-laki lain untuk 

menikahinya.1 Hal ini dilakukan demi menjaga kehormatan keluarga 

suami yang mati ataupun demi menjaga istri yang ditinggal mati oleh 

                                                     
1Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah Vol. 8, Terj. Moh.Talib, (Bandung: al-Ma’arif, 1990), hlm. 140 

Abstrak:  Ihdad dalam istilah fikih yaitu masa berkabung bagi 
seorang istri yang ditinggal mati suaminya dengan cara 
meninggalkan berhias atau wewangian, serta bertujuan 
sebagai simbol berduka cita dan menghindari fitnah. Dari 
keterangan di atas, bisa difahami bahwa yang wajib 
berkabung ialah istri yang ditinggal mati oleh suaminya. 
Namun dalam Kompilasi Hukum Islam disebutkan bahwa 
suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga melakukan 
berkabung. Hal tersebut tertuang dalam Kompilasi Hukum 
Islam pasal 170 ayat 2. Hal ini menarik untuk ditela’ah 
penulis menggunakan analisis maslahah mursalah guna 
mencari nilai kemaslahatan dari adanya pasal tersebut. 
Sehingga dalam penelitian ini permasalahan yang akan 
diteliti adalah, pertama, bagaimana konsep ihdad bagi suami 
dalam kompilasi hukum Islam, kedua, bagaimana syara’ 
dalam hal ini fikih merumuskan konsep ihdad itu sendiri. 
Manfaat yang ingin diperoleh dalam penelitian ini adalah, 
pertrama, untuk mengetahui  konsep ihdad bagi suami dalam 
kompilasi hukum Islam. Kedua, mengetahui syara’ dalam hal 
ini fikih dalam rumusannya terkait konsep ihdad. Jenis 
penelitian yang dilakukan oleh penulis ialah penelitian 
kepustakaan yaitu studi yang semua bahannya dari buku 
bacaan. Dalam menganalisis data kepustakaan menggunakan 
content analisis, induktif, yakni meneliti secara dalam bahan 
kepustakaan, kemudian menggambarkan tentang ihdad 
secara umum kemudian ditarik sebuah kesimpulan yang 
khusus tentang suami ber-ihdad dalam Kompilasi Hukum 
Islam. 
Kata Kunci: Ihdad, fikih, maslahah mursalah. 

mailto:yudiarianto88@gmail.com
mailto:zaim19991@gmail.com
mailto:rinwanto808@gmail.com


 
 
  

 

92 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

suaminya.2 

Para ulama telah sepakat bahwa kewajiban ihdad atau berkabung ada 

hanya pada istri yang dicerai atau istri yang ditinggal mati oleh suaminya. 

Hal ini dilakukan dengan alasan istibra’ urrahmi atau Rahim seorang 

perempuan terdapat calon anak atau tidak. Begitu pula dalam berhias diri, 

para ulama telah sepakat bahwa istri yang berihdad atau berkabung 

dilarang untuk berhias diri dengan memakai perhiasan, intan dan celak. 

Namun yang menjadi perdebatan di kalangan fuqaha’tentang  kadar dan 

batasan berhias diri yang diperbolehkan. Lepas dari itu, kewajiban ihdad 

atau berkabung dilakukan agar tidak ada ketertarikan dari orang lain 

untuk menikahinya juga menjaga dari timbulnya fitnah.3 

Hukum Islam di Indonesia juga memperhatikan masalah ihdad atau 

berkabung bagi istri. Sebagaimana yang terdapat di dalam Kompilasi 

Hukum Islam yang menjadi kitab rujukan khususnya bagi para hakim 

pengadilan agama di dalam memutus perkara. Dalam Kompilasi Hukum 

Islam disebutkan bahwa wanita yang ditinggal mati oleh suaminya wajib 

melakukan ihdad atau berkabung selama masa iddahsebagai tanda turut 

berduka cita. Namun yang menarik dari Kompilasi Hukum Islam ialah 

suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga melakukan ihdad atau 

berkabung Hal tersebut tertuang dalam pasal 170 ayat (2) dalam bab masa 

berkabung. Berikut pasalnya: pertama, Isteri yang ditinggalkan mati oleh 

suami, wajib melaksanakan masa berkabung selama masa iddah sebagai 

tanda turut berduka cita dan sekaligus menjaga timbulnya  fitnah. Kedua, 

Suami yang ditinggal mati oleh isterinya, melakukan masa berkabung 

menurut kepatutan.4  

Dalam literatur fikih disebutkan bahwa yang wajib melakukkan ihdad 

atau berkabung  ialah istri yang ditinggal mati oleh suaminya. Namun 

dalam buku Kompilasi Hukum Islam (KHI) disebutkan bahwa yang 

melakukan ihdad atau berkabung bukan istri yang ditinggal mati oleh 

suaminya  saja, akan tetapi suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga 

melakukan ihdad atau berkabung   Hal ini yang menjadi perdebatan di 

kalangan ulama Indonesia . Perlu diketahui bahwa latar belakang dalam 

merumuskan buku Kompilasi Hukum Islam ialah keinginan untuk 

                                                     
2Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, hlm. 140 
3Slamet Abidin, Aminuddin, Fiqih Munakahat Vol. 2, (Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm. 

121 
4Kumpulan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia, (Surabaya: ARKOLA, 2005), hlm. 
132 



 
 
  

 

93 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

membumikan syari’at Islam di Indonesia. Tentunya, dengan 

pembaharuan yang berbeda sesuai dengan kondisi sosial masarakat Islam 

di Indonesia  seperti kewajiban pencatatatan nikah, ikrar talak di 

Pengadilan Agama dan banyak lagi.5 Dimana kesemuanya itu merupakan 

Institusi hokum Islam structural. 6Ini sesuai dengan karakter hukum Islam 

itu sendiri yaitu dinamisasi hukum Islam. oleh karena itu, dalam 

perkembangan zaman tentunya butuh pada penyesuaian kondisi sosial 

yang berlaku di masyarakat muslim Indonesia . Jadi, meskipun dalam 

literatur fikih tidak disebutkan mengenai suami berihdad atau berkabung. 

Namun, melihat kondisi sosial yang berbeda dengan kondisi di arab. 

Maka, perlu adanya hal demikian agar tidak timbul fitnah. 

Karena perbedaan kondisi sosial dengan bangsa arab dan ihdad atau 

berkabung merupakan tradisi orang arab sebelum lahirnya Islam. Maka 

adanya ihdad atau berkabung merupakan proses pelestarian tradisi 

terdahulu dan itu diakui oleh Islam yang tidak semena-mena dalam 

penghapusan sebuah tradisi di masa lampau.7 Dengan analisis maslahah 

mursalah, penulis mencoba melegalkan pasal 170 ayat 2 yang 

menyebutkan bahwa suami yang ditinggal mati oleh istrinya melakukan 

ihdad atau berkabung sesuai dengan kepatutan. Penulis meyakini bahwa 

kondisi sosial atau perubahan zaman dan waktu bisa merubah hukum. 

Hal ini juga pernah dilakukan pada zaman kekhalifahan sahabat Abu 

bakar r.a, ketika mengkodifikasi al-Qur’an setelah adanya larangan dari 

Rasul. Hal tersebut didasari karena pada masa itu para penghafal al-

Qur’an banyak yang meninggal di medan perang. 

Pembahasan 

Term Maslahah dan Maslahah Mursalah 

Sebelum masuk dalam pembahasan tentang maslahah mursalah, 

terlebih dahulu akan diuraikan definisi maslahah lebih dahulu. Maslahah 

secara bahasa adalah manfaat ( ) atau sebab yang mendatangkan 

kemanfaatan serta menjaga kemanfaatan ( ).8Menurut 

                                                     
5Kompilasi Hukum Islam, (Jakarta: Direktorat Jendral Departemen Agama, 2000), hlm. 13 
6 Yudi Arianto, “Peranan Institusi Hukum Islam Suprastruktur dan Infrastruktur dalam 
Penyelesaian Problematika Masyarakat”, Jaksya: The Indonesian Journal of Islamic Law 
and Civil Law, Vol. 1, No. 2. (Oktober 2020), hlm. 89. 
7Daud Ali, Hukum Islam  Suatu Pengantar Dalam Mengenal Hukum, (Jakarta: Cendana 

Media group, 2006), hlm. 36 
8Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Fiqh al-Islamiy, (Beirut: Dar al-

Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 3- 4 



 
 
  

 

94 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

istilah umum Maslahah adalah: mendatangkan segala bentuk kemanfaatan 

atau menolak segala kemungkinan yang merusak. Lebih jelasnya manfaat 

adalah ungkapan dari sebuah kenikmatan atau segala hal yang masih 

berhubungan denganya, sedangkan kerusakan adalah hal-hal yang 

menyakitkan atau segala sesuatu yang ada kaitan denganya.9 

Pandangan terhadap Maslahah terbagi menjadi dua bagian, salah 

satunya yaitu pandangan menurut syara’, dalam pembahasan pertama al-

Syatibi mengatakan: “Maslahah ditinjau dari segi artinya adalah segala sesuatu 

yang menguatkan keberlangsungan dan Menyempurnakan kehidupan manusia, 

serta memenuhi segala keinginan rasio dan syahwatnya secara mutlak”.10 

Adapun Maslahah  menurut arti secara syara’ adalah segala sesuatu 

yang menguatkan kehidupan di dunia tidak dengan cara merusaknya 

serta mampu menuai hasil dan beruntung di akhirat, dalam hal ini al-

Syatibi  mengatakan: “Menarik kemaslahatan dan membuang hal-hal yang 

merusak bisa juga disebut dengan melaksanakan kehidupan di dunia untuk 

kehidupan di akhirat”.11 

Adapun  menurut al-Ghazali, Maslahah  adalah:  

 

“memelihara tujuan daripada syari’at”.12 

Sedangkan tujuan syara’ meliputi lima dasar pokok, yaitu: pertama 

melindungi agama (hifdzu al-din), kedua melindungi jiwa (hifdzu al-nafs), 

ketiga melindungi akal (hifdzu al-aql), keempat melindungi kelestarian 

manusia (hifdzu al-nasl), kelima melindungi harta benda (hifdzu al-mal).13 

Dalam definisi diatas, menurut imam al-Ghazali, menyatakan bahwa 

seluruh bentuk kemashlahatan haruslah seirama dengan tujuan 

syara’sekalipun bertentangan dengan tujuan manusia, karena sering kali 

kemashlahatan manusia tidak selamanya didasarkan atas kehendak syara’ 

tetapi didasarkan atas kehendak hawa nafsu manusia sendiri. Oleh karena 

itu, imam al-Ghazali berpendapat bahwa standar penentuan 

kemashlahatan ialah kehendak atau tujuan syara’. Bukan kehendak 

manusia itu sendiri.14 

                                                     
9Nasroen Haroen, Ushul Fiqh, (Jakarta: Logos, 1996), hlm. 113 
10al-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, (Kairo: Dar al-Hadith, 2005), hlm. 261 
11al-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 261  
12Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Fiqh al-Islamiy, (Beirut: Dar al-
Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 9 
13Nasroen Haroen, Ushul Fiqh, hlm. 114 
14Nasroen Haroen, Ushul Fiqh, hlm. 122 



 
 
  

 

95 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Adapun menurut Najm al-Din al-Tufiy, maslahah ialah 

“ sebab yang mendatangkan pada tujuan syara’ baik berupa ibadah 
atau kebiasaan.”15 
Bukan hal yang diragukan lagi bahwa lafadz -Maslahah danal-

Mafsadah adalah berupa bentuk yang masih umum, yang menurut 

kesepakatan ulama’ mengarah pada hal-hal yang berhubungan dengan 

dunia dan akhirat, al-Syatibi menyatakan bahwa tujuan dari diturunkanya 

Syari’at adalah untuk kemaslahatan di dunia dan akhirat secara bersamaan.16 

Dari beberapa definisi maslahah yang telah disebutkan, dapat kita simpulkan 

bahwa yang menjadi penentu antara maslahah dan mafsadah adalah tujuan syara’ 

sebagai pertimbangan utama, bukan pada pertimbanagan kepentingan manusia. 

Sebab syari’ telah menentukan nilai maslahah pada lima prinsip pokok di atas 

yakni ; 1.melindungi agama (hifdzu al-din), 2.melindungi jiwa (hifdzu  al-

nafs), 3.melindungi akal (hifdzu al-aql), 4.melindungi kelestarian manusia 

(hifdzu al-nasl), 5.melindungi harta benda (hifdzu  al-mal).17Meskipun 

menurut Najm al-Din al-Tufiy berbeda. 

Sedangkan kata mursalah merupakan bentuk derivasi dari kata arsala-

yursilu-irsalan wa mursalan yang bermaknan lepas. Dalam artian syara’ 

tidak melarangnya ataupun memerintahkannya. Jadi bila didefinisikan 

secara bahasa maslahah mursalah ialah kemashlahatan yang syara’ tidak 

melarangnya ataupun mendukungnya. 

Dalam definisi secara terminologi, maslahah mursalah mempunyai 

beberapa redaksi dalam mendefinisikannya, diantaranya Sa'id Ramadlan 

al-Butiy, menurut beliau maslahah ialah setiap manfaat yang selalu 

bertujuan pada maksud syari’ tanpa ada dalil yang menguatkan atau dalil 

yang membatalkannya. Dalam definisi ini, al-Butiy menjelaskan bahwa 

manfaat yang masih bersifat prasangka tidak masuk dalam definisi ini. 

Adapun menurut Abdul Wahhab Khallaf, maslahah mursalah ialah 

kemashlahatan yang tidak disyari’atkan oleh syari’ hukum untuk 

ditetapkan dan ditunjukkan dalil syar’iy untuk membatalkannya. Lain 

halnya Abdul Karim Zaydan, beliau dalam mendefinisikan maslahah 

mursalah dengan kemashlahatan yang tidak disyari’atkan oleh syari’.18 

                                                     
15Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Fiqh al-Islami,  hlm. 9 
16al-Syatiby, al-Muwafaqat, (Kairo: Dar al-Hadith, 2005), hlm. 267 
17Nasroen Haroen, hlm. 114 
18Syaiful Hidayat, “Maslahah  Sebagai Metode Penggalian Hukum”, Jurnal  Tafaqquh, Vol. 1, 



 
 
  

 

96 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Pembagian Maslahah 

Dilihat dari segi keberadaan Maslahah  itu sendiri, syariat membaginya 

atas tiga bentuk yaitu: 

Pertama, Maslahah Mu’tabarah 

Maslahah mu’tabarah, yaitu kemaslahatan yang didukung oleh syariat. 

Maksudnya, ada dalil khusus yang menjadi bentuk dan jenis 

kemaslahatan tersebut. Dalam kasus peminum khamer misalnya, hukuman 

atas orang yang meminum minuman keras dalam hadis Nabi dipahami 

secara berlainan oleh para ulama fikih, disebabkan perbedaan alat 

pemukul yang digunakan oleh Rasulullah SAW. Maslahah menjaga agama, 

nyawa, keturunan dan juga muru’ah, akal dan nyawa. Syara’ telah 

mensyariatkan jihad untuk menjaga agama, qisas untuk menjaga nyawa, 

hukuman hudud kepada penzina dan penuduh untuk menjaga keturunan 

dan juga muru’ah, hukuman sebatan kepada peminum arak untuk 

menjaga akal, dan hukuman potong tangan ke atas pencuri untuk 

menjaga harta.19 

Kedua, Maslahah  Mulghah 
Maslahah mulghah,yaitu kemaslahatan yang ditolak karena 

bertentangan dengan hukum syara’.ini bukanlah Maslahah yang benar, 

bahkan hanya disangka sebagai Maslahah atau ia adalah Maslahah yang 

kecil yang menghalang Maslahah yang lebih besar daripadanya. Misalnya, 

kemaslahatan harta riba untuk menambah kakayaan, kemaslahatan 

minum khomr untuk menghilangkan stress, Maslahah orang- orang 

penakut yang tidak mau berjihad, dan sebagainya.20 

Ketiga, Maslahah  Mursalah 
Maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan yang tidak didukung oleh dalil 

syariat atau nash secara rinci, namun ia mendapat dukungan kuat dari 

makna implisit sejumlah nash yang ada. Jadi, Maslahah ini adalah satu 

keadaan di mana tiada dalil khas daripada Syara’ yang mengi’tibarkannya 

dan tidak ada hukum yang telah dinashkan oleh Syara’ yang 

menyerupainya, yang mana boleh dihubungkan hukumnya melalui dalil 

Qiyas. Tetapi pada perkara tersebut terdapat satu sifat yang munasabah 

untuk diletakkan hukum tertentu kepadanya kerana ia mendatangkan 

Maslahah atau menolak mafsadah. Kemaslahatan dalam bentuk ini 

                                                                                                                                               
No. 1, Juni 2013, hlm. 12 
19Mustafa  Dib al-Bugha, Athar al-‘Adillah al-Mukhtalaf Fiha, (Damaskus: Dar al-Qalam, 

1993), hlm. 32 
20Mustafa  Dib al-Bugha, Athar al-‘Adillah al-Mukhtalaf Fiha, hlm. 33 



 
 
  

 

97 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

menjadi dua, yaitu: (1).Maslahah Gharibah, yaitu kemaslahatan yang asing, 

atau kemaslahatan yang tidak ada dukungan dari syara’, baik secara 

tererinci atau secara umum(2).Maslahah Ghayru Gharibah atau Maslahah 

mursalah, yaitu kemaslahatan yang tidak didukung dalil syara’ atau nas 

yang rinci, tapi didukung oleh makna sekumpulan nas (ayat atau hadis).21 

Adapun dalam hal pemberian nama maṣlaḥah mursalah, ulama 
berbeda-beda dalam memberikan istilah, dimana menurut kalangan 
Malikiyah menyebutnya dengan maṣlaḥah mursalah,22 al-Ghazaliy 
menamakannya istiṣlaḥ,23 para pakar ushul fiqh mengistilahkannya 
dengan al-munasib al-mursal al-mulaim.24 

Contoh bagi Maslahah ini adalah yang telah dibincangkan oleh ulama’ 
ialah seperti membukukan al-Qur’an, hukum qisas terhadap satu 
kumpulan yang membunuh seorang dan menulis buku-buku agama.25 
Syarat-Syarat Maslahah mursalah 

Ulama’-ulama’ yang mengambil Maslahah mursalah sebagai sumber 

hukum terutamanya ulama Madzhab Maliki tidaklah sewenang-wenang 

menganggap setiap sesuatu itu sebagai Maslahah mursalah. Bahkan mereka 

telah meletakkan beberapa syarat dalam mengambil Maslahah mursalah 

sebagai sumber hukum agar tidak terjadi penetapan hukum yang 

berdasarkan nafsu. Syarat- syarat tersebut adalah: 

Pertama, Bentuk Maslahah tersebut harus selaras dengan tujuan-tujuan 

syari’at, yakni bahwa kemaslahatan tersebut tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip dasarnya, dan juga tidak menabrak garis ketentuan nash 

atau dalil-dalil yang qat’i. dengan kata lain bahwa kemashlahatan tersebut 

sesuai dengan tujuan-tujuan syari’at, tujuan-tujuan syara’ ialah menjaga 

lima hal yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dan  

merupakan bagian keumumannya, bukan termasuk kemashlahatan 

yang gharib, kendati tidak terdapat dalil yang secara spesifik 

mengukuhkannya.26 Imam al-Syatibiy, membagi tujuan syari’ kedalam 

empat bagian yaitu: 

a. Qashdu al-Syari’ fi Wad’i al-Syari’ah (maksud Syari’ dalam menetapkan  

Syari’ah). 

                                                     
21Nasroen Haroen, hlm. 119 
22Abdul Wahhab Khalaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, (Singapura: al-Haromain, 2004), hlm. 84 
23Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Fiqh al-Islamiyhlm.  5 
24Abdul Wahhab Khalaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm. 87 
25Mustafa Dib al-Bugha, Athar al-‘Adillah al-Mukhtalaf Fiha, (Damaskus: Dar al-Qalam, 

1993), hlm. 34 
26Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Us}ul Fiqh, hlm. 86 



 
 
  

 

98 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Imam al-Syatibiy mengatakan bahwa tujuan utama Alloh 

menurunkan Syari’ah ialah untuk mengambil kemashlahatan dan 

menjauhi kemadhorotan. Dalam artian lain, bahwa hukum syari’ah 

hanya bertujuan untuk kemashlahatan manusia itu sendiri. 

Sedangkan kemashlahatan yang dimaksud dalam pembahasan ini ada 

tiga yakni dlaruriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah.27 

b. Qasdu al-Syari’ fi Wad’i al-Syari’ah Li al-ifham (maksud Syari’dalam 

menetapkan  Syari’ah adalah agar dapat dipahami ). 

Dalam menetapakan Syari’ah, Syari’bertujuan agar mukallaf dapat 

memahaminya.28 Ada dua pembagian penting dalam pembagian ini. 

Pertama, Syari’ah dalam bahasa Arab. Oleh karenanya siapapun orang 

yang ingin memahami Syari’ah maka dia harus mempelajari bahasa 

Arab. Kedua, Syari’ah ini bersifat ‘Ummiyah artinya dalam memahami 

Syari’ah tidak membutuhkan ilmu-ilmu lain.29 

c. Qasdu al-Syari’fi Wad’i al-Syari’ah Li al-Taklif bi muqtadaha (maksud 

Shari’ dalam menetapkan Syari’ah adalah agar dilaksanakan sesuai 

tuntutanya ).30 

Dalam pembahasan ini, ada dua poin penting dalam pembagian 

ini. Pertama, taklif di luar kemampuan manusia. Dalam hal ini, al-

Syatibiy menjelaskan bahwa taklif yang di luar batas kemampuan 

manusia secara shar’iy tidak sah meskipun akal membolehkannya.31 

Kedua, taklif  yang di dalamnya ada mashaqqah. Menurut al-Syatibiy 

dengan adanya taklif, Syari’tidak bermaksud memberikan mashaqqah 

kepada mukallaf akan tetapi dibalik adanya taklif pasti ada unsur 

manfaat.32 

d. Qasdu al-Syari’fi dukhuli al-Mukallaf tahta al-Ahkam al-Syari’ah. 

Yang dimaksud dalam pembahasan dalam pembagian ini 

ialahsetiap perbuatan yang dilakukan oleh manusia harus sejalan 

dengan petunjuk Syari’ dan bukan mengikuti hawa nafsunya.33 

Kedua, Kemaslahatan tersebut adalah kemaslahatan yang rasional, 
maksudnya secara rasional terdapat peruntutan wujud kemaslahatan 

                                                     
27Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah,vol. 2 (Kairo: Dar al-Hadith, 2005), 
hlm. 265 
28Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 305 
29Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah,  hlm. 309 
30Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 309 
31Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 336 
32Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 344 
33Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 379 



 
 
  

 

99 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

terhadap penerapan hukum. Misalnya pencatatan administrasi dalam 
berbagai transaksi akan menetralisir persengketaan atau persaksiaan 
palsu. Dalam kaitannya dengan konteks syariat hal semacam ini 
selayaknya diterima. Beda halnya dengan pencabutan hak talak dari 
suami dan menyerahkan kewenangan pada hakim, keputusan 
kontroversial semacam ini tidak diperbolehkan karena bertentangan 
dengan garis ketentuan syariat.34 

Ketiga, Maslahah yang menjadi acuan penetapan hukum haruslah 
bersifat universal, bukan kepentingan individu atau kelompok tertentu. 
Karena hukum-hukum syariat diberlakukan untuk semua manusia. 
Karenanya penetapan hukum tidak selayaknya mengacu secara khusus 
pada kepentingan-kepentingansatu orang atau kelompok misalnya.35 

Al-Ghazali berbeda lagi dalam merumuskan syarat maslahah mursalah 

bisa digunakan sebagai landasan hukum, beliau mengatakan maslahah 

mursalah bisa menjadi cara menggali hukum dengan syarat, antara lain : 

Pertama, Maslahah itu harus sejalan dengan tujuan syara’. Kedua, 

Maslahah itu tidak bertentangan dengan nas syara’. Ketiga, Maslahah itu 

termasuk kedalam maslahah daruriy,baik menyangkut kemaslahatan 

pribadi atau menyangkut kemaslahatan orang banyak.36 

Berbeda dengan imam al Ghazali, al-Butiy memberikan syarat kepada 

maslahah mursalah agar bisa dijadikan sumber hukum, yaitu: Pertama, 

Masuk dalam cakupan maqasid al-Syari’ah. Kedua, Tidak bertentangan 

dengan nas. Ketiga, Tak bertentangan dengan Qiyas dan kemaslahatan 

yang lebih tinggi/penting.37 

Bahwa dalam hal ini ada 3 konsekuensi : Pertama, Tidak boleh 

mentafsirkan atau mentaqyid sesuatu dalam nas semata dengan dasar 

maslahah. Kedua, Adanya pendapat ulama, yakni perubahan hukum 

disebabkan karna perubahan zaman. Ketiga, Pesan moral untuk ulama’ 

agar berhati-hati dalam memahami karakteristik maslahah, agar tidak 

terjadi kerancauaan.38  

Lain halnya dengan Al-Munawwar, sebagaimana dikutip dari Husayn 

Hamid menyatakan bahwa maslahah haruslah  memiliki 2 syarat: Pertama, 

Adanya kesesuaian antara maslahah dengan hukum yang ditetapkan 

syari’at. Kedua, Adanya kesesuaian atara maslahah dan jenis Tasarrufat al-

                                                     
34Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul Fiqh, hlm. 86 
35Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul Fiqh, hlm. 87. Lihat juga Nasroen Haroen, Ushul 
Fiqh, (Jakarta: Logos, 1996), hlm. 122-123 
36Nasroen Haroen, Ushul Fiqh, hlm. 123 
37Dahlan Tamrin,  Filsafat hukum Islam,(Malang: UIN malang Pers, 2007), hlm. 133 
38 Dahlan Tamrin,  Filsafat hukum Islam, hlm. 134  



 
 
  

 

100 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Shar’iy.39 

Ihdad  atau Berkabung dalam Fikih Empat Mazhab. 

Berihdad atas kematian suami wajib dijalani seorang isteri selama 

empat bulan sepuluh hari. Demikian pendapat mayoritas ulama bahkan 

hampir seluruh mereka kecuali Hasan Basry dan Asy-Sya’bi sepakat 

pendapatnya mengatakan bahwa ihdad hukumnya sunnah bagi wanita 

muslimah yang merdeka, selama masa iddah kematian suami.40 Adapun 

landasan hukum disyari’atkannya ihdad adalah sebagai berikut: 

Al-Qur’an 

“orang-orang yang meninggal dunia di antaramu dengan 
meninggalkan isteri-isteri (hendaklah Para isteri itu) menangguhkan 
dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh hari. kemudian apabila telah 
habis 'iddahnya, Maka tiada dosa bagimu (para wali) membiarkan 
mereka berbuat terhadap diri mereka menurut yang patut. Allah 
mengetahui apa yang kamu perbuat.”41 

Hadis yang diriwayatkan oleh Zainab. 

 

“Menceritakan padaku Muhammad bin al-Mutsanna menceritakan 
padaku Ja’far, menceritakan padaku Syu’bah dari Humaid bin Nafi’ 
berkata aku mendengarkan Zainab binti Umm Salamah berkata 
Hamim (saudara laki-lakinya) meninggalkan Ummi Habibah, 
kemudian Umi Habibah memakai wangi-wangian berwarna kuning, 
kemudian mengusapnya dengan dua tangannya, dan Ummi Habibah 
berkata sesungguhnya aku memakai wangi-wangian ini karena aku 
mendengarkan Rasulullah Saw bersabda “Tidak boleh seorang 

                                                     
39Dahlan Tamrin,  Filsafat hukum Islam, hlm. 134 
40Ibnu Rushd, Bidayatul Mujtahid,Vol. 2, (Surabaya: al-Hidayah, 2000), hlm. 92 
41Al-Baqarah 2 : 234.  
42Malik bin anas bin malik, al-Muwatta’, ( t.t: t.tp, 2004), hlm. 252 



 
 
  

 

101 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

perempuan yang beriman kepada Allah dan hari akhir berkabungdi 
atas tiga hari, kecuali untuk suaminya selama empat bulan sepuluh 
hari.“(H.R. Muslim). 

Hadis yang diriwayatkan oleh Zainab.. 

Dari Ummu Athiyyah bahwasannya Rosululloh bersabda tidak boleh 
berkabung perempuan atas satu mayit lebih dari tiga malam, kecuali 
atas suami selam empat bulan seuluh hari dan janganlah ia pakai 
pakaian yang dicelup kecuali pakaian dari ganggang dan janganlan 
bercelak, dan janganlah memakai bau-bauan, kecuali ia bersih sedikit 
dari qust dan azfar. (H.R. Muslim).43 

Ihdad dalam pandangan fikih empat mazhab. 
a. Ihdad menurut mazhab Hanafiyyah ialah  

 

Ihdad ialah  secara bahasa ialah menegah dari berhias sedangkan 
menurut istilah ialah menjauhi memakai wangi-wangian atau 
semacamnya, dan menjauhi memakai celak dan lain-lain.44 
Menurut mereka, ihdad ialah menjaga dan menjauhi segala hal 

yang dapat mendatangkan atau menarik perhatian orang lain untuk 

menikahinya. Hal tersebut tampak dalam pendefinisian apa itu ihdad, 

dalam definisi di atas semua hal seperti memakai wewangian, celak, 

kemudian perhiasan adalah faktor yang bisa menarik perhatian orang 

lain untuk menikahinya.45 

Sebagaimana telah disebutkan, dalam hal siapakah yang wajib 

berihdad. Mereka memberi syarat bagi orang yang berkewajiban ihdad, 

yaitu; Baligh, Berakal, Beragama Islam, ia ditinggalkan dari nikah 

yang sah baik ia ditinggal mati ataupun ia tertalak bain. Oleh sebab 

itu menurut Hanafiyyah, wanita yang masih kecil, wanita yang gila, 

                                                     

43Muslim ibn al-Hajja.j al-Naysaburi, Sahih Muslim,Vol.2 (Beyrut: Dar Ihya’ al-Turath, t.th), 
hlm. 1127 
44Abu Bakar ibn Mas’ud al-Hasani, Bada’iu as-Sana’i, Vol. 3. (Kairo: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, 1986), hlm. 208 
45Abu Bakar ibn Mas’ud al-Hasani, Bada’iu as-Sana’i, hlm. 208 



 
 
  

 

102 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

wanita Kitabiyyah dan wanita yang tertalak raj’i tidak berkewajiban 

melakukan ihdad. Mereka berargumen bahwa ihdad ialah ibadah dan 

ibadah itu legislasinya adalah baligh dan islam tampa itu ibadah akan 

sia-sia. Hal ini berbeda dengan imam Syafi’i yang mengatakan kedua 

orang tersebut yakni anak kecil, dan wanita Kitabiyyah wajib 

melakukan ihdad. Beliau berargumen bahwa ihdad adalah cabang dari 

iddah, jika kedua orang tersebut wajib beriddah berarti mereka juga 

wajib berihdad. Sedangkan sifat merdeka, menurut Hanafiyyah tidak 

menjadi syarat diwajibkan ihdad, karena ihdad pada hakikatnya ialah 

menampakkan kesedihan dan menampakkan kesedihan tidak harus 

merdeka. Oleh karena itu, budak mukatab, Ummul Walad, dan lain-

lain wajib melaksanakan ihdad.46 

b. Ihdad menurut mazhab Malikiyyah ialah  

 

Ihdad secara bahasa mencegah, sedangkan menurut ibn Arafah 
ihdad ialah meninggalkan sesuatu yang digunakan untuk 
berhias.47 
Menurut mereka, segala hal yang bertujuan digunakan untuk 

berhias wajib ditinggalkan meskipun itu adalah cincin besi. Karena 

ihdad ialah menampakkan kesedihan dan menjauhi dari pandangan 

orang lain. Oleh karena itu, segala hal yang menarik pandangan orang 

lain wajib ditinggalkan.48 

Mengenai siapakah yang wajib melakukan ihdad, ihdad hanya 

wajib bagi wanita dewasa yang beriddah karena ditinggal mati oleh 

suaminya, bukan wanita yang ditalak. Oleh sebab itu, menurut 

mereka, wanita yang tertalak baik raj’iy atau ba’in tidak diwajibkan 

ihdad. Mengenai anak kecil, apakah ia wajib berihdad atau tidak, 

menurut mereka anak kecil tidak wajib melakukan ihdad. Meskipun 

demikian, seyogyanya bagi wali untuk menjauhkannya dari berhias 

diri. Ihdad juga wajib bagi budak dan kafir dzimmi yang bersuami 

muslim, dikarenakan hakikat ihdad ialah mencegah dari pandangan 

laki-laki lain.49 

                                                     
46Abu Bakar ibn Mas’ud al-Hasani, Bada’iu as-Sana’i, hlm. 209 
47Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy Vol.4 (Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyyah, t.th), hlm. 147 
48Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy, hlm. 147 
49Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy, hlm. 148 



 
 
  

 

103 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

c. Ihdad menurut mazhab Syafi’iyyah adalah 

 

Ihdad secara bahasa ialah mencegah, sedangkan secara istilah ialah 
mencegah dari berhias diri.50 
Adapun menurut Al-Syafi’i tidak wajib ihdad atas wanita 

kitabiyah, demikian juga pendapat Abu Hanifah. Alasan mereka ialah 

bahwa hadits Nabi: “Tidak boleh bagi wanita yang beriman kepada 

Allah dan hari kemudian berihdad dan seterusnya.” Menunjukan 

bahwa syarat wanita yang berihdad adalah beriman,  tanpa keimanan 

berarti tidak berlaku ketentuan-ketentuan tentang ihdad pada diri 

wanita tersebut. Karenanya tidak wajib ihdad atas wanita non 

muslimah termasuk kitabiyah.51 

Perbedaan   pendapat di antara fuqaha’ yang mewajibkannya atas 

wanita muslimah, bukan wanita kafir, disebabkan oleh persoalan, 

karena bagi fuqaha yang menganggap ihdad  sebagai suatu ibadah 

(yang tidak dapat dipahami ma’nanya), maka mereka tidak 

mewajibkan atas wanita kafir, sedangkan bagi fuqaha yang 

menganggapnya suatu ibadah yang dapat dipahami ma’nanya, yaitu 

untuk menghindarkan pandangan lelaki kepadanya dan untuk 

mencegah wanita  yang berihdad memandang kepada lelaki, maka 

mereka mempersamakan antar wanita kafir dengan wanita 

muslimah.52 

d. Ihdad menurut mazhab Hanabilah ialah  

 

Ihdad ialah menjauhi berhias diri dan segala hal yang 
mengundang untuk berbuat jima’. 
Adapun menurut Abu Hanifah tidak wajib ihdad atas wanita 

kitabiyah, demikian juga pendapat Al-Shafi’i. Alasan mereka ialah 

bahwa hadits Nabi: “Tidak boleh bagi wanita yang beriman kepada 

Allah dan hari kemudian berihdad dan seterusnya.” Menunjukan 

bahwa syarat wanita yang berihdad adalah beriman,  tanpa keimanan 

berarti tidak berlaku ketentuan-ketentuan tentang ihdad pada diri 

                                                     
50Abu Bakar ibn Shata’ al-Dimyati, ‘I’anah al-TalibinVol. 4 (t.t: Daar al-Fikr, 1997), hlm. 51 
51Ibnu Rushd, Bidayatul Mujtahid,Vol. 2, (Surabaya: al-Hidayah, 2000), hlm. 93 
52Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat (Jakarta: Kencana, 2003), hlm. 307 



 
 
  

 

104 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

wanita tersebut. Karenanya tidak wajib ihdad atas wanita non 

muslimah termasuk kitabiyah.53 

Menurut mereka pula ihdad adalah ibadah. Dan ibadah 

membutuhkan syarat yaitu islam dan baligh. Oleh karena itu, mereka 

tidak mewajibkan ihdad bagi anak kecil dan kafir dzimmi. Pendapat 

ini berdasarkan keumuman hadis yang telah disebutkan. Selain itu 

ada syarat lagi bagi orang yang diwajibkan ihdad, yaitu ia ditinggalkan 

dalam pernikahan yang sah, berarti jika ia ditinggal mati dalam 

pernikahan yang rusak maka ia tidak diwajibkan berihdad. Syarat-

syarat yang telah disebutkan di atas sama dengan syarat yang telah 

disebutkan menurut mazhab Hanafiyyah.54 

Akan hal silang pendapat fuqaha mengenai hamba mukatabah 

(hamba perempuan yang menebus kemerdekaannya dengan cara 

mencicil), maka hal itu terjadi dari segi ketidak jelasan statusnya 

sebagai orang merdeka atau sebagai budak. Sedangkan mengenai 

hamba perempuan yang dimiliki dan hamba perempuan yang telah 

memperoleh anak dari tuannya (ummul walad), maka hal yang 

mendorong jumhur ulama menggugurkan kewajiban ihdad dari 

keduanya.55 

Hikmah Ihdad 
Adapun hikmah ber-ihdad dalam kajian fikih sendiri yaitu, Pertama, 

Memberi alokasi waktu yang cukup untuk turut berduka cita atau 

berkabung dan sekaligus menjaga fitnah.56 Kedua, Untuk memelihara 

keharmonisan hubungan keluarga suami yang meninggal dengan pihak 

isteri yang ditinggalkan dan keluarga besarnya.57 Ketiga, Ihdad untuk 

menampakan kesedihan dan kedukaan atas kematian suaminya, dan 

ukuran untuk bersedih karena yang lainnya. Selain cerai mati, maka talak 

dalam bentuk apapun tidak membutuhkan adanya ihdad. Hal ini sesuai 

dengan wanita-wanita yang hidup pada masa Nabi dan Khulafa al-

Rasyidin tidak pernah melakukan ihdad selain cerai mati.58 

 

                                                     
53Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat, hlm. 93 
54Ibnu Qudamah, Al-Mughni , Vol. 42, hlm. 35-36 
55Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat, (Jakarta: kencana,2003), hlm. 308 
56Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Garfindo Persada, 2000), hlm. 

319 
57 Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia, hlm. 319 
58Syaikh Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,2006), hlm. 372 



 
 
  

 

105 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Ihdad atau Berkabung dalam Kompilasi Hukum Islam. 

Sebagaimana yang telah disebutkan diatas, bahwa salah satu dari 

kewajiban wanita beriddah ialah adanya ihdad. Ihdad bila dilihat dari segi 

etimologiatau bahasa adalah al-man’u atau al-imtina’ yang bermakna 

mencegah. Sebagaimana yang telah disebutkan diatas, perbedaan istilah 

secara bahasa tidak mengurangi esensi ihdad, seperti yahya zakariyya al-

ansari yang mendefinisikan ihdad secara etimologi ialah mencegah. 

Mengenai definisi ihdad secara terminologi, para ulama 

mendefinisikannya dengan definisi yang berbeda. Seperti wahbah 

zuhayly, beliau mendefinisikan ihdad ialah meninggalkan harum-

haruman, perhiasan, celak mata dan minyak, baik minyak yang 

mengharumkan maupun yang tidak.Selanjutnya, sebagaimana definisi 

kedua di atas, Wahbah al- Zuhaili menegaskan maksud meninggalkan 

harumharuman, perhiasan, celak mata, dan minyak adalah khusus yang 

berkaitan dengan anggota badan perempuan. Karena itu, perempuan 

yang sedang dalam keadaan ihdad tidak dilarang memperindah tempat 

tidur, karpet, gorden dan alat-alat rumah tangganya.Ia juga tidak dilarang 

duduk di atas kain sutera.59 Agak berbeda dengan yahya zakariyya al-

ansari, Abu Bakar al-Dimyati, mendefinisikanihdad dengan Menahan diri 

dari bersolek/berhias pada badan. Perbedaan  definisi ihdad yang terjadi 

diatas, hanyalah perbedaan redaksional saja, sedangkan secara substansi 

ialah sama yakni mencegah dari berhias diri.  Sedangkan ihdad dalamm 

Kamus Besar Bahasa Indonesia  ialah menahan diri selam masa iddah dari 

berhias diri dan memakai wangi-wangian bagi istri yang ditinggal mati 

oleh suaminya.60 

Setelah kita mengetahui tentang definisi ihdad dalam fikih, tentunya di 

Indonesia  juga mengatur ihdad. Karena di Indonesia  mayoritas adalah 

masyarakat muslim, hal tersebut tertuang dalam pasal 170 ayat 2 KHI 

tentang masa berkabung yang berbunyi: 

(1). Isteri yang ditinggal mati oleh suaminya wajib melaksanakan 
masa berkabung sebagai tanda turut berduka cita sekaligus menjaga 
timbulnya fitnah.61 
Dalam pasal diatas, disebutkan kewajiban istri yang ditinggal mati 

oleh suaminya ialah melakukan berkabung atau dalam bahasa lain ialah 

                                                     
59Tihami dan Sohari Sahrani ,Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap (Jakarta: 

Rajawali Press, 2009), hlm. 343 
60KBBI, Offline. 
61Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam, (Jakarta: Kencana, 2000), hlm. 155 



 
 
  

 

106 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

ihdad. Mengenai waktu lamanya berkabung dalam pasal diatas 

dikembalikan pada kepatutan daerah masing-masing.KHI dalam 

meredaksikan ihdad dengan masa berkabung, sedangkan dalam KBBI 

makna berkabung ialah memakai kabung (sejenis kain putih yang 

diikatkan di kepala) sebagai tanda berduka cita karena kematian keluarga 

atau kerabat.62 

Setelah kita ketahui bahwa bila seorang suami yang meninggal, wajib 

bagi isterinya untuk berihdad selama empat bulan sepuluh hari. Namun, 

bila si isteri meninggal suami berhak melakukan ihdad atau berkabung. 

Hal ini sesuai dengan Pasal 170 Kompilasi Hukum Islam yang berbunyi : 

Seorang  suami yang ditinggal mati oleh isterinya, melakukan masa 
berkabung menurut kepatutan.63 
Dalam literatur fikih memang tidak disebutkan, suami melakukan 

berkabung namun dalam pasal 1 diatas disebutkan bahwa hikmah 

berkabung ialah sebagai rasa turut berduka cita dan menghindari 

timbulnya fitnah. Jadi, meskipun dalam fikih tidak diatur mengenai 

berkabung bagi suami, namun melihat alasan yang tercantum dalam pasal 

1, seyogyanya suami melakukan berkabung messkipun dengan cara yang 

berbeda dan waktu yang berbeda.64 

Pasal diatas merupakan pasal baru, yang tidak ada dalam litertur 

fikih. Mengenai demikian, Yahya Harahap berpendapat bahwa metode 

pendekatan yang digunakan dalam meerumuskan KHI, selain pendekatan 

yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis juga melalui metode 

merumuskan hal yang baru yang tidak terdapat dalam nash. Metode ini 

bukanlah hal yang baru dalam Islam.Sebelum adanya KHI, Islam 

membuka lebar-lebar pintu ijtihad, apabila ada hal yang baru yang tidak 

ada sdalam Al-Qur’an dan Hadis.Dalam hal ini, syari’at Islam bisa 

dikembangkan dan tidak terkungkung dalam perubahan zaman. Salah 

satu metode yang dipakai dalam mengembangkan Hukum Islam ialah 

dengan istislah. Dengan metode ini apabila ada hukum yang berpotensi 

bisa mendatangkan kebaikan atau dalam bahasa lain nasara fi masalih al-

Nas, bisa dirumuskan pasal baru sebagai contoh dalam pasal 99 ayat b 

Kompilasi Hukum Islam tentang pembuahan anak dengan teknologi dan 

pasal 185 mengenai kebolehan anak mengganti kedudukan keahliwarisan 

                                                     
62KBBI Offline. 
63Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam, hlm. 155 
64Supriatna, Fikih Munakahat II, (Jakarta: Teras, 2009), hlm. 114 



 
 
  

 

107 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

orangtuanya.65  

Penutup 

Dari hasil penelitian ini dapat disimpulkan, yang pertama, bahwa 

alasan KHI merumuskan pasal 170 ayat 2 ialah prinsip keadilan dalam 

perkawinan, karena Kompilasi Hukum Islam adalah pelengkap Undang-

Undang Perkawinan 1974, sudah barang tentu prinsip yang dianut dalam 

Kompilasi Hukum Islam sama dengan UU. Perkawinan. Selain itu salah 

satu alasan adanya perumusan KHI adalah mereformasi hukum Islam, 

lebih khusus hukum keluarga serta menjawab tuntutan zaman. Kedua, 

bagi suami yang ditinggal mati istrinya seyogyanya melakukan 

berkabung atau ihdad. Meskipun dalam literatur fikih tidak disebutkan 

adanya berkabung bagi suami, tapi mengingat hikmah ihdad atau 

berkabung, seperti menjaga kehormatan keluarga yang ditinggal dan 

menghindari timbulnya fitnah maka adanya berkabung sangat mungkin 

dilakukan meskipun dalam waktu yang berbeda dan dengan cara yang 

berbeda. 

Daftar Pustaka 

Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Direktorat Jendral Departemen Agama, 

2000. 

Kumpulan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia. Surabaya: ARKOLA, 

2005. 

Abu Bakar ibn Shata’ al-Dimyati. ‘I’anah al-TalibinVol. 4. t.t.: Daar al-Fikr, 

1997.  

Abu Bakar ibn Mas’ud al-Hasani. Bada’iu as-Sana’i, Vol. 3. Kairo: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah, 1986. 

Abu Ishaq al-Shatibiy. al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah,vol. 2. Kairo: Dar al-

Hadith, 2005. 

Abdurrahman Ghazaly. Fikih Munakahat. Jakarta: Kencana, 2003. 

Abdurrahman. Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Kencana,2000.  

Abdul Wahhab Khalaf. Ilmu Ussul al-Fiqh. Singapura: al-Haromain, 2004. 

Ahmad Rofiq. Hukum Islam Di Indonesia. Jakarta: PT Raja Garfindo 

Persada, 2000. 

Dahlan Tamrin.  Filsafat hukum Islam. Malang: UIN malang Pers, 2007. 

Daud Ali. Hukum Islam  Suatu Pengantar Dalam Mengenal Hukum. Jakarta: 

Cendana Media group, 2006. 

                                                     
65 Yahya harahap, Materi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Peradilan Agama dan 

Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Agustus, 1993, hlm. 72 



 
 
  

 

108 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Husayn Hamid Hassan. Naz}arariyyat al-Maslahah Fi al-Fiqh al-Islamiy. 

Beirut: Dar al-Nahdlah al-‘Arabiyyah, 1971. 

Ibnu Rushd. Bidayatul Mujtahid,Vol. 2. Surabaya: al-Hidayah, 2000. 

Malik bin Anas bin Malik. al-Muwatta’. t.t: t.tp, 2004.  

Muhammad ibn Abdu Allah. Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy Vol.4. Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th. 

Muslim ibn al-Hajjaj al-Naysaburi. Sahih Muslim,Vol.2. Beirut: Dar Ihya’ al-

Turath, t.th. 

Mustafa  Dib al-Bugha. Athar al-‘Adillah al-Mukhtalaf Fiha. Damaskus: Dar 

al-Qalam, 1993.  

Nasroen Haroen. Ushul Fiqh. Jakarta: Logos, 1996. 

Sayyid Sabiq. Fikih Sunnah Vol. 8, Terj. Moh.Talib. Bandung: al-Ma’arif, 

1990. 

Slamet Abidin Aminuddin. Fiqih Munakahat Vol. 2. Bandung: Pustaka 

Setia, 1999. 

Supriatna. Fikih Munakahat II. Jakarta: Teras, 2009.  

Syaiful Hidayat. “Maslahah  Sebagai Metode Penggalian Hukum”. Jurnal  

Tafaqquh, Vol. 1, No. 1. Juni 2013. 

Syaikh Hasan Ayyub. Fikih Keluarga. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,2006. 

Tihami dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap. 

Jakarta: Rajawali Press, 2009. 

Yahya harahap. Materi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Peradilan 

Agama dan Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Agustus, 1993. 

Yudi Arianto. “Peranan Institusi Hukum Islam Suprastruktur dan 

Infrastruktur dalam Penyelesaian Problematika Masyarakat, Jaksya: 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, Vol. 1, No. 2. 

Oktober 2020. 

 


