The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Ihdad Suami Perspektif Maslahah Mursalah

Yudi Arianto, Muhammad Za’im Muhibbulloh, Rinwanto
Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
E-mail: yudiarianto88@gmail.com, zaim19991@gmail.com,
rinwanto808@gmail.com

Abstrak: Ihdad dalam istilah fikih yaitu masa berkabung bagi
seorang istri yang ditinggal mati suaminya dengan cara
meninggalkan berhias atau wewangian, serta bertujuan
sebagai simbol berduka cita dan menghindari fitnah. Dari
keterangan di atas, bisa difahami bahwa yang wajib
berkabung ialah istri yang ditinggal mati oleh suaminya.
Namun dalam Kompilasi Hukum Islam disebutkan bahwa
suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga melakukan
berkabung. Hal tersebut tertuang dalam Kompilasi Hukum
Islam pasal 170 ayat 2. Hal ini menarik untuk ditela’ah
penulis menggunakan analisis maslahah mursalah guna
mencari nilai kemaslahatan dari adanya pasal tersebut.
Sehingga dalam penelitian ini permasalahan yang akan
diteliti adalah, pertama, bagaimana konsep ihdad bagi suami
dalam kompilasi hukum Islam, kedua, bagaimana syara’
dalam hal ini fikih merumuskan konsep ihdad itu sendiri.
Manfaat yang ingin diperoleh dalam penelitian ini adalah,
pertrama, untuk mengetahui konsep ihdad bagi suami dalam
kompilasi hukum Islam. Kedua, mengetahui syara” dalam hal
ini fikih dalam rumusannya terkait konsep ihdad. Jenis
penelitian yang dilakukan oleh penulis ialah penelitian
kepustakaan yaitu studi yang semua bahannya dari buku
bacaan. Dalam menganalisis data kepustakaan menggunakan
content analisis, induktif, yakni meneliti secara dalam bahan
kepustakaan, kemudian menggambarkan tentang ihdad
secara umum kemudian ditarik sebuah kesimpulan yang
khusus tentang suami ber-ihdad dalam Kompilasi Hukum
Islam.

Kata Kunci: Ihdad, fikih, maslahah mursalah.

Pendahuluan

Ihdad atau berkabung merupakan masa berkabung bagi istri yang
ditinggal mati oleh suaminya dengan meninggalkan berhias diri atau
segala sesuatu yang bisa menarik perhatian orang laki-laki lain untuk
menikahinya.! Hal ini dilakukan demi menjaga kehormatan keluarga
suami yang mati ataupun demi menjaga istri yang ditinggal mati oleh

1Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah Vol. 8, Terj. Moh.Talib, (Bandung: al-Ma’arif, 1990), him. 140

91


mailto:yudiarianto88@gmail.com
mailto:zaim19991@gmail.com
mailto:rinwanto808@gmail.com

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

suaminya.?

Para ulama telah sepakat bahwa kewajiban ihdad atau berkabung ada
hanya pada istri yang dicerai atau istri yang ditinggal mati oleh suaminya.
Hal ini dilakukan dengan alasan istibra’ urrahmi atau Rahim seorang
perempuan terdapat calon anak atau tidak. Begitu pula dalam berhias diri,
para ulama telah sepakat bahwa istri yang berihdad atau berkabung
dilarang untuk berhias diri dengan memakai perhiasan, intan dan celak.
Namun yang menjadi perdebatan di kalangan fugaha’tentang kadar dan
batasan berhias diri yang diperbolehkan. Lepas dari itu, kewajiban ihdad
atau berkabung dilakukan agar tidak ada ketertarikan dari orang lain
untuk menikahinya juga menjaga dari timbulnya fitnah.3

Hukum Islam di Indonesia juga memperhatikan masalah ihdad atau
berkabung bagi istri. Sebagaimana yang terdapat di dalam Kompilasi
Hukum Islam yang menjadi kitab rujukan khususnya bagi para hakim
pengadilan agama di dalam memutus perkara. Dalam Kompilasi Hukum
Islam disebutkan bahwa wanita yang ditinggal mati oleh suaminya wajib
melakukan ihdad atau berkabung selama masa iddahsebagai tanda turut
berduka cita. Namun yang menarik dari Kompilasi Hukum Islam ialah
suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga melakukan ihdad atau
berkabung Hal tersebut tertuang dalam pasal 170 ayat (2) dalam bab masa
berkabung. Berikut pasalnya: pertama, Isteri yang ditinggalkan mati oleh
suami, wajib melaksanakan masa berkabung selama masa iddah sebagai
tanda turut berduka cita dan sekaligus menjaga timbulnya fitnah. Kedua,
Suami yang ditinggal mati oleh isterinya, melakukan masa berkabung
menurut kepatutan.

Dalam literatur fikih disebutkan bahwa yang wajib melakukkan ihdad
atau berkabung ialah istri yang ditinggal mati oleh suaminya. Namun
dalam buku Kompilasi Hukum Islam (KHI) disebutkan bahwa yang
melakukan ihdad atau berkabung bukan istri yang ditinggal mati oleh
suaminya saja, akan tetapi suami yang ditinggal mati oleh istrinya juga
melakukan ihdad atau berkabung Hal ini yang menjadi perdebatan di
kalangan ulama Indonesia . Perlu diketahui bahwa latar belakang dalam
merumuskan buku Kompilasi Hukum Islam ialah keinginan untuk

2Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, hlm. 140

3Slamet Abidin, Aminuddin, Figih Munakahat Vol. 2, (Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm.
121

4Kumpulan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia, (Surabaya: ARKOLA, 2005), hlm.
132

92



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

membumikan syari'at Islam di Indonesia. Tentunya, dengan
pembaharuan yang berbeda sesuai dengan kondisi sosial masarakat Islam
di Indonesia seperti kewajiban pencatatatan nikah, ikrar talak di
Pengadilan Agama dan banyak lagi.> Dimana kesemuanya itu merupakan
Institusi hokum Islam structural. ¢Ini sesuai dengan karakter hukum Islam
itu sendiri yaitu dinamisasi hukum Islam. oleh karena itu, dalam
perkembangan zaman tentunya butuh pada penyesuaian kondisi sosial
yang berlaku di masyarakat muslim Indonesia . Jadi, meskipun dalam
literatur fikih tidak disebutkan mengenai suami berihdad atau berkabung.
Namun, melihat kondisi sosial yang berbeda dengan kondisi di arab.
Maka, perlu adanya hal demikian agar tidak timbul fitnah.

Karena perbedaan kondisi sosial dengan bangsa arab dan ihdad atau
berkabung merupakan tradisi orang arab sebelum lahirnya Islam. Maka
adanya ihdad atau berkabung merupakan proses pelestarian tradisi
terdahulu dan itu diakui oleh Islam yang tidak semena-mena dalam
penghapusan sebuah tradisi di masa lampau.” Dengan analisis maslahah
mursalah, penulis mencoba melegalkan pasal 170 ayat 2 yang
menyebutkan bahwa suami yang ditinggal mati oleh istrinya melakukan
ihdad atau berkabung sesuai dengan kepatutan. Penulis meyakini bahwa
kondisi sosial atau perubahan zaman dan waktu bisa merubah hukum.
Hal ini juga pernah dilakukan pada zaman kekhalifahan sahabat Abu
bakar r.a, ketika mengkodifikasi al-Qur’an setelah adanya larangan dari
Rasul. Hal tersebut didasari karena pada masa itu para penghafal al-
Qur’an banyak yang meninggal di medan perang.

Pembahasan
Term Maslahah dan Maslahah Mursalah

Sebelum masuk dalam pembahasan tentang maslahah mursalah,

terlebih dahulu akan diuraikan definisi maslahah lebih dahulu. Maslahah

secara bahasa adalah manfaat (M‘\@J\) atau sebab yang mendatangkan

kemanfaatan serta menjaga kemanfaatan (e_J\ s‘“" C’A"’ s s m J;g])ﬁMenurut

SKompilasi Hukum Islam, (Jakarta: Direktorat Jendral Departemen Agama, 2000), hlm. 13
6 Yudi Arianto, “Peranan Institusi Hukum Islam Suprastruktur dan Infrastruktur dalam
Penyelesaian Problematika Masyarakat”, Jaksya: The Indonesian Journal of Islamic Law
and Civil Law, Vol. 1, No. 2. (Oktober 2020), hlm. 89.

"Daud Ali, Hukum Islam Suatu Pengantar Dalam Mengenal Hukum, (Jakarta: Cendana
Media group, 2006), him. 36

8Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Figh al-Islamiy, (Beirut: Dar al-
Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 3- 4

93



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

istilah umum Maslahah adalah: mendatangkan segala bentuk kemanfaatan
atau menolak segala kemungkinan yang merusak. Lebih jelasnya manfaat
adalah ungkapan dari sebuah kenikmatan atau segala hal yang masih
berhubungan denganya, sedangkan kerusakan adalah hal-hal yang
menyakitkan atau segala sesuatu yang ada kaitan denganya.’

Pandangan terhadap Maslahah terbagi menjadi dua bagian, salah
satunya yaitu pandangan menurut syara’, dalam pembahasan pertama al-
Syatibi mengatakan: “Maslahah ditinjau dari segi artinya adalah segala sesuatu
yang menguatkan keberlangsungan dan Menyempurnakan kehidupan manusia,
serta memenuhi segala keinginan rasio dan syahwatnya secara mutlak” 10

Adapun Maslahah menurut arti secara syara’ adalah segala sesuatu
yang menguatkan kehidupan di dunia tidak dengan cara merusaknya
serta mampu menuai hasil dan beruntung di akhirat, dalam hal ini al-
Syatibi mengatakan: “Menarik kemaslahatan dan membuang hal-hal yang
merusak bisa juga disebut dengan melaksanakan kehidupan di dunia untuk
kehidupan di akhirat” 1

Adapun menurut al-Ghazali, Maslahah adalah:

£ 201 gain o iblonad) Bnlsa

“memelihara tujuan daripada syari’at” .12 ]

Sedangkan tujuan syara” meliputi lima dasar pokok, yaitu: pertama
melindungi agama (hifdzu al-din), kedua melindungi jiwa (hifdzu al-nafs),
ketiga melindungi akal (hifdzu al-aql), keempat melindungi kelestarian
manusia (hifdzu al-nasl), kelima melindungi harta benda (hifdzu al-mal).13
Dalam definisi diatas, menurut imam al-Ghazali, menyatakan bahwa
seluruh bentuk kemashlahatan haruslah seirama dengan tujuan
syara’sekalipun bertentangan dengan tujuan manusia, karena sering kali
kemashlahatan manusia tidak selamanya didasarkan atas kehendak syara’
tetapi didasarkan atas kehendak hawa nafsu manusia sendiri. Oleh karena
itu, imam al-Ghazali berpendapat bahwa standar penentuan
kemashlahatan ialah kehendak atau tujuan syara’. Bukan kehendak
manusia itu sendiri.4

°Nasroen Haroen, Ushul Figh, (Jakarta: Logos, 1996), hlm. 113

Wal-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, (Kairo: Dar al-Hadith, 2005), hlm. 261
Hal-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 261

2Husayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Figh al-Islamiy, (Beirut: Dar al-
Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 9

BBNasroen Haroen, Ushul Figh, hlm. 114

14Nasroen Haroen, Ushul Figh, hlm. 122

94



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402

Adapun menurut Najm al-Din al-Tufiy, maslahah ialah

Bls gl Bals I ol ) 330l ol

4,

‘ sebab yang mendatangkan pada tujuan syara’ baik berupa ibadah
atau kebiasaan.”1>
Bukan hal yang diragukan lagi bahwa lafadz -Maslahah danal-

Mafsadah adalah berupa bentuk yang masih umum, yang menurut
kesepakatan ulama’ mengarah pada hal-hal yang berhubungan dengan
dunia dan akhirat, al-Syatibi menyatakan bahwa tujuan dari diturunkanya
Syari’at adalah untuk kemaslahatan di dunia dan akhirat secara bersamaan.16

Dari beberapa definisi maslahah yang telah disebutkan, dapat kita simpulkan
bahwa yang menjadi penentu antara maslahah dan mafsadah adalah tujuan syara’
sebagai pertimbangan utama, bukan pada pertimbanagan kepentingan manusia.
Sebab syari’ telah menentukan nilai maslahah pada lima prinsip pokok di atas
yakni ; 1.melindungi agama (hifdzu al-din), 2.melindungi jiwa (hifdzu al-
nafs), 3.melindungi akal (hifdzu al-agl), 4. melindungi kelestarian manusia
(hifdzu al-nasl), 5.melindungi harta benda (hifdzu al-mal).”?Meskipun
menurut Najm al-Din al-Tufiy berbeda.

Sedangkan kata mursalah merupakan bentuk derivasi dari kata arsala-
yursilu-irsalan wa mursalan yang bermaknan lepas. Dalam artian syara’
tidak melarangnya ataupun memerintahkannya. Jadi bila didefinisikan
secara bahasa maslahah mursalah ialah kemashlahatan yang syara’ tidak
melarangnya ataupun mendukungnya.

Dalam definisi secara terminologi, maslahah mursalah mempunyai
beberapa redaksi dalam mendefinisikannya, diantaranya Sa'id Ramadlan
al-Butiy, menurut beliau maslahah ialah setiap manfaat yang selalu
bertujuan pada maksud syari’ tanpa ada dalil yang menguatkan atau dalil
yang membatalkannya. Dalam definisi ini, al-Butiy menjelaskan bahwa
manfaat yang masih bersifat prasangka tidak masuk dalam definisi ini.
Adapun menurut Abdul Wahhab Khallaf, maslahah mursalah ialah
kemashlahatan yang tidak disyari’atkan oleh syari” hukum untuk
ditetapkan dan ditunjukkan dalil syar’iy untuk membatalkannya. Lain
halnya Abdul Karim Zaydan, beliau dalam mendefinisikan maslahah
mursalah dengan kemashlahatan yang tidak disyari’atkan oleh syari’.18

BHusayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Figh al-Islami, hlm. 9

16al-Syatiby, al-Muwafaqat, (Kairo: Dar al-Hadith, 2005), hlm. 267

17Nasroen Haroen, him. 114

18Syaiful Hidayat, “Maslahah Sebagai Metode Penggalian Hukum”, Jurnal Tafaqquh, Vol. 1,

95



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Pembagian Maslahah

Dilihat dari segi keberadaan Maslahah itu sendiri, syariat membaginya
atas tiga bentuk yaitu:
Pertama, Maslahah Mu’tabarah

Maslahah mu’tabarah, yaitu kemaslahatan yang didukung oleh syariat.
Maksudnya, ada dalil khusus yang menjadi bentuk dan jenis
kemaslahatan tersebut. Dalam kasus peminum khamer misalnya, hukuman
atas orang yang meminum minuman keras dalam hadis Nabi dipahami
secara berlainan oleh para ulama fikih, disebabkan perbedaan alat
pemukul yang digunakan oleh Rasulullah SAW. Maslahah menjaga agama,
nyawa, keturunan dan juga muru’ah, akal dan nyawa. Syara’ telah
mensyariatkan jihad untuk menjaga agama, qisas untuk menjaga nyawa,
hukuman hudud kepada penzina dan penuduh untuk menjaga keturunan
dan juga muru’ah, hukuman sebatan kepada peminum arak untuk
menjaga akal, dan hukuman potong tangan ke atas pencuri untuk
menjaga harta.!?

Kedua, Maslahah Mulghah
Maslahah  mulghah,yaitu =~ kemaslahatan yang  ditolak karena

bertentangan dengan hukum syara’.ini bukanlah Maslahah yang benar,
bahkan hanya disangka sebagai Maslahah atau ia adalah Maslahah yang
kecil yang menghalang Maslahah yang lebih besar daripadanya. Misalnya,
kemaslahatan harta riba untuk menambah kakayaan, kemaslahatan
minum khomr untuk menghilangkan stress, Maslahah orang- orang
penakut yang tidak mau berjihad, dan sebagainya.°

Ketiga, Maslahah Mursalah
Maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan yang tidak didukung oleh dalil

syariat atau nash secara rinci, namun ia mendapat dukungan kuat dari
makna implisit sejumlah nash yang ada. Jadi, Maslahah ini adalah satu
keadaan di mana tiada dalil khas daripada Syara” yang mengi’tibarkannya
dan tidak ada hukum yang telah dinashkan oleh Syara’ yang
menyerupainya, yang mana boleh dihubungkan hukumnya melalui dalil
Qiyas. Tetapi pada perkara tersebut terdapat satu sifat yang munasabah
untuk diletakkan hukum tertentu kepadanya kerana ia mendatangkan
Maslahah atau menolak mafsadah. Kemaslahatan dalam bentuk ini

No. 1, Juni 2013, hlm. 12

PMustafa Dib al-Bugha, Athar al-’Adillah al-Mukhtalaf Fiha, (Damaskus: Dar al-Qalam,
1993), hlm. 32

20Mustafa Dib al-Bugha, Athar al-’Adillah al-Mukhtalaf Fiha, hlm. 33

96



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

menjadi dua, yaitu: (1).Maslahah Gharibah, yaitu kemaslahatan yang asing,
atau kemaslahatan yang tidak ada dukungan dari syara’, baik secara
tererinci atau secara umum(2).Maslahah Ghayru Gharibah atau Maslahah
mursalah, yaitu kemaslahatan yang tidak didukung dalil syara” atau nas
yang rinci, tapi didukung oleh makna sekumpulan nas (ayat atau hadis).?!

Adapun dalam hal pemberian nama maslahah mursalah, ulama
berbeda-beda dalam memberikan istilah, dimana menurut kalangan
Malikiyah menyebutnya dengan maslahah mursalah? al-Ghazaliy
menamakannya istislah,?® para pakar ushul figh mengistilahkannya
dengan al-munasib al-mursal al-mulaim.?*

Contoh bagi Maslahah ini adalah yang telah dibincangkan oleh ulama’
ialah seperti membukukan al-Qur’an, hukum qisas terhadap satu
kumpulan yang membunuh seorang dan menulis buku-buku agama.?
Syarat-Syarat Maslahah mursalah

Ulama’-ulama’ yang mengambil Maslahah mursalah sebagai sumber
hukum terutamanya ulama Madzhab Maliki tidaklah sewenang-wenang
menganggap setiap sesuatu itu sebagai Maslahah mursalah. Bahkan mereka
telah meletakkan beberapa syarat dalam mengambil Maslahah mursalah
sebagai sumber hukum agar tidak terjadi penetapan hukum yang
berdasarkan nafsu. Syarat- syarat tersebut adalah:

Pertama, Bentuk Maslahah tersebut harus selaras dengan tujuan-tujuan
syari’at, yakni bahwa kemaslahatan tersebut tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip dasarnya, dan juga tidak menabrak garis ketentuan nash
atau dalil-dalil yang gat’i. dengan kata lain bahwa kemashlahatan tersebut
sesuai dengan tujuan-tujuan syari’at, tujuan-tujuan syara’ ialah menjaga
lima hal yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dan
merupakan bagian keumumannya, bukan termasuk kemashlahatan
yang gharib, kendati  tidak terdapat dalil yang secara spesifik
mengukuhkannya.? Imam al-Syatibiy, membagi tujuan syari’ kedalam
empat bagian yaitu:

a. Qashdu al-Syari’ fi Wad'i al-Syari’ah (maksud Syari” dalam menetapkan

Syari’ah).

2INasroen Haroen, him. 119

22Abdul Wahhab Khalaf, Ilmu Ushul al-Figh, (Singapura: al-Haromain, 2004), hlm. 84
ZHusayn Hamid Hassan, Nazarariyyat al-Maslahah Fi al-Figh al-Islamiyhlm. 5

2Abdul Wahhab Khalaf, Ilmu Ushul al-Figh, hlm. 87

»Mustafa Dib al-Bugha, Athar al-’Adillah al-Mukhtalaf Fiha, (Damaskus: Dar al-Qalam,
1993), him. 34

26 Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Usjul Figh, him. 86

97



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Imam al-Syatibiy mengatakan bahwa tujuan utama Alloh
menurunkan Syari‘ah ialah untuk mengambil kemashlahatan dan
menjauhi kemadhorotan. Dalam artian lain, bahwa hukum syari’ah
hanya bertujuan untuk kemashlahatan manusia itu sendiri.
Sedangkan kemashlahatan yang dimaksud dalam pembahasan ini ada
tiga yakni dlaruriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah.?

b. Qasdu al-Syari” fi Wad'i al-Syari’ah Li al-ifham (maksud Syari’dalam
menetapkan Syari’ah adalah agar dapat dipahami ).

Dalam menetapakan Syari’ah, Syari’bertujuan agar mukallaf dapat
memahaminya.? Ada dua pembagian penting dalam pembagian ini.
Pertama, Syari’ah dalam bahasa Arab. Oleh karenanya siapapun orang
yang ingin memahami Syari’ah maka dia harus mempelajari bahasa
Arab. Kedua, Syari’ah ini bersifat ‘Ummiyah artinya dalam memahami
Syari’ah tidak membutuhkan ilmu-ilmu lain.?

c. Qasdu al-Syari’fi Wad'i al-Syari’ah Li al-Taklif bi mugtadaha (maksud
Shari” dalam menetapkan Syari’ah adalah agar dilaksanakan sesuai
tuntutanya ).30

Dalam pembahasan ini, ada dua poin penting dalam pembagian
ini. Pertama, taklif di luar kemampuan manusia. Dalam hal ini, al-
Syatibiy menjelaskan bahwa taklif yang di luar batas kemampuan
manusia secara shar’iy tidak sah meskipun akal membolehkannya.3!
Kedua, taklif yang di dalamnya ada mashaggah. Menurut al-Syatibiy
dengan adanya taklif, Syari‘tidak bermaksud memberikan mashaqqah
kepada mukallaf akan tetapi dibalik adanya taklif pasti ada unsur
manfaat.3?

d. Qasdu al-Syari’fi dukhuli al-Mukallaf tahta al-Ahkam al-Syari’ah.

Yang dimaksud dalam pembahasan dalam pembagian ini
ialahsetiap perbuatan yang dilakukan oleh manusia harus sejalan
dengan petunjuk Syari” dan bukan mengikuti hawa nafsunya.

Kedua, Kemaslahatan tersebut adalah kemaslahatan yang rasional,
maksudnya secara rasional terdapat peruntutan wujud kemaslahatan

27 Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafagat fi Ushul al-Shari’ah,vol. 2 (Kairo: Dar al-Hadith, 2005),
hlm. 265

28 Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 305

2 Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 309

30Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafagat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 309

31Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafagqat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 336

32Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafagat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 344

33Abu ishaq al-Shatibiy, al-Muwafagat fi Ushul al-Shari’ah, hlm. 379

98



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

terhadap penerapan hukum. Misalnya pencatatan administrasi dalam
berbagai transaksi akan menetralisir persengketaan atau persaksiaan
palsu. Dalam kaitannya dengan konteks syariat hal semacam ini
selayaknya diterima. Beda halnya dengan pencabutan hak talak dari
suami dan menyerahkan kewenangan padahakim, keputusan
kontroversial semacam ini tidak diperbolehkan karena bertentangan
dengan garis ketentuan syariat.3

Ketiga, Maslahah yang menjadi acuan penetapan hukum haruslah
bersifat universal, bukan kepentingan individu atau kelompok tertentu.
Karena hukum-hukum syariat diberlakukan untuk semua manusia.
Karenanya penetapan hukum tidak selayaknya mengacu secara khusus
pada kepentingan-kepentingansatu orang atau kelompok misalnya.3

Al-Ghazali berbeda lagi dalam merumuskan syarat maslahah mursalah

bisa digunakan sebagai landasan hukum, beliau mengatakan maslahah
mursalah bisa menjadi cara menggali hukum dengan syarat, antara lain :
Pertama, Maslahah itu harus sejalan dengan tujuan syara’. Kedua,
Maslahah itu tidak bertentangan dengan nas syara’. Ketiga, Maslahah itu
termasuk kedalam maslahah daruriy,baik menyangkut kemaslahatan
pribadi atau menyangkut kemaslahatan orang banyak.3¢

Berbeda dengan imam al Ghazali, al-Butiy memberikan syarat kepada
maslahah mursalah agar bisa dijadikan sumber hukum, yaitu: Pertama,
Masuk dalam cakupan magasid al-Syari’ah. Kedua, Tidak bertentangan
dengan nas. Ketiga, Tak bertentangan dengan Qiyas dan kemaslahatan
yang lebih tinggi/ penting.3”

Bahwa dalam hal ini ada 3 konsekuensi : Pertama, Tidak boleh
mentafsirkan atau mentaqyid sesuatu dalam nas semata dengan dasar
maslahah. Kedua, Adanya pendapat ulama, yakni perubahan hukum
disebabkan karna perubahan zaman. Ketiga, Pesan moral untuk ulama’
agar berhati-hati dalam memahami karakteristik maslahah, agar tidak
terjadi kerancauaan.3?

Lain halnya dengan Al-Munawwar, sebagaimana dikutip dari Husayn
Hamid menyatakan bahwa maslahah haruslah memiliki 2 syarat: Pertama,
Adanya kesesuaian antara maslahah dengan hukum yang ditetapkan
syari’at. Kedua, Adanya kesesuaian atara maslahah dan jenis Tasarrufat al-

3¢Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul Figh, hlm. 86

%Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul Figh, hlm. 87. Lihat juga Nasroen Haroen, Ushul
Figh, (Jakarta: Logos, 1996), him. 122-123

36Nasroen Haroen, Ushul Figh, hlm. 123

%’Dahlan Tamrin, Filsafat hukum Islam,(Malang: UIN malang Pers, 2007), hlm. 133

38 Dahlan Tamrin, Filsafat hukum Islam, hlm. 134

99



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law

Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L
Shar’iy.3°

Ihdad atau Berkabung dalam Fikih Empat Mazhab.

Berihdad atas kematian suami wajib dijalani seorang isteri selama
empat bulan sepuluh hari. Demikian pendapat mayoritas ulama bahkan
hampir seluruh mereka kecuali Hasan Basry dan Asy-Sya’bi sepakat
pendapatnya mengatakan bahwa ihdad hukumnya sunnah bagi wanita
muslimah yang merdeka, selama masa iddah kematian suami.4® Adapun
landasan hukum disyari’atkannya ihdad adalah sebagai berikut:

AI Qur’ an

//a I ’e 2 Pidd ° o -8

Sl oAl \.s\s \,..&3 J.@..c\ m)\ u@....m u..mj.a w,,\ o,).uj vg"‘ S8 52 d.\ﬁ\j

R
4 - ;/Q/ -

,:u,xwww‘jdjﬁduw\ggwm@scuw
orang—orang yang menmggal dunia di antaramu dengan
meninggalkan isteri-isteri (hendaklah Para isteri itu) menangguhkan
dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh hari. kemudian apabila telah
habis 'iddahnya, Maka tiada dosa bagimu (para wali) membiarkan
mereka berbuat terhadap diri mereka menurut yang patut. Allah
mengetahui apa yang kamu perbuat.”41

Hadis yang diriwayatkan oleh Zainab

A e P

Z

fuy\‘;yu: F.Lojwm\sl.os..‘\cﬂcw ;J&w:%)dé

S T 4
.%)\#Qwﬂ.cﬂbj\cdy\}éf.@@y@w@’M.qywd\z‘a‘”

z

2o,

‘e

o
Y

.

SO S S ‘o, L -8, - 6o - 7 -

g,pais\‘]y)w‘;?ﬁgwu g,ﬁdu‘_gucw\j ;J\s(., gyt s

d}.% G GLG A:w\cf’ﬂ\ f}‘j‘j ga&b UA}: G\J.e’ﬂ J.’u '}I» J}‘u ("L'“ﬁ dehs &

2 (oot 2133y 2 ,@..,\ f dnyf Cﬁﬁ e JU e

“Menceritakan padaku Muhammad bin “al-Mutsanna menceritakan
padaku Ja'far, menceritakan padaku Syu’bah dari Humaid bin Nafi’
berkata aku mendengarkan Zainab binti Umm Salamah berkata
Hamim (saudara laki-lakinya) meninggalkan Ummi Habibah,
kemudian Umi Habibah memakai wangi-wangian berwarna kuning,
kemudian mengusapnya dengan dua tangannya, dan Ummi Habibah
berkata sesungguhnya aku memakai wangi-wangian ini karena aku
mendengarkan Rasulullah Saw bersabda “Tidak boleh seorang

¥Dahlan Tamrin, Filsafat hukum Islam, hlm. 134

#“Ibnu Rushd, Bidayatul Mujtahid,Vol. 2, (Surabaya: al-Hidayah, 2000), hlm. 92
41Al-Baqarah 2 : 234.

#2Malik bin anas bin malik, al-Muwatta’, ( t.t: t.tp, 2004), hlm. 252

100



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402

perempuan yang beriman kepada Allah dan hari akhir berkabungdi
atas tiga hari, kecuali untuk suaminya selama empat bulan sepuluh
hari.”(H.R. Muslim).

Hadis yang diriwayatkan oleh Zainab..

o X -

T o WS B oo o B Lo W4 g e A1 o ) Doy O s al u.a
g 131 YL b el Ny ST Yy (s O Y] (S gae U w"b N sy pgil dnyl

(('.L..A 0\3))4»)\.&5.M ﬁ L3 oo O

Dari Ummu Athiyyah bahwasannya Rosululloh bersabda tidak boleh
berkabung perempuan atas satu mayit lebih dari tiga malam, kecuali
atas suami selam empat bulan seuluh hari dan janganlah ia pakai
pakaian yang dicelup kecuali pakaian dari ganggang dan janganlan
bercelak, dan janganlah memakai bau-bauan, kecuali ia bersih sedikit
dari qust dan azfar. (H.R. Muslim).43

Ihdad dalam pandangan fikih empat mazhab.

a. Ihdad menurut mazhab Hanaflyyah 1alah

- P P
o /°/o/ 2 // 2 o

s.,.h.d\ u‘Jﬁ ) g O }zajuf\\ : &\_xg\ u'° o)\..c ) & :\.&:—‘9\3

e P N B/,«’/

M\j UA.\J\ iy cj.n.cfd\j M\j
Ihdad ialah secara bahasa ialah menegah dari berhias sedangkan
menurut istilah ialah menjauhi memakai wangi-wangian atau
semacamnya, dan menjauhi memakai celak dan lain-lain.44
Menurut mereka, ihdad ialah menjaga dan menjauhi segala hal

yang dapat mendatangkan atau menarik perhatian orang lain untuk
menikahinya. Hal tersebut tampak dalam pendefinisian apa itu ihdad,
dalam definisi di atas semua hal seperti memakai wewangian, celak,
kemudian perhiasan adalah faktor yang bisa menarik perhatian orang
lain untuk menikahinya.45

Sebagaimana telah disebutkan, dalam hal siapakah yang wajib
berihdad. Mereka memberi syarat bagi orang yang berkewajiban ihdad,
yaitu; Baligh, Berakal, Beragama Islam, ia ditinggalkan dari nikah
yang sah baik ia ditinggal mati ataupun ia tertalak bain. Oleh sebab
itu menurut Hanafiyyah, wanita yang masih kecil, wanita yang gila,

#Muslim ibn al-Hajja j al-Naysaburi, Sahil Muslim, Vol.2 (Beyrut: Dar Ihya’ al-Turath, t.th),
hlm. 1127

4#4Abu Bakar ibn Mas'ud al-Hasani, Bada'iu as-Sana’i, Vol. 3. (Kairo: Dar al-Kutub al-
IImiyyah, 1986), hlm. 208

45 Abu Bakar ibn Mas’ud al-Hasani, Bada’iu as-Sana’i, hlm. 208

101



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

wanita Kitabiyyah dan wanita yang tertalak raj’i tidak berkewajiban
melakukan ihdad. Mereka berargumen bahwa ihdad ialah ibadah dan
ibadah itu legislasinya adalah baligh dan islam tampa itu ibadah akan
sia-sia. Hal ini berbeda dengan imam Syafi’i yang mengatakan kedua
orang tersebut yakni anak kecil, dan wanita Kitabiyyah wajib
melakukan ihdad. Beliau berargumen bahwa ihdad adalah cabang dari
iddah, jika kedua orang tersebut wajib beriddah berarti mereka juga
wajib berihdad. Sedangkan sifat merdeka, menurut Hanafiyyah tidak
menjadi syarat diwajibkan ihdad, karena ihdad pada hakikatnya ialah
menampakkan kesedihan dan menampakkan kesedihan tidak harus
merdeka. Oleh karena itu, budak mukatab, Ummul Walad, dan lain-
lain wajib melaksanakan ihdad .46
b. Ihdad menurut mazhab Ma11k1yyah ialah

- - ) - oL 7~ - R IN 8- d}/;/a

aj.pca}ij m)}a L».JJ.' B, - J\s \.afyay_d\ Y A?J‘uﬁ)?\ﬁ .s\..\.;—‘ﬂ\
" Ihdad secara bahasa mencegah, sedangkan menurut ibn Arafah
ihdad ialah meninggalkan sesuatu yang digunakan untuk
berhias.”
Menurut mereka, segala hal yang bertujuan digunakan untuk

berhias wajib ditinggalkan meskipun itu adalah cincin besi. Karena
ihdad ialah menampakkan kesedihan dan menjauhi dari pandangan
orang lain. Oleh karena itu, segala hal yang menarik pandangan orang
lain wajib ditinggalkan.48

Mengenai siapakah yang wajib melakukan ihdad, ihdad hanya
wajib bagi wanita dewasa yang beriddah karena ditinggal mati oleh
suaminya, bukan wanita yang ditalak. Oleh sebab itu, menurut
mereka, wanita yang tertalak baik rajiy atau ba’in tidak diwajibkan
ihdad. Mengenai anak kecil, apakah ia wajib berihdad atau tidak,
menurut mereka anak kecil tidak wajib melakukan ihdad. Meskipun
demikian, seyogyanya bagi wali untuk menjauhkannya dari berhias
diri. Ihdad juga wajib bagi budak dan kafir dzimmi yang bersuami
muslim, dikarenakan hakikat ihdad ialah mencegah dari pandangan
laki-laki lain.#?

46 Abu Bakar ibn Mas'ud al-Hasani, Bada'iu as-Sana’i, hlm. 209

#’Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy Vol.4 (Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyyah, t.th), hlm. 147

#Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy, hlm. 147

¥Muhammad ibn Abdu Allah, Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy, hlm. 148

102



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402

C.

Ihdad menurut mazhab Syafl 1yyah adalah

- 2 o0 //¢/ﬂ/°

u.\J\ & a._,;\ o &L..A’ﬂ\ \rwu\j C“J‘ w\.\,y\

Ihdad secara bahasa ialah mencegah, sedangkan secara istilah ialah
mencegah dari berhias diri.>
Adapun menurut Al-Syafi'i tidak wajib ihdad atas wanita

kitabiyah, demikian juga pendapat Abu Hanifah. Alasan mereka ialah
bahwa hadits Nabi: “Tidak boleh bagi wanita yang beriman kepada
Allah dan hari kemudian berihdad dan seterusnya.” Menunjukan
bahwa syarat wanita yang berihdad adalah beriman, tanpa keimanan
berarti tidak berlaku ketentuan-ketentuan tentang ihdad pada diri
wanita tersebut. Karenanya tidak wajib ihdad atas wanita non
muslimah termasuk kitabiyah.5!

Perbedaan pendapat di antara fugaha’ yang mewajibkannya atas
wanita muslimah, bukan wanita kafir, disebabkan oleh persoalan,
karena bagi fugaha yang menganggap ihdad sebagai suatu ibadah
(yang tidak dapat dipahami ma’'nanya), maka mereka tidak
mewajibkan atas wanita Kkafir, sedangkan bagi fugqaha yang
menganggapnya suatu ibadah yang dapat dipahami ma'nanya, yaitu
untuk menghindarkan pandangan lelaki kepadanya dan untuk
mencegah wanita yang berihdad memandang kepada lelaki, maka
mereka mempersamakan antar wanita kafir dengan wanita
muslimah.*>
Ihdad menurut mazhab Hanabilah ialah

- Py 08 o~ s 2 ) <88 _ o0

-

o,..s\..q.i\ é\ Sy g MJ.‘\ <l }a:u:-‘ﬂ‘

Ihdad ialah menjauhi berhias diri dan segala  hal yang
mengundang untuk berbuat jima’.
Adapun menurut Abu Hanifah tidak wajib ihdad atas wanita

kitabiyah, demikian juga pendapat Al-Shafi'i. Alasan mereka ialah
bahwa hadits Nabi: “Tidak boleh bagi wanita yang beriman kepada
Allah dan hari kemudian berihdad dan seterusnya.” Menunjukan
bahwa syarat wanita yang berihdad adalah beriman, tanpa keimanan
berarti tidak berlaku ketentuan-ketentuan tentang ihdad pada diri

%0Abu Bakar ibn Shata” al-Dimyati, ‘I'anah al-TalibinVol. 4 (t.t: Daar al-Fikr, 1997), him. 51
SlIbnu Rushd, Bidayatul Mujtahid,Vol. 2, (Surabaya: al-Hidayah, 2000), hlm. 93
52Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat (Jakarta: Kencana, 2003), hlm. 307

103



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

wanita tersebut. Karenanya tidak wajib ihdad atas wanita non
muslimah termasuk kitabiyah.53

Menurut mereka pula ihdad adalah ibadah. Dan ibadah
membutuhkan syarat yaitu islam dan baligh. Oleh karena itu, mereka
tidak mewajibkan ihdad bagi anak kecil dan kafir dzimmi. Pendapat
ini berdasarkan keumuman hadis yang telah disebutkan. Selain itu
ada syarat lagi bagi orang yang diwajibkan ihdad, yaitu ia ditinggalkan
dalam pernikahan yang sah, berarti jika ia ditinggal mati dalam
pernikahan yang rusak maka ia tidak diwajibkan berihdad. Syarat-
syarat yang telah disebutkan di atas sama dengan syarat yang telah
disebutkan menurut mazhab Hanafiyyah.5*

Akan hal silang pendapat fuqaha mengenai hamba mukatabah
(hamba perempuan yang menebus kemerdekaannya dengan cara
mencicil), maka hal itu terjadi dari segi ketidak jelasan statusnya
sebagai orang merdeka atau sebagai budak. Sedangkan mengenai
hamba perempuan yang dimiliki dan hamba perempuan yang telah
memperoleh anak dari tuannya (ummul walad), maka hal yang
mendorong jumhur ulama menggugurkan kewajiban ihdad dari
keduanya.>®

Hikmah IThdad
Adapun hikmah ber-ihdad dalam kajian fikih sendiri yaitu, Pertama,

Memberi alokasi waktu yang cukup untuk turut berduka cita atau
berkabung dan sekaligus menjaga fitnah.® Kedua, Untuk memelihara
keharmonisan hubungan keluarga suami yang meninggal dengan pihak
isteri yang ditinggalkan dan keluarga besarnya.>” Ketiga, Ihdad untuk
menampakan kesedihan dan kedukaan atas kematian suaminya, dan
ukuran untuk bersedih karena yang lainnya. Selain cerai mati, maka talak
dalam bentuk apapun tidak membutuhkan adanya ihdad. Hal ini sesuai
dengan wanita-wanita yang hidup pada masa Nabi dan Khulafa al-
Rasyidin tidak pernah melakukan ihdad selain cerai mati.5®

3 Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat, hlm. 93

5Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Vol. 42, hlm. 35-36

%5 Abdurrahman Ghazaly, Fikih Munakahat, (Jakarta: kencana,2003), hlm. 308

%6Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Garfindo Persada, 2000), hlm.
319

57 Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia, hlm. 319

%8Syaikh Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,2006), him. 372

104



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Ihdad atau Berkabung dalam Kompilasi Hukum Islam.

Sebagaimana yang telah disebutkan diatas, bahwa salah satu dari
kewajiban wanita beriddah ialah adanya ihdad. Ihdad bila dilihat dari segi
etimologiatau bahasa adalah al-man’u atau al-imtina’ yang bermakna
mencegah. Sebagaimana yang telah disebutkan diatas, perbedaan istilah
secara bahasa tidak mengurangi esensi ihdad, seperti yahya zakariyya al-
ansari yang mendefinisikan ihdad secara etimologi ialah mencegah.
Mengenai  definisi  ihdad  secara  terminologi, para ulama
mendefinisikannya dengan definisi yang berbeda. Seperti wahbah
zuhayly, beliau mendefinisikan ihdad ialah meninggalkan harum-
haruman, perhiasan, celak mata dan minyak, baik minyak yang
mengharumkan maupun yang tidak.Selanjutnya, sebagaimana definisi
kedua di atas, Wahbah al- Zuhaili menegaskan maksud meninggalkan
harumharuman, perhiasan, celak mata, dan minyak adalah khusus yang
berkaitan dengan anggota badan perempuan. Karena itu, perempuan
yang sedang dalam keadaan ihdad tidak dilarang memperindah tempat
tidur, karpet, gorden dan alat-alat rumah tangganya.la juga tidak dilarang
duduk di atas kain sutera.?® Agak berbeda dengan yahya zakariyya al-
ansari, Abu Bakar al-Dimyati, mendefinisikanihdad dengan Menahan diri
dari bersolek/berhias pada badan. Perbedaan definisi ihdad yang terjadi
diatas, hanyalah perbedaan redaksional saja, sedangkan secara substansi
ialah sama yakni mencegah dari berhias diri. Sedangkan ihdad dalamm
Kamus Besar Bahasa Indonesia ialah menahan diri selam masa iddah dari
berhias diri dan memakai wangi-wangian bagi istri yang ditinggal mati
oleh suaminya.®0

Setelah kita mengetahui tentang definisi ihdad dalam fikih, tentunya di
Indonesia juga mengatur ihdad. Karena di Indonesia mayoritas adalah
masyarakat muslim, hal tersebut tertuang dalam pasal 170 ayat 2 KHI
tentang masa berkabung yang berbunyi:

(1). Isteri yang ditinggal mati oleh suaminya wajib melaksanakan
masa berkabung sebagai tanda turut berduka cita sekaligus menjaga
timbulnya fitnah.6!

Dalam pasal diatas, disebutkan kewajiban istri yang ditinggal mati

oleh suaminya ialah melakukan berkabung atau dalam bahasa lain ialah

®Tihami dan Sohari Sahrani ,Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap (Jakarta:
Rajawali Press, 2009), hlm. 343

60KBBI, Offline.

61 Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam, (Jakarta: Kencana, 2000), hlm. 155

105



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

ihdad. Mengenai waktu lamanya berkabung dalam pasal diatas
dikembalikan pada kepatutan daerah masing-masing. KHI ~dalam
meredaksikan ihdad dengan masa berkabung, sedangkan dalam KBBI
makna berkabung ialah memakai kabung (sejenis kain putih yang
diikatkan di kepala) sebagai tanda berduka cita karena kematian keluarga
atau kerabat.62

Setelah kita ketahui bahwa bila seorang suami yang meninggal, wajib
bagi isterinya untuk berihdad selama empat bulan sepuluh hari. Namun,
bila si isteri meninggal suami berhak melakukan ihdad atau berkabung.
Hal ini sesuai dengan Pasal 170 Kompilasi Hukum Islam yang berbunyi :

Seorang suami yang ditinggal mati oleh isterinya, melakukan masa
berkabung menurut kepatutan.®
Dalam literatur fikih memang tidak disebutkan, suami melakukan

berkabung namun dalam pasal 1 diatas disebutkan bahwa hikmah
berkabung ialah sebagai rasa turut berduka cita dan menghindari
timbulnya fitnah. Jadi, meskipun dalam fikih tidak diatur mengenai
berkabung bagi suami, namun melihat alasan yang tercantum dalam pasal
1, seyogyanya suami melakukan berkabung messkipun dengan cara yang
berbeda dan waktu yang berbeda.%4

Pasal diatas merupakan pasal baru, yang tidak ada dalam litertur
fikih. Mengenai demikian, Yahya Harahap berpendapat bahwa metode
pendekatan yang digunakan dalam meerumuskan KHI, selain pendekatan
yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis juga melalui metode
merumuskan hal yang baru yang tidak terdapat dalam nash. Metode ini
bukanlah hal yang baru dalam Islam.Sebelum adanya KHI, Islam
membuka lebar-lebar pintu ijtihad, apabila ada hal yang baru yang tidak
ada sdalam Al-Qur'an dan Hadis.Dalam hal ini, syari’at Islam bisa
dikembangkan dan tidak terkungkung dalam perubahan zaman. Salah
satu metode yang dipakai dalam mengembangkan Hukum Islam ialah
dengan istislah. Dengan metode ini apabila ada hukum yang berpotensi
bisa mendatangkan kebaikan atau dalam bahasa lain nasara fi masalih al-
Nas, bisa dirumuskan pasal baru sebagai contoh dalam pasal 99 ayat b
Kompilasi Hukum Islam tentang pembuahan anak dengan teknologi dan
pasal 185 mengenai kebolehan anak mengganti kedudukan keahliwarisan

62K BBI Offline.
63 Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam, hlm. 155
®4Supriatna, Fikih Munakahat 11, (Jakarta: Teras, 2009), him. 114

106



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

orangtuanya.®

Penutup
Dari hasil penelitian ini dapat disimpulkan, yang pertama, bahwa

alasan KHI merumuskan pasal 170 ayat 2 ialah prinsip keadilan dalam

perkawinan, karena Kompilasi Hukum Islam adalah pelengkap Undang-

Undang Perkawinan 1974, sudah barang tentu prinsip yang dianut dalam

Kompilasi Hukum Islam sama dengan UU. Perkawinan. Selain itu salah

satu alasan adanya perumusan KHI adalah mereformasi hukum Islam,

lebih khusus hukum keluarga serta menjawab tuntutan zaman. Kedua,

bagi suami yang ditinggal mati istrinya seyogyanya melakukan

berkabung atau ihdad. Meskipun dalam literatur fikih tidak disebutkan

adanya berkabung bagi suami, tapi mengingat hikmah ihdad atau

berkabung, seperti menjaga kehormatan keluarga yang ditinggal dan

menghindari timbulnya fitnah maka adanya berkabung sangat mungkin

dilakukan meskipun dalam waktu yang berbeda dan dengan cara yang

berbeda.

Daftar Pustaka

Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Direktorat Jendral Departemen Agama,
2000.

Kumpulan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia. Surabaya: ARKOLA,
2005.

Abu Bakar ibn Shata” al-Dimyati. ‘I’anah al-TalibinVol. 4. t.t.: Daar al-Fikr,
1997.

Abu Bakar ibn Mas'ud al-Hasani. Bada’iu as-Sana’i, Vol. 3. Kairo: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1986.

Abu Ishaq al-Shatibiy. al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari’ah,vol. 2. Kairo: Dar al-
Hadith, 2005.

Abdurrahman Ghazaly. Fikih Munakahat. Jakarta: Kencana, 2003.

Abdurrahman. Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Kencana,2000.

Abdul Wahhab Khalaf. I[lmu Ussul al-Figh. Singapura: al-Haromain, 2004.

Ahmad Rofiq. Hukum Islam Di Indonesia. Jakarta: PT Raja Garfindo
Persada, 2000.

Dahlan Tamrin. Filsafat hukum Islam. Malang: UIN malang Pers, 2007.

Daud Ali. Hukum Islam Suatu Pengantar Dalam Mengenal Hukum. Jakarta:
Cendana Media group, 2006.

65 Yahya harahap, Materi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Peradilan Agama dan
Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Agustus, 1993, hlm. 72

107



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Husayn Hamid Hassan. Nazlarariyyat al-Maslahah Fi al-Figh al-Islamiy.
Beirut: Dar al-Nahdlah al-"Arabiyyah, 1971.

Ibnu Rushd. Bidayatul Mujtahid,Vol. 2. Surabaya: al-Hidayah, 2000.

Malik bin Anas bin Malik. al-Muwatta’. t.t: t.tp, 2004.

Muhammad ibn Abdu Allah. Sharakh Mukhtasar lil Sharkhasiy Vol.4. Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th.

Muslim ibn al-Hajjaj al-Naysaburi. Sahih Muslim,Vol.2. Beirut: Dar Ihya’ al-
Turath, t.th.

Mustafa Dib al-Bugha. Athar al-"Adillah al-Mukhtalaf Fiha. Damaskus: Dar
al-Qalam, 1993.

Nasroen Haroen. Ushul Figh. Jakarta: Logos, 1996.

Sayyid Sabiq. Fikih Sunnah Vol. 8, Terj. Moh.Talib. Bandung: al-Ma’arif,
1990.

Slamet Abidin Aminuddin. Figih Munakahat Vol. 2. Bandung: Pustaka
Setia, 1999.

Supriatna. Fikih Munakahat II. Jakarta: Teras, 2009.

Syaiful Hidayat. “Maslahah Sebagai Metode Penggalian Hukum”. Jurnal
Tafaqquh, Vol. 1, No. 1. Juni 2013.

Syaikh Hasan Ayyub. Fikih Keluarga. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,2006.

Tihami dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap.
Jakarta: Rajawali Press, 2009.

Yahya harahap. Materi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Peradilan
Agama dan Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Agustus, 1993.

Yudi Arianto. “Peranan Institusi Hukum Islam Suprastruktur dan
Infrastruktur dalam Penyelesaian Problematika Masyarakat, Jaksya:
The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, Vol. 1, No. 2.
Oktober 2020.

108



