
 
 
  

 

 

39 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Maqa ̄Shid al-Sharīah  Jasser Auda Sebagai 
Kajian Alternatif Terhadap Permasalahan Kontemporean 

 
Ah. Soni Irawan 

Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo 
E-mail: ahmadsonyirawan@gmail.com 

 
 

Abstrak:   Konsep pendekatan sistem maqāshid al-shari ̄ah yang 

digagas oleh Jasser Auda dapat menjadi solusi alternatif 

untuk menghadapi berbagai persoalan kontemporer yang 

kompleks akibat perubahan ruang, waktu, budaya dan 

modernisasi hukum Islam, dimana fikih perbandingan 

mazhab (fiqh muqa ̄ranah) yang didalamnya berisikan koleksi 

hukum-hukum Islam dirasa masih kurang memadai dalam 

menjawab persoalan kontemporer yang selalu muncul di 

tengah masyarakat modern. Berbasis maqa ̄shid yang telah 

mengalami pergeseran makna dari penjagaan, perlindungan 

dan pelestarian menuju kepada pengembangan dan 

pemuliaan hak-hak asasi manusia melalui upaya pembaruan, 

keterbukaan dan keluwesan hukum Islam, dirasa lebih 

berdaya guna dan mampu mempertahankan validitas ijtihad 

suatu hukum berdasarkan tingkat pencapaian tujuanya. 

Dalam rangka mereformasi filsafat hukum Islam melalui 

fungsi fitur-fitur sistem sebagaimana yang telah 

dioptimalkan oleh Jasser Auda, konsep maqa ̄shid menjadi 

tujuan inti dari seluruh metodologi ijtihad ushul linguistik 

(qat’iyyah dilalah), keaslian historis (qat’iyyah al-tsubut) 

maupun rasional (al-qat al-mantiqi). Penelitian ini bertujuan 

untuk menjelaskan sekaligus menunjukkan proses kerja teori 

pendekatan sistem maqa ̄shid al-shari ̄ah Jasser Auda, yang 

terdiri atas watak kognitif (cognitif nature) menuju validasi 

seluruh kognisi, kemenyeluruhan (wholenes) menuju holisme, 

keterbukaan (openess) menuju pembaruan diri, hierarki saling 

berkaitan (interelated hierarchy), multidimensionalitas (multi-

dimensionality) menuju ushul fiqh yang multidimensional 

serta kebermaksudan (purposefulness). Keenam fitur tersebut 

saling berhubungan dan berkaitan erat untuk  membentuk 

suatu keutuhan sistem berfikir yang utuh dalam menghadapi 

problematika hukum yang masih diperdebatkan. 

Kata Kunci:  Maqāshid al-Sharīah, Jasser Auda, pendekatan 

mailto:ahmadsonyirawan@gmail.com


 
 
  

 

 

40 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

 

Pendahuluan 

Saat ini umat Muslim tengah menghadapi tantangan dinamika 

kontemporer akibat perubahan konteks ruang, waktu, budaya serta ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern, sebagian dari mereka telah 

melakukan ijtihad tetapi hasilnya belum maksimal, karena tidak berani 

melakukan ijtihad yang baru atau hanya sebatas pembacaan yang 

dilakukan secara berulang-ulang dengan menjadikan fikih perbandingan 

antar-mazhab sebagai alternatif solusi, sehingga keputusan hukumnya 

masih terasa dipaksakan dan kadaluwarsa, dalam kitab i’lam al-Muwāqi’in 

‘an al-‘Alamīn Ibnu Qayyim al-Jauziyah menyatakan taghoyyuri al-fatwa 

wakhtilāfuhaa bihasbi taghoyyuri al-azminah wa al-amkinah wa al-ahwāl wa an-

niyat wa al-‘awāid yang mengandung arti bahwa perubahan dan 

perdebatan hukum itu menyesuaikan dengan perubahan zaman, tempat, 

keadaan, niat, dan adat kebiasaan.1 Bahkan sebagian besar umat Muslim 

yang lain bertindak kontra-produktif dengan bersikap eksklusif dalam 

merespon setiap upaya reformasi hukum Islam yang dapat dijadikan 

rujukan masa kini.  

Setidaknya terdapat tiga reformasi maqāshid al-shari ̄ah yang diperbarui 

oleh Jasser Auda, pertama, dari penjagaan dan pelestarian menjadi 

pengembangan dan pemuliaan hak- hak asasi, bahkan pengembangan 

Sumber Daya manusia, yang mengadopsi konsep pengembangan SDM 

versi kesepakatan Perserikatan Bangsa-bangsa (PBB); kedua, tingkatan 

otoritas dalil dan sumber hukum didasarkan atas level legitimasi dan 

sumber hukum Islam terkini dengan ciri khas meniadakan fanatisme 

mazhab, sehingga lebih fleksibel dalam menyikapi suatu kasus hukum; 

ketiga, sistem hukum Islam kontemporer diupayakan berbasis maqa ̄shid al-

shari ̄ah, karena maqāshid merupakan salah satu media intelektual dan 

metodologi masa kini yang sangat penting untuk mereformasi hukum 

Islam, agar mampu menelaah al-Quran dengan pendekatan holistik, 

sehingga surat atau ayat yang membahas tentang keimanan, kisah para 

nabi dan rasul, kehidupan akhirat dan alam semesta menjadi sebuah 

gamabaran utuh yang dapat memainkan peranan dalam pembentukan 

                                                     
1Ibnu Qoyyim al-Jauziyah, I’lam al-Muwaqi’in ‘an al-‘Alamin, Juz III (Bairut: Dar al-Fikr, 

t.t.), hlm. 44 

sistem. 



 
 
  

 

 

41 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

hukum-hukum yuridis.2 Auda menempatkan maqāshid sebagai kumpulan 

maksud-maksud ilahiah dan konsep-konsep moral dijantung dan dasar 

hukum Islam dengan mengintroduksi metode analisis, klasifikasi, dan 

kritik baru dengan menggunakan fitur-fitur yang relevan berdasarkan 

teori sistemnya. 

Pendekatan sistem maqāshid al-sharīah Jasser Auda merupakan satu 

diantara upaya reformasi terhadap pemahaman dan penafsiran hukum 

Islam yang seharusnya tidak hanya bertumpu pada produk-produk 

hukum Islam (fikih), melainkan seharusnya bertumpu pada filsafat 

hukum Islam (ushul fikih) atau bahkan perumusan pondasi-pondasi fikih 

baru yang berposisi sebagai produsen hukum-hukum fikih, sehingga 

hukum Islam dapat memenuhi tujuanya dalam hal keadilan, kesetaraan, 

hak asasi manusia, pengembangan dan kesopanan dalam konteks 

kehidupan modern. Demikian sejalan dengan pernyataan Imam al-Syatibi, 

bahwa sesungguhnya syariat itu bertujuan untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia di dunia dan di akhirat.3 

Pembahasan 
Maqa ̄shid al-Shari ̄ah 

Maqāshid al-sharīah merupakan gabungan dari kata maqāshid dan al-

shari ̄ah. Maqāshid merupakan bentuk jamak dari kata maqshud yang berarti 

kesengajaan atau tujuan, bentuk kata kerjanya qashada- yaqshudu, yang 

mempunyai beragam makna diantaranya menuju pada suatu arah, tujuan, 

sasaran, prinsip, hal yang diminati, adil dan tidak melampaui batas, jalan 

lurus, tengah-tengah antara berlebihan dan kekurangan.4 Menurut Jasser 

Auda al-maqāshid adalah cabang ilmu keislaman yang menjawab segenap 

pertanyaan-pertanyaan epistimologi yang terwakili oleh kata sangat 

sederhana yaitu  mengapa?, sehingga maqāshid mengandung arti hikmah 

yang terkandung dibalik aturan syariat Islam.5 

Sedangkan kata al-sharīah secara etimologi berarti jalan ke suatu 

pengairan atau jalan menuju sumber air atau jalan yang harus diikuti atau 

                                                     
2Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, (Bandung: PT. Mizan 
Pustaka, 2015), hlm. 11-12 
3Imam Syatibi, al-Muwafaqat Fi Ushul al-Syariah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t.), 
hlm. 21 
4Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas, Fiqh Aqalliyya ̄t dan Evolusi Maqa ̄shid al-Sharīah 
Dari Konsep Ke Pendekatan, (Yogyakarta: LkiS, 2010), hlm. 178-179 
5Jasser Auda, Maqāshid  al-syariah, A Beginner Guide, Terj. Ali Abdelmon’im, (Yokyakarta: 

SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2013), hlm. 4-5 



 
 
  

 

 

42 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

tempat lalu lalang air di sungai,6 demikian dimaknai sebagai jalan menuju 

sumber pokok kehidupan.7 Sedangkan secara terminologi al-shari ̄ah 

adalah teks-teks suci dari al-quran dan sunnah yang mutawatir yang 

belum tercampuri sedikitpun oleh pemikiran manusia.8 Pada refrensi lain 

definisi al-shari ̄ah adalah segala titah Allah yang berhubungan dengan 

tingkah laku manusia dari aspek luar yang terkait dengan akhlak, 

sehingga identik menjadi nama hukum yang bersifat amaliah,9 dengan 

demikian maqa ̄shid al-sharīah secara terminologi mengandung arti maksud 

atau tujuan yang disyariatkan hukum Islam, yang stressingnya adalah 

hikmah dan illat ditetapkanya suatu hukum.10  

Menurut Jasser Auda maqāshid al-shari ̄ah adalah sebuah arti maksud 

yang dikehendaki oleh al-Syari’ yaitu Allah dan rasul-nya agar bisa 

terealisasikan lewat tasyri’ dan hukumnya ditetapkan melalui istinbat oleh 

para mujtahid melalui teks-teks syariat.11 Auda mengartikan maqāshid al-

shari ̄ah sebagai nilai yang dijadikan dan hendak direalisasikan oleh 

pembuat syariah dibalik pembuatan syariat dan hukum, yang diteliti oleh 

para ulama mujtahid dari teks syariah.12 

Konsep pemikiran maqāshid al-shari ̄ah Jasser Auda menekankan 

terhadap empat aspek: pertama, membagi maqa ̄shid kedalam tiga level 

yaitu universal (al-maqāshid al-‘āmmah), spesifik (al-maqāshid al-khāssah), 

dan parsial (al-maqāshid al- juz’iyyah). Kedua, jangkauan maqa ̄shid-nya 

diperluas dari individual menjadi masyarakat, bangsa, umat Muslim 

sedunia, bahkan umat manusia. Ketiga, sumber maqāshid digali langsung 

dari nash yaitu al-Quran dan hadis yang mutawatir, tidak lagi dari 

pendapat-pendapat ulama’ mazhab. Keempat, tujuan maqāshid-nya 

mengalami pergeseran makna dari penjagaan (al-‘ismah) dan 

perlindungan (al-hifz), menuju kepada pengembangan (at-tanmiyah) yang 

akhirnya sampai pada perkembangan manusia (human development), hak 

                                                     
6Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh 1, cet. Ke-5, (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 1 
7 Ibn Mansur al-Afriqi, Lisan al-‘Arab, (Beirut: Dar al-Sadr, t.t.), hlm. 175  
8 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqa ̄shid al-Shari ̄ah Menurut al-Syatibi, (Jakarta: PT. Raja 
Grafindo Persada, 1996), hlm. 61 
9 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh 1, cet. Ke-5, hlm. 2 
10 Akhmad al-Raisuni dalam Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 1997), hlm. 123 
11 Jasser Auda, Maqashid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 2 
12 Jasser Auda, Fiqh al-Maqāshid Inatāt al-Ahkam bi al- Maqa ̄shida, (Herdon: IIIT, 2007), hlm. 

15 



 
 
  

 

 

43 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

asasi manusia (human rights), dan kemaslahatan secara menyeluruh 

(maslahah al-‘ammah).  

Berikut merupakan perbandingan maqāshid klasik dengan maqāshid 

Jasser Auda, Sebagaimana termuat dalam maqāshid umum yang terdiri 

atas perlindungan agama, perlindungan jiwa, perlindungan akal, 

perlindungan harta dan perlindungan keturunan. 

Perbandingan Maqāshid klasik dengan Maqāshid Jasser Auda.13 

No Maqa ̄shid Umum Maqa ̄shid Klasik Maqa ̄shid Jasser Auda 

1. Hifdzuddin Hukuman atas 
meninggalkan 
keyakinan yang 
benar 

Kebebasan dalam 
keyakinan (tidak ada 
paksaan dalam 
beragama) 

2. Hifdzul-nafs/irdhi Perlindungan 
kehormatan/ 
larangan membunuh 

Perlindungan harkat 
dan martabat manusia, 
perlindungan HAM 

3. Hifdzul-aqli Larangan minuman 
keras 

Perjalanan menuntut 
ilmu, melawan 
mentalitas taqlid, 
mencegah 
mengalirnya tenaga 
ahli keluar negeri 

4. Hifdzul- maal Hukuman bagi 
pencurian 

Bantuan sosial, 
pengembangan 
ekonomi, distribusi 
uang, masyarakat 
sejahtera 

5. Hifdzul-nashl Hukuman bagi 
tindakan melanggar 
kesusilaan 

Menjadikan peduli 
keluarga 

 
Biografi Jasser Auda 

Prof. Dr. Jasser Auda adalah cendekiawan multi-disipliner terkenal 

sebagai salah satu pakar terkemuka dibidang maqasid syariah yang 

merupakan perkumpulan Professor di Qatar Fakultas Studi Islam (QFIS), 

spesifiknya dalam kajian kebijakan publik program studi islam. Di Dublin 

beliau mendirikan persatuan ulama muslim internasional, di London 

Inggris beliau menjadi anggota dewan akademik Institut Internashional 

Pemikiran Islam juga anggota pengawas Global Pusat Studi Peradaban 

                                                     
13 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm.  56-59 



 
 
  

 

 

44 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

(GCSC) dan anggota dewan eksekutif Asosiasi Ilmuan Muslim Sosial 

(AMSS), di Kanada beliau menjadi anggota Institut Internashional 

Advanced Sistem Research (IIAS). Tahun 2008 beliau memperoleh gelar 

Ph.D dari University of Wales, Inggris, pada konsentrasi Filsafat Hukum 

Islam. Pada tahun 2006 beliau mendapat gelar kedua gelar Ph.D yang 

diperoleh dari Universitas Waterloo, Kanada, dalam kajian Analisis 

Sistem. Tahun 2004 dari Universitas Islam Amerika beliau memperoleh 

master Fikih, pada fokus kajian Tujuan Hukum Islam (Maqāshid  al-

Syari’ah). Gelar B.Sc diperoleh dari Engineering Cairo University, Egypt 

Course Av., tahun l988 dan gelar B.A diperoleh dari jurusan Islamic 

Studies pada Islamic American University, USA pada tahun 2001. Beliau 

memperoleh pendidikan al-Qur’an dan ilmu-ilmu Islam di Masjid al-

Azhar, Kairo.  

Di London, Inggris beliau merupakan direktur sekaligus pendiri 

Maqāshid  Research Center di bidang Filsafat Hukum Islam, dan menjadi 

dosen tamu untuk Fakultas Hukum Universitas Alexandria, Mesir, Islamic 

Institute of Toronto, Kanada dan Akademi Fikih Islam, India. Beliau 

menjadi dosen mata kuliah hukum Islam, filsafat, dan materi yang terkait 

dengan isu-isu minoritas Muslim dan kebijakan di beberapa negara di 

seluruh dunia. Beliau juga mengikuti laporan kebijakan yang berkaitan 

dengan minoritas Muslim dan pendidikan Islam kepada Kementerian 

Masyarakat dan Dewan Pendanaan Pendidikann Tinggi Inggris. Beberapa 

buku telah beliau tulis dan yang terakhir dalam bahasa Inggris, berjudul 

Maqāshid al-Syariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: IIIT, 2008). Beliau telah menerbitkan 8 buku dengan ratusan 

bentuk jurnal yang tersebar diseluruh dunia, tulisan media, DVD dan 

ceramah umum. Selain itu, beliau juga banyak menerima penghargaan.14 

Konsep Pendekatan Sistem Maqāshid al-Shari ̄ah Jasser Auda 

Teori sistem perspektif Jasser Auda menawarkan jalan tengah antara 

aliran realis dan aliran formil, dimana menurut aliran realis, realitas fisik 

adalah objektif dan eksternal bagi kesadaran individual, sedangkan 

menurut aliran formil realitas itu bersifat subjektif dan merupakan sebuah 

produk kesadaran mental individual, jadi sebuah sistem tidak harus 

identik dengan benda-benda yang ada di dunia nyata, melainkan 

merupakan sebuah cara pengorganisasian pikiran kita atas dunia nyata. 

Menurut Auda, sistem yang baik dan efisien adalah sistem yang 

                                                     
14 Jasser Auda, Maqāshid  al-syariah, A Beginner Guide, terj. Ali Abdelmon’im, hlm. 137-139 



 
 
  

 

 

45 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

memelihara orientasi berdasarkan tujuan, keterbukaan, dan kerja sama 

antar sub-sub sistem, struktur hirarki, dan keseimbangan antara 

dekomposisi (perubahan menjadi bentuk yang sederhana) dan integrasi 

(pembaruan hingga menjadi kesatuan yang utuh).15 Berikut merupakan 

pendekatan sistem maqāshid al-shari ̄ah gagasan Jasser Auda: 

Watak Kognitif (al-Idrakiyyah; Cognition)  

Watak kognitif sistem memandu atas konklusi yang identik dengan 

para pembenar (musawibah; mujtahid). Menurutnya, hukum merupakan 

asumsi-asumsi atas diri para mujtahid ketika mengkaji nash, sehingga 

terdapat celah perbedaan antara ide-ide para pengkaji terhadap nash, 

berapapaun kadar perbedaanya semuanya adalah ungkapan-ungkapan 

yang valid dan benar, karena banyak versi kebenaran, namun harus 

memilih kebenaran yang paling mungkin berdasarkan citra dan makna 

holistik pada idrak ‘aqli.16  

Hukum Islam merupakan konstruksi konseptual yang muncul dari 

pemahaman seorang fakih, karenanya produk yang dihasilkan dari 

seorang fakih (fikih) tidak termasuk kategori syariat,17 sehingga fikih yang 

selama ini diklaim banyak orang sebagai pengetahuan ilahiyah harus 

bergeser makna menjadi hanya sebatas pemahaman rasio manusia 

terhadap syariat yang diwahyukan, tentu saja kualifikasinya adalah dzonni 

ad-dilalah. Watak kognitif pendekatan sistem  tergambar sebagai berikut: 

Hubungan antara syariat, fikih dan ‘urf untuk menjadi qanun 

(undang-undang). 

 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

                                                     
15 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm. 66-71 
16 Ahmad ibn Hajar, Fath al-Bari Syarh Sahih al-Bukhari, t.t. vol. 1, hlm. 320  
17 Ahmad ibn Taimiyah, ed. ‘Abdul rahman al-Najdi,  Kutub wa Rasail wa Fatwa edisi ke-2 
(Riyadh: Maktabah ibn Taimiyah, t.t.), Vol.19, hlm. 131. Dalam Jasser Auda, Membumikan 

Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm. 86 

 
 

Syariat yang diwahyukan 

Quran
nn 

(a) 
(b) 
 
(c) 

Sunnah 

Rasul 

Urf 

Qanun 
Fikih 



 
 
  

 

 

46 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Gambar tersebut menunjukkan bahwa fikih dan sebagian dari hadis 
yang statusnya bukan hadis mutawatir maupun shahih tidaklah menjadi 
pengetahuan syariah yang dianggap qothi’ dilalah-nya, sehingga secara 
praktis fikih juga mengakomodir ‘urf yang memenuhi persyaratan 
maqāshid, dengan cara mengelaborasi hubungan antara ‘urf dan fikih dari 
sudut pandang maqāshid umum hukum Islam, diharapakan keduanya 
mampu memberikan kontribusi terhadap hukum Islam, disamping itu 
juga memberikan kebebasan terhadap cendekiawan Muslim yang sudah 
memenuhi keriteria menjadi seorang mujtahid untuk mengkorvensi 
kebiasaan-kebiasaan dan hukum-hukum fikih menjadi keputusan-
keputusan yang paling sesuai dengan masyarakat dan kebutuhanya. 

Adanya pembedaan antara syariat, fikih dan ‘urf yang tampak jelas 
pada gambar tersebut menguatkan pandangan bahwa tidak semua 
pendapat fikih praktis dapat dikualifikasikan menjadi keyakinan (qothi’ 
dilalah) atau keputusan mutlak yang tidak dapat dirubah, dengan 
mengesampingkan pertimbangan kebenaran, implikasi linguistik (dalalah), 
‘illat sebuah hukum, ijma’ maupun qiyas. Demikian pendekatan sistem 
watak kognitif ini berfungsi sebagai penentu sekaligus validasi ayat, 
hadis, fikih dan ‘urf yang akan dikaji pada kasus-kasus kontemporer 
dalam serangkaian sistem. 
Kemenyeluruhan (al-Kulliyyah; Wholeness)  

Kelemahan pada konsep ushul fikih klasik menjadi perhatian khusus 

bagi Auda untuk membenahinya dengan menawarkan prinsip holisme 

atau dalil kulli melalui prosedur tafsir maudhu’i (tematik), yang tidak lagi 

hanya bertumpu pada satu ayat atau satu hadis hukum, melainkan 

menjadikan seluruh ayat, hadis, fikih bahkan ‘urf sebagai pertimbangan 

dalam memutuskan sebuah hukum (qanun; undang-undang). 

Format dan prosedur metode tematik (maudhu’i) sebagaimana yang 

telah dipromosikan al-Jalil Ahmad as-Sa’id al-Qumi adalah sebagai 

berikut:18 Pertama, menetapkan topik permasalahan yang akan dibahas. 

Kedua, mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan topik 

permasalahan, Ketiga, menyusun runtutan ayat sesuai dengan turunya 

sesuai dengan asbab an-nuzul. Keempat, memahami korelasi ayat-ayat 

tersebut dalam suratnya masing-masing. Kelima, menyusun out line 

pembahasan dalam kerangka yang sempurna. Keenam, pembhasan 

dilengkapi dengan hadis-hadis yang releven dengan pokok pembahasan. 

Ketujuh, mempelajari ayat-ayat secara keseluruhan dengan cara 

                                                     
18 Rosihon Anwar dan Asep Muharom. Ilmu Tafsir, cet. ke-1, (Bandung: Pustaka Setia, 

2015), hlm. 166 



 
 
  

 

 

47 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

menghimpun ayat yang memiliki pengertian sama, atau dikompromikan 

antara yang ‘am dan khash, mutlaq dan muqayyad yang pada lahiriahnya 

terkesan saling bertentangan, sehingga pada akhirnya bertemu pada satu 

muara tanpa perbedaan. 

Kemenyeluruhan yang dimaksudkan Auda disini bahwa dalil-dalil 

hukum yang akan dibahas dan dikaji tidak hanya memakai sumber dari 

satu nash hukum, namun harus membandingkan dengan nash-nash lain 

yang masih berkaitan, karena terdapat beberapa kemungkinan, 

diantarnya:19 

a) Suatu hukum yang disimpulkan dari nash tunggal dibatasi pada kondisi-

kondisi tertentu 

b) Satu atau lebih kalimat dari nash tunggal itu memiliki banyak makna, 

bahkan mengalami perubahan dari makna asalnya 

c) Ungkapan nash tunggal itu bersifat metaforis (masih berkaitan dengan 

nash lain) 

d) Suatu hukum yang telah disimpulkan dari satu nash terasa ganjil tidak 

sesuai dengan nalar.  

Pada tahap kemenyeluruhan ini, seluruh ayat, hadis, fikih dan ‘urf 

yang memenuhi persyaratan maqāshid pada kasus-kasus kontemporer 

akan dibahas dan dikaji sesuai dengan format dan prosedur kajian 

tematik, sehingga prinsip holisme (ad-dalil al-kulli) dapat  berperan dan 

terwujud secara efisien pada setiap kajian pembaruan hukum Islam 

kontemporer. 

Keterbukaan (al-Infitahiyyah; Openess)  

Keterbukaan sistem mengandung pengertian bahwa sebuah sistem 

harus senantiasa memelihara pembaharuan keputusan hukum agar tetap 

dapat menterjemahkan masyarakat yang mengitarinya serta terhindar 

dari kejumudan. Sistem keterbukaan yang diusulkan oleh Jasser Auda 

dalam maqāshid al-shari ̄ah ini mengajukan dua mekanisme, pertama, 

perubahan hukum dengan melihat perubahan pandangan dunia 

(worldview) atau watak kognitif seorang fakih sehingga seorang fakih 

dituntut harus mempunyai keilmuan yang komperhensif terhadap 

permasalahan hukum yang sedang dibahasnya, tidak lagi hanya berpacu 

kepada produk putusan-putusan ulama’ mazhab (fikih) semata. Kedua, 

                                                     
19

 Muhammad ibn ‘Umar al-Razi, ed. Taha Jabir al-‘Alwani, al- Mahsul, (Riyad: Universitas 

Imam Muhammad Press, 1400 H), vol. 1, 547-573. Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam 

Melalui Maqasid Syariah, hlm. 257-258 



 
 
  

 

 

48 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

keterbukaan hukum tidak hanya melihat dari sisi yuridis-sosiologis 

semata, melainkan harus disertai dengan melihat dari sisi filosofis.20 

Pandangan dunia (worldview) terbentuk dari sesuatu yang berada 

disekitar kita, mulai dari agama, konsep diri, kondisi geografis, 

lingkungan, politik, masyarakat, ekonomi dan bahasa, dengan di 

interpretasi secara luas serta difahami secara kultur kognitif, artinya sikap  

mental dan nuansa realitas serta pengalaman yang dilalui oleh seorang 

fakih dalam memandang dan berinteraksi dengan dunia luar sangat 

berpengaruh pada keputusan sebuah hukum. Berikut gambaran 

hubungan antara syariah, ‘urf (pandangan dunia yang kompeten) dan 

fakih dalam konsep keterbukaan yang akhirnya dapat menentukan 

sebuah hukum (fikih). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ketiadaan nash khusus yang dapat dijadikan sumber hukum utama 

dalam kasus kontemporer, menjadikan ‘urf sebagai teori hukum Islam 

untuk dibuat rujukan dalam memutuskan suatu kebijakan hukum, 

dengan tujuan agar dapat mengakomodir kondisi-kondisi yang berbeda 

dengan adat kebiasaan orang Arab, yang sekarang masih banyak 

dijadikan rujukan oleh seorang fakih dalam merumuskan hukum fikih 

atau qanun (undang-undang), dalam rangka mengambil kebijakan dan 

kepastian hukum dengan harapan mampu menjawab secara tepat 

masalah sosial, politik, budaya dan intelektual yang dihadapi umat Islam 

era modern ini. 

 

 

                                                     
20 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm. 262 

 

 

Quran 

(a) 
 
(b) 
(c) 

Sunnah 

Rasul 

Pandangan dunia 
yang kompeten 

Fikih Fakih 

Via ilmu 
Syari’at yang diwahyukan 



 
 
  

 

 

49 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Pandangan dunia yang kompeten tersebut dapat mengambil dari 

konsep-konsep kesepakatan dunia PBB (Perserikatan Bangsa-Bangsa),21 

sebagaimana yang telah dipresentasikan oleh sejumlah cendekiawan 

dalam Deklarasi Hak-hak Asasi Manusia Islam, Universal Universal 

Declaration of Human Rihts (UDHR) pada tahun 1981, dengan semangat 

menghapus seluruh diskriminasi-diskriminasi hukum, selama pandangan 

dunia tersebut tidak keluar dari syariat Islam secara universal dan tidak 

menyimpang dari nilai filosofis dasar acuan hukum yang berlaku di 

tempat kasus kontemporer tersebut, jika pembahasan kasusnya di negara 

Indonesia, maka nilai-nilai yang terkandung dalam pancasila dijadikan 

panduan untuk menyingkap nilai filosofis, karena pancasila merupakan 

state fundamental norm yaitu sumber dan dasar acuan hukum negara 

Indonesia. 

Sistem keterbukaan hukum Islam ini memberikan ruang gerak yang 

fleksibel, dinamis dan terbuka untuk menghadapi era globalisasi masa 

kini dengan perubahan yang begitu cepat, dengan syarat selama 

perubahan tersebut mengandung kemaslahatan, keadilan, hikmah dan 

rahmat. Demikian sebagai upaya bentuk perlindungan serta jaminan atas 

hak-hak umat beragama dalam kehidupan berkeluarga, bermasyarakat, 

berbangsa dan bernegara. 

Hirarki Saling Berkaitan (al-Harakiriyyah al-Mu’tamadah 

Tabaduliyyan;  Interrelated Hierarchy)  

Hirarki sistem bertujuan untuk menghasilkan khazanah maqa ̄shid 

yang melimpah serta perbaikan jangkauan orang yang diliputi maqa ̄shid,22 

karena maqāshid  sebelumnya (maqa ̄shid klasik) hanya terfokus pada 

masalah dalam bab fikih dari sumber satu nas hukum saja, sehingga orang 

yang terliputi hanya bersifat spesifik dan khusus pada pribadi individual. 

Pada tataran ini Auda membagi maqāshid kedalam tigaa bagian, yaitu 

maqāshid umum, maqāshid khusus dan maqāshid parsial, kesemuanya 

merupakan lingkaran-lingkaran yang saling bertemu dan bersinggungan 

antara satu dengan yang lain, sehingga menjadi satu kesatuan yang 

utuh.23  

Maqāshid umum melihat tujuan atau kemaslahatan dari semua 

permasalahan secara universal, baik dari segi persamaan hak dan 

                                                     
21 Jasser Auda, Maqashid al-Shari’ah as Philosophy ..., hlm. 248 
22 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam ..., hlm. 13 
23 Jasser Auda, Maqashid al-Shari’ah as Philosophy ..., hlm. 41 



 
 
  

 

 

50 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

kewajiban, keadilan, toleransi serta kemaslahatan perspektif saat ini, 

dengan memperhatikan bagaimana pengembangan agama (at-tanmiyah al-

diin), pengembangan jiwa (at-tanmiyah al-nafs), pengembangan akal (at-

tanmiyah al-‘aql), pengembangan harta benda (at-tanmiyah al-maal) dan 

pengembangan keturunan (at-tanmiyah al-nasl). Sedangkan maqāshid 

khusus hanya melihat tujuan dan kemaslahatan pada bab-bab atau 

cabang-cabang hukum Islam tertentu tentang pembahasan hukum 

syariah, dan maqāshid parsial melihat hikmah atau rahasia yang 

terkandung dalam hukum, yaitu berterkaitan  dengan alasan (al-‘illat) atau 

tujuan (al-gayah) dibalik teks atau nash hukum tertentu. 

Pada tahap ini setelah melakukan kajian sesuai dengan prosedur 

tematik disertai pandangan dunia yang kompeten dari sisi nilai filosofis, 

maka harus mengidentifikasi maqāshid umum, maqāshid khusus dan 

maqāshid parsial atas kasus kontemporer yang sedang dibahas. 

Multi Dimensionalitas (Ta’addud al-ab’ad; Multidimensionality)  

Multidimensionalitas merupakan fitur pokok sistem, karena melihat 

ke arah yang lebih realistis serta menggunakan cara berfikir yang 

terhubung langsung dengan kehidupan sehari-hari. Menurut Imam 

Gazali, logika merupakan sarana untuk mengidentifikasi definisi-definisi 

dan analogi-analogi yang dapat membedakan pengetahuan yang pasti 

dan tidak pasti.24 Mengaplikasikan multi dimensionalitas pada kehujjahan 

hukum Islam akan menyebabkan dua konsep dasar dalam ushul, yaitu 

kepastian (al-qat’) dan pertentangan (al-ta’arud) atau bahkan mendapat 

kritikan secara mendasar.25 

a. Kategori kepastian (al-qat’i) 

Kepastian dan ketidakpastian merupakan dikotomi yang sangat 

dominan dalam pembahasan fikih,26 kalaim kepastian diantaranya 

tersimpul atas linguistik (qat’iyyah dilalah), keaslian historis (qat’iyyah 

al-tsubut) dan implikasi logis atau keyakinan logika (al-qat al-mantiqi).  

Auda menawarkan asumsi bahwa satu interpretasi terhadap 

perintah nabi dibidang muamalah tidak semua bermaksud atau 

bermakna pasti, melainkan terkadang memiliki konteks tertentu 

sehingga meniscayakan keluarnya perintah lewat sabda nabi, misal 

                                                     
24 Abu Hamid al-Gazali, Maqasid al-Falasifah, (Kairo: Dar al-Ma’rif, 1961),hlm. 3 
25 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam..., hlm. 275 
26 Abdallah Rabi, al-Qat’iyyah wa al-Zanniyah Fi Ushul al-Fiqh al-Islami, (Kairo: Dar al-

Nahar, t.t.), hlm. 24-27 



 
 
  

 

 

51 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

pada konteks ekonomi, politik atau lingkungan.27 Contoh nabi pernah 

bersabda “laisa ‘ala al-Muslimi fii farasihi wa ghulamihi shodaqatun” yang 

artinya seorang Muslim tidak wajib membayar zakat untuk kuda dan 

budaknya”,28 perspektif linguistik, hadis ini secara jelas mempunyai 

makna bahwa tidak ada kewajiban atas zakat kuda. Dalam kasus ini 

Auda berasumsi bahwa “jika ekonomi berubah, dan hewan kuda 

memiliki nilai ekonomi yang signifikan, maka zakat kuda dapat 

diterapkan”. Asumsi yang ditawarkan ini termasuk kepastian yang 

bersifat kontinu (berkesinambungan atau berkelanjutan), sehingga 

semakin banyak bukti yang ditemukan, maka semakin besar pula 

kepastian yang akan didapatkan, oleh karena itu penalaran hukum 

memberikan keluwesan dalam proses penetapan hukum. 

b. Mengurai pertentangan (ta’arud, ikhtilaf, tanaqud, ta’anud) 

Perspektif hukum Islam perselisihan antar dalil (ta’arud ad-dilalah) 

dimaknai sebagai keadaan dimana berlakunya dalil yang satu dengan 

dalil yang lain saling berbeda dan berbagi dalam satu pernyataan.29 

Pada dasarnya pertentangan antar dalil dianggap tidak mungkin 

terjadi diantara dalil-dalil yang memiliki drajad sahih, terkecuali jika 

kesahihanya tersebut tidak benar. Hal ini menjadi bukti bahwa 

adanya kontradiksi dikarenakan perspektif seorang fakih atau 

mujtahid yang berbeda dalam penafsiran (ikhtilaf), sehingga bisa 

dimungkinkan bahwa terjadinya kontradiksi atas penafsiran suatu 

nash bisa jadi akibat kehilangan informasi terkait waktu, tempat, 

keadaan dan kondisi-kondisi lainya dari seorang mujtahid, jadi 

perselisihan hadis-hadis tersebut dikarenakan perbedaan situasi dan 

kondisi, seperti kondisi perang dan damai, kehidupan di kota dan 

kehidupan di desa, musim kemarau dan musim dingin, oleh 

karenanya menjadi wajar jika keputusan-keputusan nabi perspektif 

para pengamatnya dianggap saling bertentangan. 

Menurut Auda kontekstualisasi nash dalam menyikapi kasus 

demikian menjadi penting, agar tidak mengesampingkan dalil-dalil 

yang muncul ketika konteks damai digunakan untuk kepentingan 

dalil-dalil yang muncul dalam konteks perang, solusi yang 

                                                     
27 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam..., hlm. 278 
28 Al- Bukhori, al-Sahih, No. 1370. vol. 5, hlm. 2216. Dalam Jasser Auda, Membumikan 
Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm. 279 
29 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh 1, cet. Ke-5, hlm. 241 



 
 
  

 

 

52 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

ditawarkan Auda atas kasus dalil-dalil yang bertentangan tersebut 

adalah mengkombinasikan dengan pendekatan maqāshid, sehingga 

dapat memperluas jangkauan penglihatan kita dan menajdikanya 

saling mendukung dalam mencapai maksud tertentu, tetapi dalam 

konteks yang berbeda, maka kedua dalil tersebut dapat dikonsiliasi 

atau dipertemukan pada konteks yang baru, yaitu konteks maqa ̄shid.30 

Kebermaksudan (al-Maqāshidiyyah; Purposefulness)  

Realisasi maqa ̄shid menjadi kriteria fundamental dalam seluruh ijtihad, 

baik metode ushul linguistik maupun rasional, dan tidak hanya terbatas 

pada metode ushul tertentu saja, seperti qiyas dan maslahah mursalah, 

sebagaimana yang diusulkan oleh banyak teori tradisional. Perspektif 

sudut pandang teori sistem, maqāshid menjadi tujuan inti dari berbagai 

metodologi ijtihad seperti tafsir maqāshidi terhadap al-quran, maqāshid atas 

sunnah, qiyas melalui maqāshid, kemaslahatan yang koheren dengan 

maqāshid, istihsan berdasarkan maqāshid, ‘urf berdasarkan maqa ̄shid, 

istishab perspektif maqa ̄shid dan sebagainya. Oleh karenanya hasil dari 

ijtihad harus dilakukan berdasarkan pemenuhan maqāshid, tanpa 

memperdulikan mazhab maupun kecenderungan seorang fakih. 

Bentuk nyata atas realitas fundamental pada fitur kebermaksudan 

antara lain:31 Pertama, pendekatan maqāshid dapat mengisi kesenjangan 

konteks-konteks yang hilang dalam riwayat hadis. Kedua, ungkapan nash 

yang biasanya berupa ungkapan umum dan mutlak tentang maksud-

maksud hukum, tidak boleh dibatasi oleh nash individual. Ketiga, ‘illat 

dapat berubah dan tidak dapat didefinisikan secara tetap, sehingga 

membutuhkan kecermatan terhadap konsistensi ‘illat. Keempat, nilai-nilai 

moral harus dimasukkan sebagai ‘illat bagi hukum-hukum yang terkait. 

Kelima, maqāshid dapat digunakan untuk mengontekstualisasikan maksud-

maksud dari sabda nabi tentang legislasi, peradilan, kepemimpinan, 

bimbingan, konsiliasi, saran dan konseling.32  

Sistem kebermaksudan menjadi pengikat atas fitur-fitur sistem lainya, 

seperti koqnisi, kemenyeluruhan, keterbukaan, hirarki saling berkaitan 

dan multi dimensionalitas. Menggunakan pendekatan berbasis maqāshid 

akan mampu memberikan kontribusi terhadap pengembangan ushul fikih 

                                                     
30 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam..., hlm. 290 
31 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam..., hlm. 330 
32 Mohammad al-Thahir ibn Ashur, Ibn ‘Asyur, Treatise of Maqasid al- Syariah, Terj. 
Muhammad el- Tahir el- MeSaw.i, (London, Washington: Internatoinal Institute of 
Islamic Though (IIIT), 2006), hlm. 236 



 
 
  

 

 

53 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

dan usaha-usaha terkini dalam rangka menunjukkan kekurangan-

kekurangan hukum Islam,33 yang akhirnya mampu mempertahankan 

keterbukaan, keluwesan, bahkan pembaruan dalam sistem hukum Islam. 

Hal demikian sejalan dengan pendapat Imam Jalaluddin as-Suyuti dalam 

kitabnya al-Asybah wan an-Nadzair yang menyatakan al-hukmu yaduuru 

ma’a masholihi al-‘ibaad fahaitsuma wujidat al-maslahatu fatsamma hukmu Allah 

artinya hukum itu berputar bersamaan dengan kemaslahatan manusia, 

maka dimanapun ditemukanya kemaslahatan, disitulah letak hukum 

Allah.34 Berikut gambaran secara utuh konsep pemikiran maqāshid al-

shari ̄ah Jasser Auda. 

Konsep Pemikiran Maqāshid al-Sharīah Jasser Auda.35 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

                                                     
33 Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah, hlm. 294 
34 Jalaluddin as-Suyuti, al-Asybah wan an-Nadzair, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 176 
35 Ah. Soni Irawan dan Ahmad Muzakki, “Pembagian Warisan Pada Keluarga Beda 
Agama di Desa Pancasila Perspektif Maqashid al-Shariah Jasser Auda”, Al-Hukmi: Jurnal 
Hukum Ekonomi Syariah dan Keluarga Islam, Vol. 2, No. 1, (Mei 2021), hlm. 117 

Jangkauan Maqāshid Pendekatan Sistem Jasser 

Auda 

Maqâshid Umum Dharuriyyat 

Maqâshid Khusus Hajjiyat 

Maqâshid Parsial Tahsiniyyat 

Watak Kognitif, Kemenyeluruhan, 

Keterbukaan, Hierarki saling 

mempengaruhi, Multidimensionalitas 

dan Kebermaksudan 

 

Terciptanya Maqāshid al-Sharīah bercirikhas pengembangan dan hak asasi 

manusia 

an-Nafs al-’Aql 
al-Din 

an-Nasl al-Maal 

Perkembangan Manusia, Hak Asasi Manusia dan Kebaikan Menyeluruh 

Konsep Pemikiran Maqāshid al-Sharīah Jasser Auda 



 
 
  

 

 

54 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Penutup  
Konsep sistem maqāshid al-shari ̄ah Jasser Auda telah 

mempresentasikan pendekatan baru terhadap metodologi filsafat hukum 

Islam yang didasarkan pada sistem kebermaksudan dan membahas 

persoalan yuridis pada tataran filosofis yang lebih tinggi, sehingga konsep 

yang komperhensif ini dirasa telah mampu menjadi pembaharu pada 

pembahasan ushul fiqh dan dapat dijadikan kajian alternatif dalam setiap 

pembahasan hukum kontemporer, sebagai upaya mereformasi atas 

pemahaman penafsiran hukum Islam yang selama ini hanya berpacu 

kepada produk hukum fikih. Pendekatan sistem juga merupakan suatu 

bentuk upaya pengaplikasian pendapat Imam Jalaluddin as-Suyuti yang 

menyatakan bahwa hukum itu berputar bersamaan dengan kemaslahatan 

manusia, dimanapun ditemukanya suatu kemaslahatan, maka disitulah 

sejatinya letak hukum Allah, sehingga konteks kepastian suatu hukum 

tidak selamanya bersifat stagnan dan absolut, akan tetapi kepastian suatu 

hukum terkadang bersifat kontinu (berkesinambungan atau 

berkelanjutan) dan relatif. 

Daftar Pustaka 

Abu Hamid Al-Gazali. Maqasid al-Falasifah. Kairo: Dar al-Ma’rif, 1961. 

Abdallah Rabi. al-Qat’iyyah wa al-Zanniyah Fi Ushul al-Fiqh al-Islami. Kairo: 

Dar al-Nahar, t.t.  

Ahmad ibn Hajar. Fath al-Bari Syarh Sahih al-Bukhari. vol. 1, t.t. 

Ahmad Imam Mawardi. Fiqh Minoritas, Fiqh Aqalliyya ̄t dan Evolusi 

Maqāshid al-Sharīah Dari Konsep Ke Pendekatan. Yogyakarta: LkiS, 2010. 

Ahmad ibn Taimiyah, ed. ‘Abdul rahman al-Najdi. Kutub wa Rasail wa 

Fatwa, edisi ke-2, Riyadh: Maktabah ibn Taimiyah, t.t. 

Ah Soni Irawan dan Ahmad Muzakki. "Pembagian Harta Warisan Pada 

Keluarga Beda Agama di Desa Pancasila Perspektif Maqa ̄shid Al-

Shari ̄ah Jasser Auda (Studi di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten 

Lamongan)." Al-Hukmi: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan 

keluarga Islam Vol. 2, No.1. 2021. 

Akhmad Al-Raisuni dalam Fathurrahman Djamil. Filsafat Hukum Islam. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997. 

Al-Thahir Mohammad ibn Ashur. Ibn ‘Asyur, Treatise of Maqasid al- Syariah, 

Terj. Muhammad el- Tahir el- MeSaw.i, London, Washington: 

Internatoinal Institute of Islamic Though (IIIT), 2006. 

Asafri Jaya Bakri. Konsep Maqāshid al-Shari ̄ah Menurut al-Syatibi. Jakarta: 



 
 
  

 

 

55 
 

 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

PT. Raja Grafindo Persada, 1996. 

Amir Syarifuddin. Ushul Fiqh 1. cet. Ke-5, Jakarta: Kencana, 2011. 

Ibn Mansur Al-Afriqi. Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar al-Sadr, t.t.   

Ibnu Qoyyim Al-Jauziyah. I’lam al-Muwaqi’in ‘an al-‘Alamin Juz III, Bairut: 

Dar al-Fikr, t.t. 

Imam Syatibi. al-Muwafaqat Fi Ushul al-Syariah. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, t.t. 

Jalaluddin As-Suyuti.  al-Asybah wan an-Nadzair. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Jasser Auda. Fiqh al-Maqāshid Inata ̄t al-Ahkam bi al- Maqāshida. Herdon: IIIT, 

2007. 

___. Maqāshid  al-syariah. A Beginner Guide. Terj. Ali Abdelmon’im, 

Yokyakarta: SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2013. 

___. Maqashid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach, 

London: The International Institute of Islamic Thought, 2008. 

___. Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah. Bandung: PT. 

Mizan Pustaka, 2015. 

Muhammad ibn ‘Umar Al-Razi,  ed. Taha Jabir al-‘Alwani. al- Mahsul. 

Riyad: Universitas Imam Muhammad Press, 1400. 

Rosihon Anwar dan Asep Muharom. Ilmu Tafsir. cet. ke-1, Bandung: 

Pustaka Setia, 2015. 

 

 

 


