
 
 
  

 

17 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Kontekstualisasi Hukum Islam dalam Realitas Sosial-Budaya  

Perspektif Wael B. Hallaq 
 

Ecep Ishak Fariduddin 
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Nahdlatul Ulama (STISNU) Nusantara Tangerang 

E-mail: ecepfarid2@gmail.com  
 

 

 

Pendahuluan 

Hukum Islam (syariah) merupakan elemen integral yang menempati 

posisi penting dalam kehidupan umat Islam. Sehingga, tidaklah 

berlebihan jika dikatakan bahwa dinamika internal yang terjadi dalam 

Abstrak: Hukum Islam (syariah) merupakan elemen integral 
yang menempati posisi penting dalam kehidupan umat 
Islam. Sehingga, tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa 
dinamika internal yang terjadi dalam disiplin keilmuan ini, 
berperan signifikan dalam membentuk alur fluktuasi 
perkembangan sejarah peradaban Islam. Lebih dari itu 
peradaban Islam sesungguhnya bisa diidentikkan dengan 
peradaban hukum Islam (syariah) itu sendiri, sama seperti 
peradaban Yunani yang identik dengan filsafat. Penulisan 
artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan tipologi hukum 
Islam Perspektif Wael B Hallaq dan memetakan konstruksi 
kontekstualisasi hukum Islam dalam realitas sosial-Budaya 
perspektif Wael B Hallaq. Metode penelitian yang digunakan 
dalam penulisan artikel ini adalah deskripsif-kualitatif 
dengan kajian pustaka (library research) dengan sumber data 
berupa buku, jurnal, dan media online, serta bahan rujukan 
lainnya yang relevan dengan permasalahan yang dikaji. Hasil 
penelitian menunjukan bahwa kontekstualisasi hukum 
Islam dengan perspektif Wael B. Hallaq dalam mengkaji 
hukum Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan Al-
Hadits sebagai sumber primer sangat tergantung  pada  
konteks  sosio-budaya suatu masyarakat dan bangsa.  
Hukum-hukum di dalam Al-Qur ’an dan Al-Hadits 
menurutnya bersifat elastis yang bisa ditarik dan disesuaikan 
dengan konteks tempat dan zaman. Oleh sebab itu, maka 
kemurnian hukum Islam bagi sebagian besar kelompok 
Muslim sebagai warisan sejarahnya dan hasil karya 
intelektual yang dibangun lebih dari seabad yang lalu, harus 
dilihat secara proporsional, sehingga akan dilindungi dari 
pemahaman statis tentang pola, eksklusif, beku dan kaku. 
Kata Kunci: Kontekstual hukum Islam, Realitas Sosial-
Budaya, dan Wael B. Hallaq. 

mailto:ecepfarid2@gmail.com


 
 
  

 

18 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

disiplin keilmuan ini, berperan signifikan dalam membentuk alur 

fluktuasi perkembangan sejarah peradaban Islam. Lebih dari itu 

peradaban Islam sesungguhnya bisa diidentikkan dengan peradaban 

hukum Islam (syariah) itu sendiri, sama seperti peradaban Yunani yang 

identik dengan filsafat.1 Para sarjana (scholar) baik dari kalangan muslim 

(insider) maupun dari kalangan non-muslim (outsider), tidak kurang 

memberikan pengakuan terhadap pentingnya hukum Islam dalam 

menentukan gerak langkah dan mengarahkan pemikiran umat Islam 

dalam mewujudkan peradaban Islam. Joseph Schacht misalnya 

mengatakan bahwa Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran Islam, 

manifestasi paling tipikal dari pola hidup muslim serta merupakan inti 

dari saripati Islam itu sendiri.2 Di samping itu, kekayaan khazanah 

intelektual sebagai artikulasi karakter peradaban Islam, merupakan 

representatif hukum Islam sebagai sentral afiliasi begi seluruh ulama 

dari berbagai disiplin keilmuan.3 

Sejarah hukum Islam dimulai dari masa yang sangat lampau, 

tepatnya seiring dengan turunnya ayat-ayat Al-Qur’an dan ketika 

pertama kali Muhammad SAW. diangkat sebagai seorang rasul. Hal ini 

karena hukum yang lahir dalam ilmu syariah, terutama di masa 

awalnya tidak lain adalah produk dari metode derivasi (istikhraj, 

istinbath) dari ayat-ayat Al-Qur’an dan Sunah Nabi. Metode yang 

digunakan dalam ilmu syariah kemudian memasuki perkembangan dan 

menjadi lebih terstruktur setelah Imam Syafi’i (204 H) dengan karya 

monumentalnya al-Risalah resmi mendeklarasikan lahirnya ilmu ushul 

fikih.4 Hal ini turut melahirkan problematika baru yang ditemui dalam 

kehidupan umat Islam, yang memunculkan ragam model dan pola dalam 

berijtihad, sehingga menggiring sejarah hukum Islam berakumulasi pada 

terbentuknya berbagai macam mazhab, yang masing-masing mempunyai 

corak fikir yang berbeda, sehingga melahirkan perubahan hukum Islam. 

Perubahahan hukum Islam juga turut dipengaruhi oleh kemajuan 

                                                     
1Muhammad Abid al-Jabiri, Takwînu’l ‘Aqli’l ‘Araby, (Beirut: Markaz Dirasah al- Wahdah 
al-Arabiyyah, 1990), hlm. 97. 
2Syamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syariah Studi Tentang Teori Akad Dalam Fikih 
Muamalah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm. 147 
3Muhammad Abid al-Jabiri, Takwînu’l…, hlm. 97  
4Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Ushul Fiqh, 

Cambridge: Cambridge University Press, 1997. Terj. E. Kusnadiningrat dan Abdul Haris 
bin Wahid, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk Studi Usul Fiqh Mazhab Sunni, 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), hlm. 587 



 
 
  

 

19 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

dan pluralitas sosial-budaya serta politik dalam suatu masyarakat. Kalau 

dicermati keadaan di masa yang sangat awal misalnya, mengambil 

contoh wilayah yang sekaligus dianggap sebagai mazhab, yakni Hijaz, 

Irak, dan Siria, maka jelas sekali peran dan pengaruh elemen-elemen 

sosial-budaya dan politik terhadap fuqahā’ dalam merumuskan hukum 

Islam. O l e h  k a r e n a n y a ,  seringkali mereka merumuskan tafsiran ayat 

al-Qur’an dan Sunnah dalam konteks sosial-budaya dan politik.5 Hal itu 

menunjukkan bahwa berubahnya hukum terjadi karena perubahan waktu 

dan sosial-budaya suatu masyarakat.6 Konsep tersebut senada dengan apa 

yang dikemukakan oleh Bakker SJ bahwa kebudayaan itu terus 

berkembang seirama dengan perubahan hidup masyarakat di suatau 

tempat, yang tentunya dipengaruhi oleh faktor situasi dan kondisi yang 

berbeda dalam suatu masyarakat.7 

Perubahan sosial-budaya yang dihadapi oleh umat Islam di era 

modern ini telah menimbulkan sejumlah masalah serius yang berkaitan 

dengan hukum Islam. Di lain pihak metode yang dikembangkan para 

pembaharu dalam menjawab permasalahan tersebut terlihat belum 

memuaskan.8 Perkembangan dalam perubahan hukum tersebut biasanya 

mempunyai dimensi yang berbeda dalam memberikan semangat 

continuity and change yang berlangsung secara berkesinambungan. 

Sehingga peninjauan kembali terhadap kontekstual hukum dalam aspek 

kemasyarakatan dapat dilakukan dengan penalaran intelektual, dengan 

menempatkan konteks kepentingan masyarakat sebagai dasar 

pertimbangan dan tolak ukur yang utama. 

Penekanan terhadap perlunya peninjauan kembali prinsip-prinsip 

dasar, nilai-nilai, dan norma-norma keislaman, yang akan dihidupkan 

kembali di era modern saat ini, tentunya menjadi acuan para pemikir muslim 

dan pengamat sosial keagamaan dalam melahirkan istilah-istilah yang 

diartikan untuk memaknai pembaruan Islam, terutama di kalangan 

para intelektual muslim baik di Indonesia maupun di luar negeri. 

Istilah tersebut antara lain yaitu, reinterpretasi (penafsiran ulang), 

reaktualisasi (mengangkat dan menghidupkan kembali), reorientasi 

                                                     
5A. Qodri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum Islam dan Hukum 
Umum, (Yogyakarta: Gama Media, 2002), hlm. 32-33 
6Al-Suyuti, Asbah wa al-Nazair. (Mesir: Dar al-Ihya al-Kutub al-Arabiyah, t.t.), hlm. 63 
7J.W.M. Baker SJ. Filsafat Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 1984), hlm. 113. 
8Amir Mu’allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, (Yogyakarta: UII Press, 

2001), hlm. 49 



 
 
  

 

20 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

(memikirkan kembali), revitalisasi (membangkitkan kembali), 

kontekstualisasi (mempertimbangkan konteks kehidupan sosial-budaya),9 

dan lian sebagainya.  

Diskursus kontekstualisasi hukum Islam dalam bangsa yang 

multikultural seperti Indonesia ini, tentunya telah menjadi perhatian dan 

penelitian berbagai pihak. Hal ini menjadi perhatian mengingat hukum 

Islam, berkenaan dengan keyakinan keagamaan dan kesempurnaan 

ajarannya, yang tidak hanya bersifat profan tetapi juga bersifat sakral. Di 

samping itu, konteks Indonesia sebagai negara yang mayoritas 

penduduknya beragama Islam, namun secara konstitusional Indonesia 

bukan Negara Islam. Namun, eksistensi hukum Islam telah membumi 

bagi sebagian masyarakat Indonesia, dan dari fakta historis, politik, 

sosiologis dan hukum positif, hukum Islam merupakan bagian dari sistem 

tata hukum nasional, yang sebagian sudah dimuat dalam hukum positif, 

dan akan tetap berperan sebagai faktor penting yang memberikan 

kontribusi (contribution factor) dalam pembangunan kodifikasi hukum 

nasional. 

Pergumulan Islam dengan kondisi sosial-budaya yang tidak tunggal 

ditambah faktor realitas kesejarahan masyarakat Islam di Indonesia yang 

heterogen, menghadapkan masyarakat Islam pada berbagai pilihan corak 

dalam membumikan ajaran-ajaran Islam. Setidaknya dua corak yang 

dijadikan pendekatan perkembangan masyrakat Muslim dalam 

pembumian ajaran-ajan Islam, yaitu; corak ideal-normtif-ideologis dan 

corak ideal-historis-ideologis, di mana eksistensi keduanya saling 

bersinggungan dalam mempertahankan keyakinannya. Hal ini juga terjadi 

pada penerapan syariah dalam kehidupan modern kini, di mana perlunya 

kontekstualisasi hukum Islam dalam menghadapi problematika 

kehidupan umat yang sangat beragam dan berkembang secara universal, 

terlebih menghadapi era disrupsi. 

Pada kenyataannya, sekarang ini kontinuitas (taqlid) lebih dominan 

dibandingkan dengan perubahan sehingga hokum Islam seakan jumud 

atau tidak berkembang seiring dengan perkembangan sosial-budaya. Oleh 

karena itu, kajian kontekstual hukum Islam merupakan suatu keniscayaan 

pada saat ini. Dalam hal inilah, Wael B. Hallaq sebagai outsider berusaha 

                                                     
9M. Amin Abdullah, “Telaah Hermeneutis terhadap Masyarakat Muslim Indonesia”, 
dalam Muhammad Wahyuni Nafis (ed.), Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70 Tahun Prof. Dr. 

Munawir Sjadzali, MA., (Jakarta: Paramadina, 1995), hlm. 537 



 
 
  

 

21 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

untuk mengkaji hukum Islam secara objektif guna memahami isi dan 

dimensi hubungan antara keberlanjutan dan perubahan melalui 

konstruksi diskursif yang relatif singkat yakni tipologi hukum. Kapasitas 

Hallaq yang konsen dalam kajian hukum Islam dari aspek teori hukum 

Islam (Ushul Fiqh), mempu mengetengahkan pandangan-pandangan yang 

relevan terhadap kitab-kitab thabaqat. Berdasarkan penelisikan dengan 

pendekatan sejarah (historical approach) terhadap kitab-kitab thabaqât 

tersebut, Wael B. Hallaq menunjukkan bahwa hukum Islam tidak pernah 

sama sekali stagnan. Dalam pengertian lian, Hallaq menentang klaim 

bahwa pintu ijtihad telah tertutup yang kemudian memasuki pada ruang 

kejumudan hukum Islam, argument ini kemudian ia tuangkan secara 

detail dalam karyanya yang menjadi antithesis teori sebelumnya, 

karyanya ini berjudul Authority, Continuity and Change in Islamic Law. 

Pandangan Wael B. Hallaq ini menarik dikaji karena temuan-temuannya 

sangat orisinil, jika selama ini kitab-kitab thabaqât hanya dianggap korpus 

yang merekam sejarah dan biografi tokoh-tokoh mazhab, Wael mampu 

mengubahnya dari sekedar ‘dokumen mati’ dan memanfaatkannya untuk 

mengkonstruksi sebuah fakta bahwa kitab-kitab tersebut merupakan 

rekaman yang menunjukkan adanya sisi progresifitas dan kreatifitas 

hukum Islam. 

Berdasarkan pemaparan di atas, maka tulisan ini berusaha mengkaji 

pemikiran Wael Bahjat Hallaq di tengah-tengah perdebatan kontroversi 

dalam kajian hukum Islam. Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa 

paradigma keilmuan Hallaq yang merombak sejumlah tesis lama dan 

mapan, yang dibangun sejak lahirnya kajian hukum Islam di Barat, dan 

pada kajian berikutnya berusaha mensinergikan konsep kajian hukum 

Islam Hallaq dengan kontekstual sosial-budaya masyarakat di Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan normative research dan jenis 

penelitiannya adalah library research terkait konstruk kontekstualisasi 

hukum Islam dalam realitas sosial-budaya. Desain penelitian kualitatif 

adalah proses riset dan pemahaman metodologi yang meneliti fenomena 

sosial dalam segala permasalahan manusia. Sumber data penelitian ini 

berupa studi literatur dari buku, jurnal serta bahan rujukan lainnya yang 

relevan, sedangkan dalam melakukan analisis data kualitatif terdapat tiga 

macam kegiatan yaitu; reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. 

Penelitian terhadap kontekstualisasi hukum Islam tentunya telah 



 
 
  

 

22 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

banyak dilakukan, seperti penelitian Akhmad Rudi Maswanto dengan 

judul “Reaktualisasi dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum Islam di 

Era Industri 4.0,10 Samsuddin “Kontekstualisasi Teologi Keadilan dalam 

Hukum Qisash dan Poligami,11 dan Muhammad Ainun Najib “Legal 

Policy of Formalization of Islamic Sharia in Indonesia.12 Berdasarkan 

literature review tersebut, maka penelitian ini berbeda karena berusaha 

menyajikan konstruk kontekstualisasi hukum Islam dalam pandangan 

Wael B Hallaq. 

Pembahasan 

Skesta Biografi Wael Bahjat Hallaq 
Wael Bahjat Hallaq adalah seorang professor di McGill University di 

Kanada yang lahir pada 26 November 1955. Ia merupakan seorang Kristen 

yang berdarah Arab dan lahir di Nazaret Palestina, dengan jenjang 

akademik doktoralnya ia raih dari University of Washington tahun 1985. 

Sejak tahun 1994 ia diangkat menjadi guru besar pada almamaternya dan 

pada tahun 2005 ia mendapat jabatan guru besar di McGill University. Ia 

adalah seorang pemikir dan penulis yang produktif dalam menghasilkan 

karya-karya di bidang Islamic Studies, terutama dalam kajian hukum 

Islam. Sampai tahun 2008, ia telah menyusun delapan buku tentang 

hukum Islam yang meliputi aspek sejarah, otoritas (doktrin), analisis 

terhadap pemikiran tokoh dan berbagai aspek lainnya.13 

Bekal pendidikan yang baik menghantarkannya pada kehidupan dan 

karir akademik yang tergolong baik pula. Hal ini antara lain terlihat pada 

karya-karya ilmiah yang tergolong banyak sehingga bisa digolongkan 

sebagai penulis yang amat produktif (prolific). Karya-karya berupa buku, 

makalah, resensi buku, dan juga karier akademik seperti dosen tamu, 

pembaca dan penentu makalah (referee) dan sekaligus sebagai anggota 

                                                     
10Akhmad Rudi Maswanto, “Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum 
Islam Di Era Industri 4.0”, CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, (2020), DOI: 
10.37348/cendekia.v5i2.79 
11Samsuddin, “Kontekstualisasi Teologi Keadilan Dalam Hukum Qisash dan Poligami, 
Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, (Juli 2021). DOI: 
10.33096/altafaqquh.v2i2.109 
12Muhammad Ainun Najib, “Legal Policy of Formalization of Islamic Sharia in 
Indonesia”, Prophetic Law Review, Vol. 2, Issue 2, December 2020. DOI: 
10.20885/plr.vol2.iss2.art3 
13Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politik, and Modernity’s Moral Predicament, 
New York: Columbia University Press, 2013. Terj. oleh Akh. Minhaji, Ancaman Paradigma 
Negara-Negara: Islam, Politik, dan Problem Moral Modernitas, (Yogyakarta: Suka Press, 2015), 

hlm. 2 



 
 
  

 

23 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Editor Board sejumlah Jurnal Internasional. Di samping itu, dari posisi 

akademik di sejumlah perguruan tinggi yang ia emaban, seperti, anggota 

Institute of Comparative Law, Faculty of Law, McGill University, referee 

International Journal of Meddle East Studies, The Journal of American Oriental 

Society, The Journal of Islamic Social Sciences, Journal of Islamic Studies, McGill 

Law Journal, dan sebagai exsternal evaluator (assessor) for hiring and 

promotions University of Malaya, Kuala Lumpur (1996-1999).14 

Karya-karya akademik Hallaq tidak bisa dilewatkan begitu saja bukan 

hanya oleh mereka yang menekuni kajian hukum Islam tetapi juga kajian 

Islam pada umumnya. Sebagian karya-karyanya telah diterbitkan ke 

dalam sejumlah Bahasa, antara lain: Bahasa Arab, Cina, Jepang, Indonesia, 

Persia, Urdu, Rusia, dan Italia. Bahkan karya-karyanya menjadi magnet 

bukan hanya kalangan pengkaji Islam tetapi juga para pengkaji agama 

dan sosial-budaya pada umumnya. Oleh karena itu, tidak bisa dipungkiri 

bahwa keberhasilan dalam meniti karirnya kadangkala membawanya 

pada sikap yang sulit dipahami.15 Ia juga seringkali menyarankan para 

mahasiswanya agar tidak menggunakan kitab-kitab yang ditulis oleh 

Samir Aliyah, Abd Aziz al-Bukhari, dan Abu al-Ainain Badran sebagai 

referensi. Dalam pandangan Hallaq, karya-karya tersebut ditulis dengan 

tidak ditopang pengetahuan sejarah yang memadai sehingga sulit 

dipertanggungjawabkan secara historis.16 

Dari beberapa karya Hallaq tersebut, s e t i d a k n y a  ada tiga buku 

yang khusus ia susun sebagai kesatuan trilogy, yaitu; buku The Origins, 

and Evolution of Islamic Law, buku Authority, Continuity, and Change in 

Islamic Law, dan buku A History of Islamic Legal Theories. Buku pertama ia 

tulis untuk membantah tesa beberapa orientalis yang enggan mengakui 

adanya unsur Al-Qur’an dan Sunah terhadap kemunculan dan lahirnya 

hukum Islam. Buku tersebut menyimpulkan bahwa hukum Islam 

sangatlah responsif terhadap perkembangan masyarakat. Pada buku 

kedua ia mengelaborasi kitab-kitab thabaqât sebagai dokumen yang 

mendeskripsikan hirarki otoritas fukaha pada masing-masing mazhab 

fikih. Sumbangsih pemikirannya pada buku itu adalah  pernyataannya 

bahwa taklid adalah salah satu bentuk ijtihad kreatif yang dilakukan para 

                                                     
14Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 3  
15Wael B. Hallaq, review Principles of Islamic Jurisprudence, oleh Muhammad Hashim 
Kamali, Islamic Law and Society 2, (1995), hlm. 209-210  
16Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 4 



 
 
  

 

24 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

fukaha pada era setelah abad k e - 4 hijriyah. Melalui karyanya tersebut 

ia ingin mengatakan bahwa teori pintu ijtihad telah dan pernah tertutup 

yang telah lama bergaung, tidaklah memiliki landasan analitis yang kuat. 

Pada buku ketiga ia mengulas tentang sejarah lahir dan evolusi hukum 

Islam. Tema sentral yang ia kemukakan di buku ini adalah tentang 

mazhab-mazhab fikih Islam dari aspek sejarah kemunculan, analisis 

terhadap keberhasilan empat mazhab masyhur dan menghilangnya 

mazhab-mazhab yang lain. 

Pembaharuan Hukum Islam 
Pembaruan hukum Islam bersinergi dengan perkembangan 

pemikiran di dunia muslim kontemporer. Pola-pola perkembangan 

pemikiran Islam kontemporer yang bercorak pembaruan secara 

metodologis maupun wacana tentu juga berimplikasi pada 

pembaharuan hukum Islam. Oleh sebab itu, wacana pembaruan 

hukum Islam terhadap sesuatu hal yang dianggap kurang efektif dan 

signifikan, harus di upgrade karena perkembangan zaman yang ada di 

tengah-tengah masyarakat dengan tetap tidak merubah sifat dan watak 

aslinya. Sehingga, pada esensinya pembaruan ini adalah sebuah proses 

pengembangan terhadap pemikiran yang sudah ada untuk diselaraskan 

dengan konteks keadaan masyarakat tanpa meninggalkan 

karakteristiknya. Sebagaimana dekemukkan oleh Harun Nasution bahwa 

Pembaruan dalam Islam sangat diperlukan untuk menyesuaikan 

paham-paham keagamaan Islam dengan perkembangan baru yang 

ditimbulkan akibat kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern.17 

Tuntutan inilah menjadikan pembaruan hukum Islam dalam ranah 

kontekstualisasi menjadi keniscayaan sebagai hukum yang selalu harus 

bisa kompatibel dengan ruang dan waktunya. Hal ini senada dengan 

kerangka teorinya Wael B. Hallaq dalam sejarah perkembangan 

metodologi hukum Islam (ushul fiqh) yang dikutip oleh Amin Abdullah 

untuk menguraikan paradigma metodologi hukum Islam ke dalam 

pradigma literalistik, utilitarianistik, dan liberalistik.18 

                                                     
17Harun Nasution. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Cet. XII. 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1996), hlm. 11-12 
18Dalam tulisan ini Amin Abdullah menjelaskan ketiga konsep paradigma tersebut, yaitu; 
Pertama, paradigma literalistik, paradigma yang dominannya pembhasan tentang teks 
Ar-Risalah karya Imam As-syafi’i yang dianggap sebagai buku rintisan pertama tentang 

metodologi hukum Islam, yang kemudian diikuti oleh para ahli ushul mazhab 
mutakallimun (Syafiiyah, Malikiyah, Hanabilah dan Mu’tazilah). Setelah lebih kurang lima 

abad (dari abad ke-2H-7H) baru mengalami perbaikan dengan munculnya Asy-Syatibi 



 
 
  

 

25 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Beragam persepsi perkembangan dan perubahan atas hukum Islam atau 

bahkan sampai pada batas tertentu bisa juga disebut mispersepsi tentang 

hukum Islam. Hal itu disebabkan oleh kekeliruan dalam pemahaman kontekstual 

hukum Islam oleh non-Muslim maupun kekeliruan kaum Muslimi sendiri dalam 

model penerapan hukum Islam. Multi-pendekatan dan multi-model dalam tataran 

aplikasinya, menunjukkan bahwa tidak ada keseragaman pemahaman 

tentang kontekstualisasi hukum Islam, baik di kalangan umat Islam 

sendiri, terlebih di kalangan non-Muslim. Di mana, bagi sebagian umat 

Islam, hukum Islam (syariah) adalah hukum Tuhan yang mutlak 

diterapkan secara penuh. Ia dianggap sebagai norma hukum yang harus 

diterapkan tanpa mempertimbangkan kondisi sosial-politik di mana ia 

akan diimplementasikan. Sebagian Muslim yang lain memahami nilai 

hukum Islam (syariah) bisa diadaptasikan dengan kondisi sosial-budaya 

masyarakat atau negara. Sedangkan bagi sebagian non-Muslim, hukum 

Islam (syariah) identik dengan wacana dan praktik yang represif. Atau 

dalam pengertian yang lain, hukum Islam (syariah) dianggap sebagai wacana 

yang akan menggerakkan mesin politik orang-orang Islam guna meraih 

kekuasaan Islam di negara-negara Barat melalui aplikasi hukum Islam 

secara bertahap.  

Dalam pandangan Hallaq, sebagai outsider yang intensif mengkaji sejarah 

awal hukum Islam (syariah), perkembangannya sampai kondisinya di era 

modern, seperti halnya sarjana Muslim, memahmainya sebagai total 

discourse, ia mengatakan bahwa “for over a millennium, and until 

thenineteeth century, the Shari’a represented a complex set of social, economic, 

moral, educational, intellectual and cultural practice. It was not just about law”.19 

                                                                                                                                               
(w.1388 M) yang menambahkan teori maqasyid syari’ah yang mengacu pada maksud 
Allah yang paling mendasar sebagai pembuat hukum; Kedua, Paradigma utilitarianisme, 

paradigma para pembaharu metodologi hokum Islam di dunia modern, seperti 
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Abdul Wahab Khallaf, Allal al-Fasi, dan Hasan Turabi, 
yang merevitalisasi sumbangan Asy-Syatibi karena dianggap tidak menawarkan teori 
baru, hanya pada tataran revitalisasi prinsip maslahah melalui teori maqashid-nya; dan 
Ketiga, paradigma liberalisme, paradigma yang cenderung berdiri pada paradigma yang 
terlepas dari pada paradigma klasik yang berpijak pada prinsip maslaḥah. Dalam hal ini, 
Muhammad Iqbal, Mahmud Muhammad Taha, Abdullah Ahmed An-Naim, 
Muhammad Said Ashmawi, Fazlur Rahman dan Muhammad Syahrur, di mana mereka 
beranggapan prinsip maslaḥah tidak lagi memadai untuk membuat hukum Islam tetap 
relevan di dunia modern. Lebih lenjut bisa baca M. Amin Abdullah, “Paradigma 
Alternaftif Pengembangan Ushul Fiqh dan Dampaknya pada Fiqh Kontemporer”. Dalam 
Riyanta, Dkk (Editor). Neo Ushul Fiqh: Menuju Ijtihad Kontekstual. (Yogyakarta: Fakultas 
Syariah Press-Forum Studi Hukum Islam (FSHI) UIN Sunan Kalijaga, 2004), hlm. 137-140. 
19Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law. (Cambridge: Cambridge University Press, 



 
 
  

 

26 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Lebih lanjut Hallaq mengungkapkan bahwa kesulitan dalam memediasi 

hukum Islam (baca: syariah) dengan tantangan modernitas adalah 

karena syariah dipandang sebagai karya ideal ahli hukum (mujtahid dan 

mufti) dan bukan oleh hakim. Artinya syariat merupakan hasil kreativitas 

sarjana-sarjana Muslim yang berpikiran idealis dan mereka itu 

independen dari negara. Mereka ini (mujtahid dan mufti) dalam 

pandangan yang lazim disebut sebagai para konseptor syariah yang 

sebenarnya. Mereka ini merupakan ulama idealis yang mengembangkan 

keilmuannya di luar kontrol negara. Di samping itu, mereka juga terikat 

dengan aturan dan prosedur berperkara di pengadilan. Ketegangan inilah 

yang membuat syariah sulit berkembang, terutama di era modern.20 

Menurut Hallaq, perubahan konteks sosial dan pergeseran politik 

yang menyangkut hubungan agama dan negara telah mengubah masa 

depan hukum Islam. Sehinga hukum Islam merupakan entitias unik yang 

dibangun oleh landasan epistimologis dan ontologis sumber Islam yang 

sakral dan otentik.21 Dalam hal ini, maka para ulama-lah yang dianggap 

paling cocok untuk mengemban misi yuridis. Kendati demikian posisi 

negara di atas segalanya dalam era post kolonialisme, turut mereduksi 

pemberlakuan hukum agama (baca: hukum Islam). Di mana, hukum agama 

bukan lagi menjadi domain ulama semata, akan tetapi jatuh dalam kuasa 

negara. Dengan kata lain, masa pasca kolonialisme telah melahirkan 

tradisi dan perkembangan hukum yang baru di negara-negara atau 

masyarakat Islam. Dampaknya adalah negara-negara tersebut mengadopsi 

sistem hukum Barat dan menggeser dominasi hukum Islam yang kuat 

sebelumnya.  

Modernitas yang ditandai dengan lahirnya konsep negara-bangsa 

dalam kontek negara-negara Muslim pasca-kolonialisme telah merenggut 

naturalitas hukum Islamt sebagai entitas hukum agama yang dibangun atas 

landasan berfikir yang otonom kalangan ahli hukum agama. Modernitas 

negara-bangsa, menurut Hallaq, telah merampas dan memangkas 

dinamika hukum Islam sebagaimana yang tampak pada masa sebelum 

negara-negara Islam jatuh dalam kontrol dan dominasi Barat pada abad 18 

                                                                                                                                               
2009), hlm. 57 
20Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law. (Cambridge. UK: Cambridge 

University Press, 2004), hlm. 63 
21Wael B. Hallaq, Sharia: Theory, Practice and Transformation. (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008), hlm. 25-26  



 
 
  

 

27 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

paruh pertama abad 20.22 Oleh karena itu, segala bentuk penemuan dan 

pengembangan metode dan teknik mempertinggi kualitas hidup manusia 

lewat proses modernisme kebudayaan merupakan langkah-langkah yang 

pararel dengan pewujudan kemaslahatan umum, dan dalam waktu yang 

singkron dengan cita-cita kultural Islam, dalam hal ini mengharuskan 

pembaruan pemahaman terhadap dirinya, sebagai upaya aktualisasi dan 

fungsionalisasi hukum Islam dalam menghadapi dinamika kebudayaan.23 

Tipologi Hukum Islam Perspektif Wael B. Hallaq 
Untuk memahami isi dan dimensi hubungan antara keberlanjutan dan 

perubahan, Wael B. Hallaq memilih untuk meneliti konstruksi diskursif 

yang relatif singkat disebut tipologi hukum, dengan menggunakan 

metode hermeneutik. Metode ini memiliki fungsi ganda yaitu dapat 

mempresentasikan diri pengarang (pemegang otoritas tertinggi) dan 

menelusuri tradisi terdahulu dimana struktur fiqh dibentuk. Oleh karena 

kritik dari luar tradisi dan literature yang bervariasi dan dapat dipercaya 

sangat diperlukan untuk menghasilkan realitas yang objektif, sehingga 

terjadi perkembangan suatu hukum dan tidak terjadi kejumudan. 

  Tipologi hukum merupakan suatu bentuk wacana yang mengurangi 

komunitas khusus hukum, sehingga mudah diatur dengan 

mempertimbangkan seluruh sejarah, kegiatan dan fungsi hukum tersebut. 

Salah satu karakteritik fundamental sebuah tipologi adalah 

penggabungan dari struktur otoritas di mana semua unsur yang 

membentuk tipologi dihubungkan satu sama lain. Sinkronis sebuah 

tipologi memberikan sinopsis terhadap unsur-unsur sejarah yang berkerja 

dalam tradisi hukum dan komunitas ahli hukum. Dengan demikian, maka 

evolusi pengertian tantang tipologi sebagai konstruksi teoretis harus 

menggambarkan realitas tertentu secara logis dan historis.24 

Tipologisasi dalam kajian hukum Islam diperlukan untuk mengetahui 

peta penelitian (framework for enquiry) para orientalis (outsider). Beberapa 

orientalis pada masa awal tidak dipungkiri jelas memulai kajian hukum 

Islam karena kepentingan ideologis, sehingga apa yang mereka 

hasilkan cenderung reduksionis, tendensius dan tidak obyektif. Misalnya, 

Mustafa Abdul Raziq merekam temuan orientalis yang hidup pada 

masanya tentang hukum Islam dalam karyanya al-Tamhîd fî Târîkh 

                                                     
22Wael B. Hallaq, Sharia…, hlm. 28  
23M. Din. Syamsudin, “Mengapa Pembaharuan Islam”, Jurnal Ulumul Qur`an, Nomor I. 
Vol. IV. 1993. hlm. 69 
24Wael B. Hallaq, Authority…, hlm. 75  



 
 
  

 

28 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Falsafati’l Islâmiyyah. Raziq merupakan sosok intelektual yang sejak awal 

menyadari bahwa proyek orientalisme tidak selalu murni untuk 

kepentingan ilmu pengetahuan. Dalam buku tersebut ia membantah 

pandangan Carra de Vaux, yang menyatakan bahwa fiqh lahir dari masa 

pemerintahan Islam berpusat di Damaskus, sehingga banyak 

bersinggungan dengan Undang-Undang Byzantium (Romawi Timur),25 

Ignadz Goldziher, yang menyatakan bahwa fiqh adalah produk 

intelektual Islam yang lahir karena pengaruh (influence) dari agama 

Kristen dan Agama Yahudi.26 Demikian juga dengan Joseph Schacht, 

yengmerupakan murid Ignadz Goldziher yang mempunyai argument 

yang sama. Jika ditarik benang merah dari penelitian ketiga orientalis itu 

ditemukan adanya kesamaan titik tolak (point of departure) kajian mereka, 

yaitu pada isu autensitas dan orisinalitas hukum Islam. Berdasarkan pada 

geneologi (asal-usul) hokum Islam mereka meyakini bahwa produk 

intelektual di masa selanjutnya adalah khazanah yang lahir dari 

inferioritas peradaban Islam terhadap peradaban-peradaban sebelumnya. 

Implikasi dari kesalahpahaman ini adalah adanya keyakinan bahwa 

hukum Islam idealistik tulen dan tidak mengandung positivisme.27 

Berdasarkan implikasi kesalahpahaman para orientalis tersebut, maka 

Hallaq merumuskan lima tesis yang diajukan sekaligus berhasil 

merombak, minimal menggugat tesis-tesis yang sudah mapan sejak awal 

kajian Islam dan hukum Islam di Barat. Pertama, tesis tentang tertutupnya 

pintu ijtihad, insidad bab al-ijtihad, the close of the gate of ijtihad. Dimotori 

terutama oleh Joseph Schacht, tesis yang berkembang di kalangan sarjana 

Barat adalah setelah munculnya empat mazhab yang dibangun Malik, 

Syafi’i, Abu Hanifah dan Ahmad ibn Hambal, dengan prinsip hukum 

Islam telah selesai dalam decade abad ke-4 Hijriyah/ ke-10 Masehi. 

Berbagai kajian hukum Islam berikutnya selalu berlandaskan dan 

merupakan pengembangan dari pemikiran-pemikiran yang secara 

mendasar telah dibahas ulama mazhab di atas, yang pada gilirannya 

membawa kepada tertutupnya pintu ijtihad. Sebagai konsekuensi logis, 

upaya kajian hukum pada masa-masa berikutnya diyakini sebgai aktivitas 

                                                     
25Mustafa Abdul Raziq, al-Tamhîd fî Târîkh Falsafati’l Islâmiyyah, (Kairo: Maktabah al-
Tsaqafah al-Islamiyah, 2007), hlm. 133 
26Mustafa Abdul Raziq, al-Tamhîd…, hlm. 134 
27Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law and The Orientalist A Comparative 
Study of Islamic Legal System, 1991. Terj. Yudian Wahyudi, Filsafat Hukum Islam dan 

Pemikiran Orientalis, (Yogyakarta. Tiara Wacana, 1991), hlm.xi  



 
 
  

 

29 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

taklid semata. 

Kenyataan di atas mendorong Hallaq untuk mengkaji lebih jauh 

tentang pintu ijtihad. Kritiknya terhadap Schacht terkait bertentangannya 

pandangan ijtihad yang bertentangan. Satu saat Schacht mengatakan 

bahwa pintu ijtihad telah ditutup sedang pada saat yang lain ia 

mengatakan bahwa setelah abad ke-4/ ke-10, banyak ulama yang 

melakukan ijtihad dalam menghadapi masalah kehidupan sehari-hari. 

Hallaq kemudian memutuskan untuk menjadikan masalah tersebut 

sebagai topik utama disertasinya dengan judul The Gate of Ijtihad: A Study 

of Islamic Legal Theory (1983), yang diserikan ke dalam dua makalah, yaitu; 

on the Origins of the Controvercy About the Exiztence of Mujtahids and the Gate 

of Ijtihad dan Was the Gate of Ijtihad Closed?. Dua makalah ini terutama 

yang kedua, berhasil menarik perhatian para sarjana dan menyadarkan 

mereka pada kenyataan bahwa tesis yang menyatakan bahwa pintu 

ijtihad telah ditutup yang berkembang selama ini bertentangan dengan 

realitas sejarah sehingga tesis tersebut perlu dipertanyakan. Sejak 

munculnya karya Hallaq, perdebatan tentang pintu ijtihad terangkat 

kembali dan untuk yang kesekian kalinya menjadi topik kontroversial di 

kalangan para penulis berikutnya; akibatnya, berbagai kajian berikutnya 

menyangkut ijtihad selalu melibatkan nama Schacht and Hallaq.28 

Untuk mendukung tesis di atas, Hallaq mengajukan tesis ke dua, 

yakni: adanya dialektika antara teori dan praktik dalam hukum Islam. 

Seperti dalam tesis sebelumnya, ia mengoreksi tesis yang sudah mapan di 

kalangan sarjana sebelumnya, suatu tesis yang juga dibangun Schacht. Di 

mana, ia mulculnya doktrin hilah-hiyal (fiksi hukum) atas reaksi 

banyaknya rumusan teori yang lahir dari para pakar hukum (fuqaha), 

namun tidak sesuai dengan realitas yang ada atau dalam pengertian yang 

lain, teori-teori itu tidak teraplikasikan ke dalam kehidupan sehari-hari. 

Berdasarkan doktrin hilah, satu tindakan hukum bisa dipandang benar 

secara formal walaupun dalam kenyataan hal itu bertentangan dengan 

teks Al-Qur’an atau Al-Hadits Nabi SAW. Contoh dalam hal ini adalah 

yang dikenal dengan nikah muhallil dan hutang rente dengan cara bai’atan 

fi bai’ah yang terjadi di tengah-tengah masyarakat Islam termasuk di 

Indonesia.29 

                                                     
28Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 5-6 
29Mir Siadad Ali Khan, “The Mohammad Laws Against Usury and How They Are 
Evaded,“ Journal of Comparative of Legislation, 1929, hlm. 233-244 



 
 
  

 

30 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Berbeda dengan keyakinan di atas, Hallaq berpendapat bahwa proses 

dialektika antara teori yang terdapat dalam kitab-kitab fikih dengan 

praktik hukum di tengah-tengah masyarakat Islam terjadi secara terus 

menerus. Banyak contoh yang dikemukakan Hallaq untuk membuktikan 

kebenaran tesis ini. Pertama, misalnya, adanya karya-karya komentar 

(syarh), komentar atas komentar (hasyiyah), dan ringkasan (mukhtashar) 

dalam kitab-kitab fiqh. Hal ini, menurut Hallaq, merupakan aktivitas 

intelektual yang didasarkan bukan hanya pada teks-teks yang ada tetapi 

juga merupakan hasil dialog para penulisnya dengan persoalan konkret 

yang dihadapi umat Islam. Misalnya, ada satu kitab yang ditulis oleh 

sorang ahli hukum Islam (faqih); kemudian ada penulis lain yang menulis 

ringkasan (mukhtashar) dari kitab tersebut. Tahap berikutnya, ada seorang 

faqih lain menulis komentar (syarh) terhadap kitab mukhtashar tersebut. 

Ternyata, isi kitab syarh ini jauh berbeda dari isi kitab pertama darimana 

kitab mukhtashar tersebut ditulis. Hal ini terjadi karena antara lain, adanya 

perbedaan kondisi (misalnya adalah tempat dan waktu) yang dihadapi 

oleh penulis kitab syarh dan penulis kitab pertama. Rumusan-rumusan 

pemikiran dalam kitab fiqh dipengaruhi waktu, tempat, dan keadaan 

yang berbeda, itulah gagasan Hallaq. Sejarah membuktikan, bahwa 

ketentuan hukum menyangkut masalah tertentu seringkali berbeda bukan 

hanya antara ulama penganut satu mazhab dengan ulama penganut 

mazhab yang lain, tetapi di antara satu ulama dengan ulama yang lain 

dalam satu mazhab. Sebenarnya, tesis Hallaq yang kedua ini 

dimaksudkan untuk menunjang tesis dia yang pertama; yakni, adanya 

dialog dan dialektika antara teori dan praktik dalam sejarah hukum Islam 

membuktikan secara kuat bahwa pintu ijtihad selalu terbuka di kalangan 

umat Islam.30 

Tesis Hallaq yang ke tiga adalah tentang pengaruh asing terhadap 

rumusan hukum Islam.31 Masalah pengaruh asing ini telah menjadi 

polemik yang berkepanjangan sejak awal kajian Islam di Barat. Orientalis 

besar sekaliber Ignaz Goldziher berusaha meyakinkan para pengkaji 

hukum Islam bahwa rumusan-rumusan hukum Islam yang ada sekarang 

ini sangat dipengaruhi oleh rumusan-rumusan hukum yang sudah ada 

                                                     
30Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 8 
31Untuk kajian ringkas tentang problem pengaruh asing terhadap hukum Islam, baca 
Akh. Minhaji,” The Problem of Foreign Influence of Islamic Law,” Al-Jami’ah 49, 1992, 

hlm. 1-16. 



 
 
  

 

31 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

sebelumnya, terutama hukum Agama Kristen dan Agama Yahudi. Tesis 

Goldziher ini dielaborasi lebih jauh oleh sarjana berikutnya seperti 

Schacht dan diikuti kemudian oleh Patricia Crone.  Melalui karya-

karyanya, Crone berusaha membuktikan bahwa praktik hukum di Syiria 

(pusat Islam saat itu), hukum Romawi dan hukum Yahudi sangat 

mempengaruhi formulasi hukum Islam, tertutama misalnya dalam hal 

sistem sumpah (qasamag) dan institusi perkawinan (patronate wala’).32 

Pikiran Crone, yang kemudian diikuti Judith Romney Wegner, telah 

mendorong Hallaq untuk mengoreksi tesis yang sudah berkembang lama 

tentang pengaruh asing terhadap hukum Islam. Melalui satu artikel cukup 

panjang,33 ia mangeritik bahwa pandangan Crone itu ahistoris. Menurut 

Hallaq masyarakat di Timur Tengah sama seperti masyarakat lainnya, 

dalam totalitas hukum yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari. 

Termasuk didalamnya adalah sistem hukum, satu sistem yang kemudian 

dikembangkan berdasarkan keyakinan “baru” berlandaskan Al-Qur’an 

dan Al-Hadis Nabi SAW. dan berkembang sesuai dengan perkembangan 

masyarakat.34 

Tesis Hallaq yang keempat adalah tentang posisi Syafi’i (w. 820) 

sebagai pendiri ilmu ushul fiqh. Schacht, sekali lagi, mempunyai peran 

penting dalam membangun tesis ini, terutama melalui karyanya The 

Origins of Muhammadan Jurisprudence. Kenyataan ini telah mendorong 

Majid Kadduri untuk menerjemahkan karya Syafi’i Ar-Risalah, dan juga 

Philip K. Hitti untuk memberi judul salah satu makalahnya “Al-Syafi’i: 

Founder of the Science of Islamic Law“.35 Secara singkat, bahwa Syafi’i 

sebagai pendiri ilmu ushul fiqh telah mendapat tempat secara meluas di 

kalangan penulis hukum Islam, suatu pandangan yang juga berkembang 

di kalangan masyarakat Islam.36 

Pada perkembangan berikutnya, tesis tentang peran Syafi’i dalam 

perkembangan ushul fiqh semakin dipertanyakan; sebagian penulis 

bahkan menunjukkan satu indikasi bahwa, walaupun peran Syafi’i sangat 

                                                     
32Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 8-9 
33Akh. Minhaji, “Penggunaan dan Penyalahgunaan Bukti Sejarah: Problem tentang 
Pengaruh Hukum Provinsi dan Hukum Romawi terhadap Masa Awal Pertumbuhan 
Hukum Islam”, dalam Ke Arah Fiqh Indonesia, ed. Yudian W. Asmin (Yogyakarta: Forum 

Studi Hukum Islam, Fak. Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga,1994), hl.m 33-70. 
34Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 10 
35Philip K. Hitti, Makers of Arab History (London Macmillan, 1968), hlm.167-83. 
36Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambirge: The Islamic 

Texts Society,1991), hlm. 5. 



 
 
  

 

32 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

besar dalam ushul fiqh, ia bukanlah pendiri ilmu tersebut.37 Namun 

demikian, Hallaq yang pertama kali membahas masalah tersebut secara 

panjang lebar melalui karyanya “Was al-Syafi’i The Master Architect of 

Islamic Jurisprudenc?”. Setelah menelusuri perjalanan sejarah ushul fiqh, 

Hallaq sampai pada kesimpulan bahwa tesis tentang Syafi’i sebagai 

pendiri ilmu ushul fiqh tidak didukung oleh kenyataan sejarah. Antara 

lain, ia beralasan bahwa karya Syafi’i Ar-Risalah, yang dipandang sebagai 

karya monumental dalam bidang ushul fiqh, tidak menawarkan 

metodologi yang sistematis, padahal kajian metodologi yang sistematis 

dipandang sebagai topik dasar untuk satu karya ushul fiqh. Lebih dari itu, 

Risalah menurut Hallaq tidak menarik perhatian para sarjana semasanya, 

baik untuk mendukung atau mengeritik pemikiran yang ada di dalam 

kitab tersebut. Dalam hal ini, Hallaq “berhasil” membuktikan bahwa 

Syafi’i bukan bapak ushul fiqh, suatu pandangan yang hingga kini belum 

ada penulis lain yang membantah. Jika benar demikian, lantas siapa 

pendiri ilmu ushul fiqh? Ini adalah pertanyaan yang Hallaq sendiri belum 

menjawabnya dalam karya-karyanya yang telah diterbitkan.38 

Tesis terakhir Hallaq tertuang dalam buku yang sedang di tangan 

pembaca, yakni: syari’ah merupakan paradigma umat Islam yang 

melahirkan moral dan hukum dan sekaligus anti-tesis terhadap 

paradigma Barat yang menempatkan manusia sebagai awal dan akhir dari 

semuanya sekaligus memisahkan antara Sesuatu yang seharusnya (Das 

Sollen) berupa nilai-nilai moral dan sesuatu yang kenyataannya (Das Sein) 

berupa ralitas dan kehidupan nyata. Dalam bentuk kongkritnya, Hallaq 

kemudian menegaskan bahwa umat Islam yang mendasarkan diri pada 

syari’ah tidak mungkin membangun negara yang pada dasarnya 

merupakan kreasi dunia modern-Barat yang didasarkan pada paradigma 

Enlightenment, satu paradigma yang berbeda bahkan bertentangan 

paradigma syari’ah. Ia mengatakan: “Warisan umat Islam menyediakan 

contoh yang baik dan sekaligus menjadi model untuk suatu pemerintahan 

yang baik, bahkan lebih baik dari pemerintahan yang didasarkan pada 

Enlightenment berupa negara-bangsa (nation-state) yang ada saat ini.” 

 

 

                                                     
37Bernard Lewis, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Wrthings of Sayf al-
Dîn al-Amidî (Salk Lake City: University of Utah Press,1992), hlm. 18 
38Wael B. Hallaq, The Impossible…, hlm. 11-12 



 
 
  

 

33 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Kontekstual Hukum Islam dalam Realitas Sosial-Budaya 
Keragaman budaya dan karakter masyarakat Indonesia berimplikasi 

pada warna Islam itu sendiri. Dalam istilah Azyumadi Azra, Islam 

Indonesia disebut sebagai flowery Islam, bila dilihat dari konteks pemikiran 

Islam, dan jika dikaji secara mendalam akan ditemukan berbagai corak 

yang melekat pada Islam Indonesia.39 Pertama, dari segi pemahaman dan 

pengamalan; Islam Indonesia bercorak kultural. Pendekatan budaya 

dalam konteks Indonesia sangat efektif, hal ini karena (1) pendekatan ini 

sudah menjadi warisan para wali yang menyebarkan Islam, (2) keragaman 

budaya yang ada pada bangsa Indonesia semakin memperlancar 

penyebaran Islam dengan pendekatan tersebut, sekaligus yang 

membedakan dalam corak Islam di Timur Tengah.  

Kedua, dari segi pandangan, Islam Indonesia bercorak pluralis. Sikap 

toleransi ajaran Islam di Indonesia menjadi fotret penyebaran Islam di 

Indonesia sejak awal kedatangan. Sikap ini searah dengan spirit Al-Qur’an 

pada Surat al-Hujurat ayat 13, bahwa keberagaman suku merupakan 

kekayaan bangsa yang perlu dijaga dengan sikap saling kenal dan 

menyayangi satu sama lain. Selain itu, umat Islam Indonesia sebagaimana 

pernyataan Azra, memiliki tiga landasan ortodoks; pertama, kalam-nya 

adalah Asy‘ariyah; kedua, fiqh-nya adalah Syafi’i; dan ketiga, tasawuf-nya 

adalah al-Ghazali. Ketiga landasan ini kemudian semakin memberi warna 

tersendiri bagi umat Islam Indonesia dari umat Islam pada bangsa-bangsa 

lain.40 

Ketiga, dari segi hubungan antar tradisi dan modernisasi, Islam 

Indonesia bercorak neo-modernis. Sebagaiman pernyataan Azra 

sebelumnya, bahwa kalam umat Islam Indonesia adalah Asy‘ariyah, 

namun kemudian pandangan modernis Abduh mulai merambah ke 

Nusantara dan diperkuat oleh Harun Nasution dengan pandangan yang 

bercorak rasional dan modernis, sehingga Islam Indonesia bercorak neo-

modernis. Penerimaan atas modernisasi dan/ sekaligus tetap memegang 

teguh tradisi sebagai sebuah kearifan lokal menjadi daya tarik dan ciri 

khas Islam di Indonesia.41 

 

                                                     
39Mujamil Qomar, Fajar Baru Islam Indonesia, Kajian Komprehensif Atas Arah Sejarah dan 
Dinamika Intelektuan Islam Nusantara (Bandung: Mizan, 2012), hlm. 51-58 
40 Azyumardi Azra, Surau Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan Modernisasi 
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2003), hlm. 147 
41 Mujamil Qomar, Fajar…, hlm. 53 



 
 
  

 

34 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Keempat, Islam normatif menjadi ciri pemikiran umat Islam di 

Indonesia. Di mana, corak ini tidak lepas dari peranan para mubaligh 

yang sering menyampaikan wahyu secara tekstual-normatif yang belum 

tersentuh oleh penalaran dan strategi yang rasional. Kelima, Islam 

nasionalis menjadi ciri dari kepartaian Islam di Indonesia. Islam tidak 

dijadikan sebagai partai politik ideologis, kendati umat Islam merupakan 

umat terbesar di Indonesia. Dengan landasan ideologi Pancasila, populasi 

umat Islam tersebar di berbagai partai politik dan tetap menjaga nilai 

nasionalisme. Meskipun pada era reformasi muncul partai-partai “Islam”, 

namun semua berazas pancasila dan UUD 45. 

Modernisasi dalam Islam sebagai upaya untuk melakukan re-

interpretasi terhadap pemahaman, pemikiran, dan pendapat tentang 

masalah keislaman yang telah dilakukan oleh pemikir-pemikir 

sebelumnya untuk disesuaikan dengan perkembangan zaman. Perubahan 

Islam Indonesia yang terjadi sejak awal abad ke-20 tergambar sebagai 

kebangkitan, pembaruan, bahkan dapat dikatakan sebagai pencerahan 

(renaissance). Gerakan pencerahan (renaissance) di Indonesia tidak hanya 

terjadi pada aspek intelektual dan pemikiran saja, tapi juga terjadi pada 

hukum Islam.  

Al-Qur’an dalam wujudnya sebagai teks yang pada hakikatnya 

memerlukan pemahaman, penjelasan, dan interpretasi mendalam. 

Perkembangan ilmu pengetahuan tentunya turut berpengaruh dalam 

pemahan atas teks-teks Al-Qur’an yang berbasa Arab, yang dipilih 

oleh Tuhan dalam menyampaikan pesan trasenden-Nya. Ketika 

pemahaman terhadap Al-Qur’an selalu bergerak, kita akan lebih mudah 

membingkai setiap persoalan dengan merujuk pada konteks sosial-budaya 

suatu masyarakat. Dalam pengertian yang lain, ketika semakin banyak 

perampasan hak atas nama agama dan teks suci oleh segelintir orang, 

maka harus dilawan dengan memahami Al-Qur’an dalam bingkai 

kekinian yang mengedepankan rasa keadilan dan nilai-nilai kemanusiaan 

dalam konteks sosial-budaya di Indonesia. 

Dalam dimensi kajian terdahulu, Al-Quran yang sejak awal 

pewahyuanya telah bersentuhan dengan realitas sosial-budaya yang 

melingkupinya, pada perkembangannya sering diposisikan sebagai 

“bahasa langit” yang absolut, sehingga cukup dengan pemaknaan atau 

penafsiran tunggal untuk semua zaman. Padahal perkembangan zaman 

yang terus berubah dihadapkan dengan penafsiran teks yang monoton 



 
 
  

 

35 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

inilah yang melahirkan sebuah kesenjangan. Kesenjangan antara teks dan 

konteks, dalam hal ini persoalan-persoalan kemanusiaan, dapat diartikan 

sebagai ketidakmampuan ummat Islam untuk mengaitkan ajaran-ajaran 

Islam dalam kitab sucinya, Al-Qur’an dengan isu-isu aktual sekaligus 

krusia kemanusiaan, seperti kemiskinan, diskriminasi, eksploitasi, 

kebodohan dan lain sebagainya.42 

Di sinilah urgensi upaya mendialogkan teks Al-Qur’an dan Al-Hadits 

sebagai sumber hukum primer dengan realitas sosial yang dinamis atau 

disebut dengan kontekstualisasi hukum Islam. Perubahan zaman dengan 

beragam tantangannya membutuhkan sebuah metode yang sesuai dengan 

perkembangan peradaban manusia. Diperlukan sebuah upaya 

pembaharuan dalam pemahaman teks-teks keagamaan sehingga tidak 

terkesan bahwa pemikiran-pemikiran ulama klasik sudah mencapai titik 

kesempurnaan sehingga tidak layak untuk dirubah baik dari segi metode 

ataupun isi. Al-Qur’an bukanlah spekulasi teoretis, monograf-monograf 

gramatikal, atau kutipan-kutipan ilmiah di luar bimbingan Al-Qur’an itu 

sendiri. Setiap Muslim harus meyakini bahwa Al-Qur’an bukan sekedar 

dibaca secara lafḍiah tetapi harus selalu direnungkan kandungan 

maknanya, sehingga Al-Qur’an benar-benar berfungsi menyentuh 

berbagai dimensi persoalan kehidupan manusia secara faktual sebagai 

petunjuk kehidupan yang dinamis dan harmonis.43 

Pernyataan tersebut bukan berarti bahwa pemahaman tekstual tidak 

diperlukan, namun yang perlu diluruskan dalam memahami teks-teks 

keagamaan bahwa muatan-muatan kebahasaan yang sangat berlebihan 

sehingga meninggalkan kesan bahwa analisa bahasa itulah yang 

dikehendaki oleh makna sebuah ayat juga melahirkan kejumudan 

pemikiran hukum Islam. Sehingga memerlukan prodak pemikiran yang 

sistematis, objektif, dan realistis sebagai tawaran dalam metode baru. 

Pewahyuan Al-Qur’an tidak sekaligus melainkan secara bertahap 

bertujuan agar bersentuhan dengan problem realitas sosial-budaya pada 

saat itu. Oleh sebab itu, upaya untuk menemukan jawaban terhadap 

permasalahan realitas saat ini akan menemui kesulitan jika hanya 

mengandalkan pemahaman Al-Quran secara leksikal semata tanpa 

                                                     
42M. Hilaly Basya, “Mendialogkan Teks Agama dengan Makna Zaman” jurnal al-Huda, 

volume III, nomor 11. 2005. hlm. 10-11 
43Muhammad Ibrahim Syarif, Ittijahat al-Tajdid fi al-Tafsir al-Qur’an al-Karim fi Mishr, 

(Kairo: Dar al-Turast, 1982), hlm. 185-187 



 
 
  

 

36 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

melibatkan pemahaman terhadap konteks realitas sosial-budaya. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, maka hukum Islam sebagai hasil 

dari proses ijtihad tidak lepas dari pengaruh subyektivitas pelaku ijtihad 

(mujtahid) beserta lingkungan yang melingkupinya. Hasil ijtihad ini jika 

ditempatkan pada posisi yang proporsional akan mampu memberi 

inspirasi dari produk pemikir terdahulu yang telah memberi jawaban 

terhadap permasalahan atau tantangan zaman pada masanya. Atau 

menjadi contoh pemahaman dan interpretasi ulama masa lalu terhadap 

wahyu, lantaran di kelilingi oleh situasi dan kondisi sosial yang ada. 

Sehingga dapat dipahami upaya kontekstualisasi merupakan keniscayaan 

dan bahkan sebagai suatu keharusan. Oleh sebab itu, penelusuran 

menggunakan pendekatan sejarah, baik sejarah sosial hukum Islam, 

sejarah hidup para mujtahid atau faqih, menjadi sebuah konsekwensi 

untuk melakukan kontekstualisasi hukum Islam. 

Penutup 

Kontekstualisasi hukum Islam terletak pada kerangka metodologi 

penafsiran melalui berbagai pendekatan dalam menemukan rumusan 

hukum Islam yang tidak hanya terbatas mengacu pada teks, tetapi juga 

tidak mengesampingkan realitas sosial-budaya sebagai sudut pandangnya 

atau melihat dan mempertimbangkan aspek kontekstualnya. Sehingga, 

hukum Islam itu hadir sebagai respon atas dinamika sosial-budaya yang 

terus mengalami laju perkembangan secara terus-menerus. Atau dalam 

perspektif Wael B. Hallaq konstruksi kontekstual hukum Islam dirancang 

melalui pertimbangan realitas sosial-budaya sebagai bagian yang tidak 

bisa terpisahkan dalam upaya pencapaian kemaslahatan. Karena pada 

dasarnya suatu hukum diciptakan semata-mata untuk menghantarkan 

pada tujuan kemaslahatan. 

Kajian multidisipliner dalam pendekatan hukum Islam hendaknya 

tidak mengesampingkan pada kajian hitoris, sosial, dan budaya, yang 

menjadi karakter khas yang terakumulasi dalam gagasan kontekstualisasi 

hukum Islam. Pemahaman kontekstual sebagai pengembangan 

didasarkan atas keyakinan bahwa hukum Islam harus dibaca dan 

dipahami berdasarkan kontesnya, sehingga ia tetap relevan dan menjadi 

tata aturan hukum yang senantiasa diupgrade mengikuti perkembangan 

zaman. Tanpa pemahaman itu, maka hukum Islam hanyalah sebatas 

aturan mati yang tidak bernilai sama sekali, yang pada gilirannya justru 

keluar dari tujuan awalnya, yaitu pemenuhan tiga jenis kebutuhan 



 
 
  

 

37 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

manusia yang meliputi: (1) kebutuhan dlaruriyah (primer); (2) kebutuhan 

hajjiyah (sekunder); dan (3) kebutuhan tahsiniyah (tersier). 

Daftar Pustaka 

A. Qodri Azizy. Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum 
Islam dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama Media, 2002. 

___. Reformasi Bermazhab: Sebuah Ikhtisar Menuju Ijtihad Saintifik-Modern. 
Cet. V. Jakarta: Teraju Mizan. 2006. 

Amir Mu’allim dan Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam. 
Yogyakarta: UII Press, 2001. 

Akh. Minhaji. “Penggunaan dan Penyalahgunaan Bukti Sejarah: Problem 
tentang Pengaruh Hukum Provinsi dan Hukum Romawi terhadap 
Masa Awal Pertumbuhan Hukum Islam”, dalam Ke Arah Fiqh 
Indonesia, ed. Yudian W. Asmin. Yogyakarta: Forum Studi Hukum 
Islam, Fak. Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga. 1994. 

Akhmad Rudi Maswanto. “Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi 
Pemahaman Hukum Islam Di Era Industri 4.0”, CENDEKIA: Jurnal 
Studi Keislaman. 2020. DOI: 10.37348/cendekia.v5i2.79 

As-Suyuti. Asbah wa al-Nazair. Mesir: Dar al-Ihya al-Kutub al-Arabiyah,t.t. 

Azyumardi Azra. Surau Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan 
Modernisasi. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2003. 

Bernard Lewis. The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the 
Wrthings of Sayf al-Dîn al-Amidî. Salk Lake City: University of Utah 
Press, 1992. 

David Shaw. “Restating Orientalism: A Critique of Modern Knowledge 
by Wael B. Hallaq”, The Journal of Religion, Vol. 51, No. 1. January 
2020. pp. 167-170; 10.1353/ari.2020.0009 

Guntoro.  “Transformasi Budaya Terhadap Perubahan Sosial Di Era 
Globalisasi, Jurnal Asketik: Agama dan Perubahan Sosial”, Vol. 4 No. 
1. Juli 2020. DOI: 10.30762/ask.v4i1.2122 

Harun Nasution. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, 
Cet. XII. Jakarta: Bulan Bintang, 1996. 

M. Amin Abdullah. “Telaah Hermeneutis terhadap Masyarakat Muslim 
Indonesia”, dalam Muhammad Wahyuni Nafis (ed.), Kontekstualisasi 
Ajaran Islam, 70 Tahun Prof. Dr. Munawir Sjadzali. Jakarta: Paramadina, 
1995. 

___. “Paradigma Alternaftif Pengembangan Ushul Fiqh dan Dampaknya 
pada Fiqh Kontemporer”. Dalam Riyanta, Dkk (Editor). Neo Ushul 
Fiqh: Menuju Ijtihad Kontekstual. Yogyakarta: Fakultas Syariah Press-
Forum Studi Hukum Islam (FSHI) UIN Sunan Kalijaga. 2004. 

M. Hilaly Basya. “Mendialogkan Teks Agama dengan Makna Zaman” 
jurnal al-Huda, volume III, nomor 11. 2005. 

Muhammad Abid Al-Jabiri. Takwînu’l ‘Aqli’l ‘Araby. Beirut. Markaz 



 
 
  

 

38 
 

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law  
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402 

 

Dirasah al- Wahdah al-Arabiyyah, 1990. 
Muhammad Ainun Najib, “Legal Policy of Formalization of Islamic Sharia 

in Indonesia”. Prophetic Law Review, Vol. 2, Issue 2. December 2020. 
DOI: 10.20885/plr.vol2.iss2.art3 

Muhammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambirge: 
The Islamic Texts Society, 1991. 

Muhammad Ibrahim Syarif. Ittijahat al-Tajdid fi al-Tafsir al-Qur’an al-Karim 
fi Mishr. Kairo: Dar al-Turast, 1982. 

Muhammad Muslehuddin. Philosophy of Islamic Law and The Orientalist A 
Comparative Study of Islamic Legal System. Terj. Yudian Wahyudi, 
Filsafat Hukum Islam dan Pemikiran Orientalis. Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1991. 

Mujamil Qomar. Fajar Baru Islam Indonesia, Kajian Komprehensif Atas Arah 
Sejarah dan Dinamika Intelektuan Islam Nusantara. Bandung: Mizan, 
2012. 

Mustafa Abdul Raziq. al-Tamhîd fî Târîkh Falsafati’l Islâmiyyah. Kairo: 
Maktabah al-Tsaqafah al-Islamiyah, 2007. 

Samsuddin. “Kontekstualisasi Teologi Keadilan Dalam Hukum Qisash 
Dan Poligami”.  Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2 
(Juli 2021); DOI: 10.33096/altafaqquh.v2i2.109 

Syamsul Anwar. Hukum Perjanjian Syariah Studi Tentang Teori Akad Dalam 
Fikih Muamalah. Jakarta: Rajawali Pers, 2010. 

Wael B. Hallaq.  review Principles of Islamic Jurisprudence, oleh Muhammad 
Hashim Kamali, Islamic Law and Society 2. 1995. 

___. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Ushul Fiqh, 
Cambridge: Cambridge University Press, 1997. Terj. oleh E. 
Kusnadiningrat dan Abdul Haris bin Wahid, Sejarah Teori Hukum 
Islam: Pengantar untuk Studi Usul Fiqh Mazhab Sunni. Jakarta. Raja 
Grafindo Persada, 2000. 

___. Authority, Continuity and Change in Islamic Law. Cambridge. UK: Cambridge 
University Press, 2004. 

___. Sharia: Theory, Practice and Transformation. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008. 

___.  An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press. 
2009. 

___. The Impossible State: Islam, Politik, and Modernity’s Moral Predicament, 
New York: Columbia University Press, 2013. Diterjemahkan oleh Akh. 
Minhaji, Ancaman Paradigma Negara-Negara: Islam, Politik, dan Problem 
Moral Modernitas. Yogyakarta: Suka Press, 2015. 

Yuli Roisatul Afifah. “Pelaksanaan Zakat Susu Perah di Desa Bendosari 
Kecamatan Sanan Kulon Kabupaten Blitar Ditinjau dari Fikih Zakat 
Yusuf Qardlawi”. Jaksya: The Indonesian Journal of Islamic Law and 
Civil Law, Vol. 2, No. 1. April 2020. 


