The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Kontekstualisasi Hukum Islam dalam Realitas Sosial-Budaya
Perspektif Wael B. Hallaq

Ecep Ishak Fariduddin
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Nahdlatul Ulama (STISNU) Nusantara Tangerang
E-mail: ecepfarid2@gmail.com

Abstrak: Hukum Islam (syariah) merupakan elemen integral
yang menempati posisi penting dalam kehidupan umat
Islam. Sehingga, tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa
dinamika internal yang terjadi dalam disiplin keilmuan ini,
berperan signifikan dalam membentuk alur fluktuasi
perkembangan sejarah peradaban Islam. Lebih dari itu
peradaban Islam sesungguhnya bisa diidentikkan dengan
peradaban hukum Islam (syariah) itu sendiri, sama seperti
peradaban Yunani yang identik dengan filsafat. Penulisan
artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan tipologi hukum
Islam Perspektif Wael B Hallaq dan memetakan konstruksi
kontekstualisasi hukum Islam dalam realitas sosial-Budaya
perspektif Wael B Hallaq. Metode penelitian yang digunakan
dalam penulisan artikel ini adalah deskripsif-kualitatif
dengan kajian pustaka (library research) dengan sumber data
berupa buku, jurnal, dan media online, serta bahan rujukan
lainnya yang relevan dengan permasalahan yang dikaji. Hasil
penelitian menunjukan bahwa kontekstualisasi hukum
Islam dengan perspektif Wael B. Hallaq dalam mengkaji
hukum Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan Al-
Hadits sebagai sumber primer sangat tergantung pada
konteks  sosio-budaya suatu masyarakat dan bangsa.
Hukum-hukum di dalam Al-Qur ‘an dan Al-Hadits
menurutnya bersifat elastis yang bisa ditarik dan disesuaikan
dengan konteks tempat dan zaman. Oleh sebab itu, maka
kemurnian hukum Islam bagi sebagian besar kelompok
Muslim sebagai warisan sejarahnya dan hasil karya
intelektual yang dibangun lebih dari seabad yang lalu, harus
dilihat secara proporsional, sehingga akan dilindungi dari
pemahaman statis tentang pola, eksklusif, beku dan kaku.
Kata Kunci: Kontekstual hukum Islam, Realitas Sosial-
Budaya, dan Wael B. Hallaq.

Pendahuluan

Hukum Islam (syariah) merupakan elemen integral yang menempati
posisi penting dalam kehidupan umat Islam. Sehingga, tidaklah
berlebihan jika dikatakan bahwa dinamika internal yang terjadi dalam

17


mailto:ecepfarid2@gmail.com

The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

disiplin keilmuan ini, berperan signifikan dalam membentuk alur
fluktuasi perkembangan sejarah peradaban Islam. Lebih dari itu
peradaban Islam sesungguhnya bisa diidentikkan dengan peradaban
hukum Islam (syariah) itu sendiri, sama seperti peradaban Yunani yang
identik dengan filsafat.! Para sarjana (scholar) baik dari kalangan muslim
(insider) maupun dari kalangan non-muslim (outsider), tidak kurang
memberikan pengakuan terhadap pentingnya hukum Islam dalam
menentukan gerak langkah dan mengarahkan pemikiran umat Islam
dalam mewujudkan peradaban Islam. Joseph Schacht misalnya
mengatakan bahwa Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran Islam,
manifestasi paling tipikal dari pola hidup muslim serta merupakan inti
dari saripati Islam itu sendiri.? Di samping itu, kekayaan khazanah
intelektual sebagai artikulasi karakter peradaban Islam, merupakan
representatif hukum Islam sebagai sentral afiliasi begi seluruh ulama
dari berbagai disiplin keilmuan.3

Sejarah hukum Islam dimulai dari masa yang sangat lampau,
tepatnya seiring dengan turunnya ayat-ayat Al-Qur'an dan ketika
pertama kali Muhammad SAW. diangkat sebagai seorang rasul. Hal ini
karena hukum yang lahir dalam ilmu syariah, terutama di masa
awalnya tidak lain adalah produk dari metode derivasi (istikhraj,
istinbath) dari ayat-ayat Al-Qur'an dan Sunah Nabi. Metode yang
digunakan dalam ilmu syariah kemudian memasuki perkembangan dan
menjadi lebih terstruktur setelah Imam Syafi'i (204 H) dengan karya
monumentalnya al-Risalah resmi mendeklarasikan lahirnya ilmu ushul
fikih.# Hal ini turut melahirkan problematika baru yang ditemui dalam
kehidupan umat Islam, yang memunculkan ragam model dan pola dalam
berijtihad, sehingga menggiring sejarah hukum Islam berakumulasi pada
terbentuknya berbagai macam mazhab, yang masing-masing mempunyai
corak fikir yang berbeda, sehingga melahirkan perubahan hukum Islam.

Perubahahan hukum Islam juga turut dipengaruhi oleh kemajuan

Muhammad Abid al-Jabiri, Takwinu'l ‘Aqli’l “Araby, (Beirut: Markaz Dirasah al- Wahdah
al-Arabiyyah, 1990), hlm. 97.

2Syamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syariah Studi Tentang Teori Akad Dalam Fikih
Muamalah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2010), him. 147

SMuhammad Abid al-Jabiri, Takwinu’l..., hlm. 97

4Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Ushul Figh,
Cambridge: Cambridge University Press, 1997. Terj. E. Kusnadiningrat dan Abdul Haris
bin Wahid, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk Studi Usul Figh Mazhab Sunni,
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), hIm. 587

18



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

dan pluralitas sosial-budaya serta politik dalam suatu masyarakat. Kalau
dicermati keadaan di masa yang sangat awal misalnya, mengambil
contoh wilayah yang sekaligus dianggap sebagai mazhab, yakni Hijaz,
Irak, dan Siria, maka jelas sekali peran dan pengaruh elemen-elemen
sosial-budaya dan politik terhadap fugaha’ dalam merumuskan hukum
Islam. Oleh karenanya, seringkali mereka merumuskan tafsiran ayat
al-Qur’an dan Sunnah dalam konteks sosial-budaya dan politik.5> Hal itu
menunjukkan bahwa berubahnya hukum terjadi karena perubahan waktu
dan sosial-budaya suatu masyarakat.® Konsep tersebut senada dengan apa
yang dikemukakan oleh Bakker S] bahwa kebudayaan itu terus
berkembang seirama dengan perubahan hidup masyarakat di suatau
tempat, yang tentunya dipengaruhi oleh faktor situasi dan kondisi yang
berbeda dalam suatu masyarakat.”

Perubahan sosial-budaya yang dihadapi oleh umat Islam di era
modern ini telah menimbulkan sejumlah masalah serius yang berkaitan
dengan hukum Islam. Di lain pihak metode yang dikembangkan para
pembaharu dalam menjawab permasalahan tersebut terlihat belum
memuaskan.® Perkembangan dalam perubahan hukum tersebut biasanya
mempunyai dimensi yang berbeda dalam memberikan semangat
continuity and change yang berlangsung secara berkesinambungan.
Sehingga peninjauan kembali terhadap kontekstual hukum dalam aspek
kemasyarakatan dapat dilakukan dengan penalaran intelektual, dengan
menempatkan konteks kepentingan masyarakat sebagai dasar
pertimbangan dan tolak ukur yang utama.

Penekanan terhadap perlunya peninjauan kembali prinsip-prinsip
dasar, nilai-nilai, dan norma-norma keislaman, yang akan dihidupkan
kembali di era modern saat ini, tentunya menjadi acuan para pemikir muslim
dan pengamat sosial keagamaan dalam melahirkan istilah-istilah yang
diartikan untuk memaknai pembaruan Islam, terutama di kalangan
para intelektual muslim baik di Indonesia maupun di luar negeri.
Istilah tersebut antara lain yaitu, reinterpretasi (penafsiran ulang),
reaktualisasi (mengangkat dan menghidupkan kembali), reorientasi

SA. Qodri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum Islam dan Hukum
Umum, (Yogyakarta: Gama Media, 2002), him. 32-33

6Al-Suyuti, Asbah wa al-Nazair. (Mesir: Dar al-lhya al-Kutub al-Arabiyabh, t.t.), hlm. 63
7J.W.M. Baker S]J. Filsafat Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 1984), hlm. 113.

8Amir Mu'allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, (Yogyakarta: UII Press,
2001), him. 49

19



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

(memikirkan  kembali),  revitalisasi =~ (membangkitkan kembali),
kontekstualisasi (mempertimbangkan konteks kehidupan sosial-budaya),’
dan lian sebagainya.

Diskursus kontekstualisasi hukum Islam dalam bangsa yang
multikultural seperti Indonesia ini, tentunya telah menjadi perhatian dan
penelitian berbagai pihak. Hal ini menjadi perhatian mengingat hukum
Islam, berkenaan dengan keyakinan keagamaan dan kesempurnaan
ajarannya, yang tidak hanya bersifat profan tetapi juga bersifat sakral. Di
samping itu, konteks Indonesia sebagai negara yang mayoritas
penduduknya beragama Islam, namun secara konstitusional Indonesia
bukan Negara Islam. Namun, eksistensi hukum Islam telah membumi
bagi sebagian masyarakat Indonesia, dan dari fakta historis, politik,
sosiologis dan hukum positif, hukum Islam merupakan bagian dari sistem
tata hukum nasional, yang sebagian sudah dimuat dalam hukum positif,
dan akan tetap berperan sebagai faktor penting yang memberikan
kontribusi (contribution factor) dalam pembangunan kodifikasi hukum
nasional.

Pergumulan Islam dengan kondisi sosial-budaya yang tidak tunggal
ditambah faktor realitas kesejarahan masyarakat Islam di Indonesia yang
heterogen, menghadapkan masyarakat Islam pada berbagai pilihan corak
dalam membumikan ajaran-ajaran Islam. Setidaknya dua corak yang
dijadikan pendekatan perkembangan masyrakat Muslim dalam
pembumian ajaran-ajan Islam, yaitu; corak ideal-normtif-ideologis dan
corak ideal-historis-ideologis, di mana eksistensi keduanya saling
bersinggungan dalam mempertahankan keyakinannya. Hal ini juga terjadi
pada penerapan syariah dalam kehidupan modern kini, di mana perlunya
kontekstualisasi hukum Islam dalam menghadapi problematika
kehidupan umat yang sangat beragam dan berkembang secara universal,
terlebih menghadapi era disrupsi.

Pada kenyataannya, sekarang ini kontinuitas (taglid) lebih dominan
dibandingkan dengan perubahan sehingga hokum Islam seakan jumud
atau tidak berkembang seiring dengan perkembangan sosial-budaya. Oleh
karena itu, kajian kontekstual hukum Islam merupakan suatu keniscayaan
pada saat ini. Dalam hal inilah, Wael B. Hallaq sebagai outsider berusaha

M. Amin Abdullah, “Telaah Hermeneutis terhadap Masyarakat Muslim Indonesia”,
dalam Muhammad Wahyuni Nafis (ed.), Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70 Tahun Prof. Dr.
Munawir Sjadzali, MA., (Jakarta: Paramadina, 1995), him. 537

20



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

untuk mengkaji hukum Islam secara objektif guna memahami isi dan
dimensi hubungan antara keberlanjutan dan perubahan melalui
konstruksi diskursif yang relatif singkat yakni tipologi hukum. Kapasitas
Hallaq yang konsen dalam kajian hukum Islam dari aspek teori hukum
Islam (Ushul Figh), mempu mengetengahkan pandangan-pandangan yang
relevan terhadap kitab-kitab thabagat. Berdasarkan penelisikan dengan
pendekatan sejarah (historical approach) terhadap kitab-kitab thabagait
tersebut, Wael B. Hallag menunjukkan bahwa hukum Islam tidak pernah
sama sekali stagnan. Dalam pengertian lian, Hallag menentang klaim
bahwa pintu ijtihad telah tertutup yang kemudian memasuki pada ruang
kejumudan hukum Islam, argument ini kemudian ia tuangkan secara
detail dalam karyanya yang menjadi antithesis teori sebelumnya,
karyanya ini berjudul Authority, Continuity and Change in Islamic Law.
Pandangan Wael B. Hallaq ini menarik dikaji karena temuan-temuannya
sangat orisinil, jika selama ini kitab-kitab thabagit hanya dianggap korpus
yang merekam sejarah dan biografi tokoh-tokoh mazhab, Wael mampu
mengubahnya dari sekedar ‘dokumen mati’ dan memanfaatkannya untuk
mengkonstruksi sebuah fakta bahwa kitab-kitab tersebut merupakan
rekaman yang menunjukkan adanya sisi progresifitas dan kreatifitas
hukum Islam.

Berdasarkan pemaparan di atas, maka tulisan ini berusaha mengkaji
pemikiran Wael Bahjat Hallaq di tengah-tengah perdebatan kontroversi
dalam kajian hukum Islam. Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa
paradigma keilmuan Hallag yang merombak sejumlah tesis lama dan
mapan, yang dibangun sejak lahirnya kajian hukum Islam di Barat, dan
pada kajian berikutnya berusaha mensinergikan konsep kajian hukum
Islam Hallaq dengan kontekstual sosial-budaya masyarakat di Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan normative research dan jenis
penelitiannya adalah [library research terkait konstruk kontekstualisasi
hukum Islam dalam realitas sosial-budaya. Desain penelitian kualitatif
adalah proses riset dan pemahaman metodologi yang meneliti fenomena
sosial dalam segala permasalahan manusia. Sumber data penelitian ini
berupa studi literatur dari buku, jurnal serta bahan rujukan lainnya yang
relevan, sedangkan dalam melakukan analisis data kualitatif terdapat tiga
macam kegiatan yaitu; reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan.

Penelitian terhadap kontekstualisasi hukum Islam tentunya telah

21



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

banyak dilakukan, seperti penelitian Akhmad Rudi Maswanto dengan
judul “Reaktualisasi dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum Islam di
Era Industri 4.0, Samsuddin “Kontekstualisasi Teologi Keadilan dalam
Hukum Qisash dan Poligami,'! dan Muhammad Ainun Najib “Legal
Policy of Formalization of Islamic Sharia in Indonesia.’> Berdasarkan
literature review tersebut, maka penelitian ini berbeda karena berusaha
menyajikan konstruk kontekstualisasi hukum Islam dalam pandangan
Wael B Hallag.

Pembahasan

Skesta Biografi Wael Bahjat Hallaq
Wael Bahjat Hallaq adalah seorang professor di McGill University di

Kanada yang lahir pada 26 November 1955. Ia merupakan seorang Kristen
yang berdarah Arab dan lahir di Nazaret Palestina, dengan jenjang
akademik doktoralnya ia raih dari University of Washington tahun 1985.
Sejak tahun 1994 ia diangkat menjadi guru besar pada almamaternya dan
pada tahun 2005 ia mendapat jabatan guru besar di McGill University. la
adalah seorang pemikir dan penulis yang produktif dalam menghasilkan
karya-karya di bidang Islamic Studies, terutama dalam kajian hukum
Islam. Sampai tahun 2008, ia telah menyusun delapan buku tentang
hukum Islam yang meliputi aspek sejarah, otoritas (doktrin), analisis
terhadap pemikiran tokoh dan berbagai aspek lainnya.!3

Bekal pendidikan yang baik menghantarkannya pada kehidupan dan
karir akademik yang tergolong baik pula. Hal ini antara lain terlihat pada
karya-karya ilmiah yang tergolong banyak sehingga bisa digolongkan
sebagai penulis yang amat produktif (prolific). Karya-karya berupa buku,
makalah, resensi buku, dan juga karier akademik seperti dosen tamu,
pembaca dan penentu makalah (referee) dan sekaligus sebagai anggota

10Akhmad Rudi Maswanto, “Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum
Islam Di Era Industri 4.0”, CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, (2020), DOL
10.37348 / cendekia.v5i2.79

HSamsuddin, “Kontekstualisasi Teologi Keadilan Dalam Hukum Qisash dan Poligami,
Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, (Juli 2021). DOL
10.33096/ altafaqquh.v2i2.109

PMuhammad Ainun Najib, “Legal Policy of Formalization of Islamic Sharia in
Indonesia”, Prophetic Law Review, Vol. 2, Issue 2, December 2020. DOIL
10.20885/ plr.vol2.iss2.art3

13Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politik, and Modernity’s Moral Predicament,
New York: Columbia University Press, 2013. Terj. oleh Akh. Minhaji, Ancaman Paradigma
Negara-Negara: Islam, Politik, dan Problem Moral Modernitas, (Yogyakarta: Suka Press, 2015),
hlm. 2

22



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Editor Board sejumlah Jurnal Internasional. Di samping itu, dari posisi
akademik di sejumlah perguruan tinggi yang ia emaban, seperti, anggota
Institute of Comparative Law, Faculty of Law, McGill University, referee
International Journal of Meddle East Studies, The Journal of American Oriental
Society, The Journal of Islamic Social Sciences, Journal of Islamic Studies, McGill
Law Journal, dan sebagai exsternal evaluator (assessor) for hiring and
promotions University of Malaya, Kuala Lumpur (1996-1999).14

Karya-karya akademik Hallaq tidak bisa dilewatkan begitu saja bukan
hanya oleh mereka yang menekuni kajian hukum Islam tetapi juga kajian
Islam pada umumnya. Sebagian karya-karyanya telah diterbitkan ke
dalam sejumlah Bahasa, antara lain: Bahasa Arab, Cina, Jepang, Indonesia,
Persia, Urdu, Rusia, dan Italia. Bahkan karya-karyanya menjadi magnet
bukan hanya kalangan pengkaji Islam tetapi juga para pengkaji agama
dan sosial-budaya pada umumnya. Oleh karena itu, tidak bisa dipungkiri
bahwa keberhasilan dalam meniti karirnya kadangkala membawanya
pada sikap yang sulit dipahami.’> Ia juga seringkali menyarankan para
mahasiswanya agar tidak menggunakan kitab-kitab yang ditulis oleh
Samir Aliyah, Abd Aziz al-Bukhari, dan Abu al-Ainain Badran sebagai
referensi. Dalam pandangan Hallaq, karya-karya tersebut ditulis dengan
tidak ditopang pengetahuan sejarah yang memadai sehingga sulit
dipertanggungjawabkan secara historis.1®

Dari beberapa karya Hallaq tersebut, setidaknya ada tiga buku
yang khusus ia susun sebagai kesatuan trilogy, yaitu; buku The Origins,
and Evolution of Islamic Law, buku Authority, Continuity, and Change in
Islamic Law, dan buku A History of Islamic Legal Theories. Buku pertama ia
tulis untuk membantah tesa beberapa orientalis yang enggan mengakui
adanya unsur Al-Qur'an dan Sunah terhadap kemunculan dan lahirnya
hukum Islam. Buku tersebut menyimpulkan bahwa hukum Islam
sangatlah responsif terhadap perkembangan masyarakat. Pada buku
kedua ia mengelaborasi kitab-kitab thabagit sebagai dokumen yang
mendeskripsikan hirarki otoritas fukaha pada masing-masing mazhab
tikih. Sumbangsih pemikirannya pada buku itu adalah pernyataannya
bahwa taklid adalah salah satu bentuk ijtihad kreatif yang dilakukan para

14Wael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 3

Wael B. Hallaq, review Principles of Islamic Jurisprudence, oleh Muhammad Hashim
Kamali, Islamic Law and Society 2, (1995), hlm. 209-210

16Wael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 4

23



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

fukaha pada era setelah abad ke-4 hijriyah. Melalui karyanya tersebut
ia ingin mengatakan bahwa teori pintu ijtihad telah dan pernah tertutup
yang telah lama bergaung, tidaklah memiliki landasan analitis yang kuat.
Pada buku ketiga ia mengulas tentang sejarah lahir dan evolusi hukum
Islam. Tema sentral yang ia kemukakan di buku ini adalah tentang
mazhab-mazhab fikih Islam dari aspek sejarah kemunculan, analisis
terhadap keberhasilan empat mazhab masyhur dan menghilangnya
mazhab-mazhab yang lain.

Pembaharuan Hukum Islam
Pembaruan hukum Islam bersinergi dengan perkembangan

pemikiran di dunia muslim kontemporer. Pola-pola perkembangan
pemikiran Islam kontemporer yang bercorak pembaruan secara
metodologis maupun wacana tentu juga berimplikasi pada
pembaharuan hukum Islam. Oleh sebab itu, wacana pembaruan
hukum Islam terhadap sesuatu hal yang dianggap kurang efektif dan
signifikan, harus di upgrade karena perkembangan zaman yang ada di
tengah-tengah masyarakat dengan tetap tidak merubah sifat dan watak
aslinya. Sehingga, pada esensinya pembaruan ini adalah sebuah proses
pengembangan terhadap pemikiran yang sudah ada untuk diselaraskan
dengan  konteks  keadaan  masyarakat tanpa  meninggalkan
karakteristiknya. Sebagaimana dekemukkan oleh Harun Nasution bahwa
Pembaruan dalam Islam sangat diperlukan untuk menyesuaikan
paham-paham keagamaan Islam dengan perkembangan baru yang
ditimbulkan akibat kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern.”
Tuntutan inilah menjadikan pembaruan hukum Islam dalam ranah
kontekstualisasi menjadi keniscayaan sebagai hukum yang selalu harus
bisa kompatibel dengan ruang dan waktunya. Hal ini senada dengan
kerangka teorinya Wael B. Hallaq dalam sejarah perkembangan
metodologi hukum Islam (ushul figh) yang dikutip oleh Amin Abdullah
untuk menguraikan paradigma metodologi hukum Islam ke dalam
pradigma literalistik, utilitarianistik, dan liberalistik.18

7Harun Nasution. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Cet. XIL
(Jakarta: Bulan Bintang, 1996), hlm. 11-12

18Dalam tulisan ini Amin Abdullah menjelaskan ketiga konsep paradigma tersebut, yaitu;
Pertama, paradigma literalistik, paradigma yang dominannya pembhasan tentang teks
Ar-Risalah karya Imam As-syafi’'i yang dianggap sebagai buku rintisan pertama tentang
metodologi hukum Islam, yang kemudian diikuti oleh para ahli ushul mazhab
mutakallimun (Syafiiyah, Malikiyah, Hanabilah dan Mu’tazilah). Setelah lebih kurang lima
abad (dari abad ke-2H-7H) baru mengalami perbaikan dengan munculnya Asy-Syatibi

24



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Beragam persepsi perkembangan dan perubahan atas hukum Islam atau
bahkan sampai pada batas tertentu bisa juga disebut mispersepsi tentang
hukum Islam. Hal itu disebabkan oleh kekeliruan dalam pemahaman kontekstual
hukum Islam oleh non-Muslim maupun kekeliruan kaum Muslimi sendiri dalam
model penerapan hukum Islam. Multi-pendekatan dan multi-model dalam tataran
aplikasinya, menunjukkan bahwa tidak ada keseragaman pemahaman
tentang kontekstualisasi hukum Islam, baik di kalangan umat Islam
sendiri, terlebih di kalangan non-Muslim. Di mana, bagi sebagian umat
Islam, hukum Islam (syariah) adalah hukum Tuhan yang mutlak
diterapkan secara penuh. Ia dianggap sebagai norma hukum yang harus
diterapkan tanpa mempertimbangkan kondisi sosial-politik di mana ia
akan diimplementasikan. Sebagian Muslim yang lain memahami nilai
hukum Islam (syariah) bisa diadaptasikan dengan kondisi sosial-budaya
masyarakat atau negara. Sedangkan bagi sebagian non-Muslim, hukum
Islam (syariah) identik dengan wacana dan praktik yang represif. Atau
dalam pengertian yang lain, hukum Islam (syariah) dianggap sebagai wacana
yang akan menggerakkan mesin politik orang-orang Islam guna meraih
kekuasaan Islam di negara-negara Barat melalui aplikasi hukum Islam
secara bertahap.

Dalam pandangan Hallaq, sebagai outsider yang intensif mengkaji sejarah
awal hukum Ilam (syariah), perkembangannya sampai kondisinya di era
modern, seperti halnya sarjana Muslim, memahmainya sebagai total
discourse, ia mengatakan bahwa “for over a millennium, and until
thenineteeth century, the Shari’a represented a complex set of social, economic,
moval, educational, intellectual and cultural practice. It was not just about law” .1

(w.1388 M) yang menambahkan teori magqasyid syari’ah yang mengacu pada maksud
Allah yang paling mendasar sebagai pembuat hukum; Kedua, Paradigma utilitarianisme,
paradigma para pembaharu metodologi hokum Islam di dunia modern, seperti
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Abdul Wahab Khallaf, Allal al-Fasi, dan Hasan Turabi,
yang merevitalisasi sumbangan Asy-Syatibi karena dianggap tidak menawarkan teori
baru, hanya pada tataran revitalisasi prinsip maslahah melalui teori magashid-nya; dan
Ketiga, paradigma liberalisme, paradigma yang cenderung berdiri pada paradigma yang
terlepas dari pada paradigma klasik yang berpijak pada prinsip maslahah. Dalam hal ini,
Muhammad Igbal, Mahmud Muhammad Taha, Abdullah Ahmed An-Naim,
Muhammad Said Ashmawi, Fazlur Rahman dan Muhammad Syahrur, di mana mereka
beranggapan prinsip maslahah tidak lagi memadai untuk membuat hukum Islam tetap
relevan di dunia modern. Lebih lenjut bisa baca M. Amin Abdullah, “Paradigma
Alternaftif Pengembangan Ushul Figh dan Dampaknya pada Figh Kontemporer”. Dalam
Riyanta, Dkk (Editor). Neo Ushul Figh: Menuju Ijtihad Kontekstual. (Yogyakarta: Fakultas
Syariah Press-Forum Studi Hukum Islam (FSHI) UIN Sunan Kalijaga, 2004), him. 137-140.
Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law. (Cambridge: Cambridge University Press,

25



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Lebih lanjut Hallag mengungkapkan bahwa kesulitan dalam memediasi
hukum Islam (baca: syariah) dengan tantangan modernitas adalah
karena syariah dipandang sebagai karya ideal ahli hukum (mujtahid dan
mufti) dan bukan oleh hakim. Artinya syariat merupakan hasil kreativitas
sarjana-sarjana Muslim yang berpikiran idealis dan mereka itu
independen dari negara. Mereka ini (mujtahid dan mufti) dalam
pandangan yang lazim disebut sebagai para konseptor syariah yang
sebenarnya. Mereka ini merupakan ulama idealis yang mengembangkan
keilmuannya di luar kontrol negara. Di samping itu, mereka juga terikat
dengan aturan dan prosedur berperkara di pengadilan. Ketegangan inilah
yang membuat syariah sulit berkembang, terutama di era modern.?

Menurut Hallaq, perubahan konteks sosial dan pergeseran politik
yang menyangkut hubungan agama dan negara telah mengubah masa
depan hukum Islam. Sehinga hukum Islam merupakan entitias unik yang
dibangun oleh landasan epistimologis dan ontologis sumber Islam yang
sakral dan otentik.?! Dalam hal ini, maka para ulama-lah yang dianggap
paling cocok untuk mengemban misi yuridis. Kendati demikian posisi
negara di atas segalanya dalam era post kolonialisme, turut mereduksi
pemberlakuan hukum agama (baca: hukum Islam). Di mana, hukum agama
bukan lagi menjadi domain ulama semata, akan tetapi jatuh dalam kuasa
negara. Dengan kata lain, masa pasca kolonialisme telah melahirkan
tradisi dan perkembangan hukum yang baru di negara-negara atau
masyarakat Islam. Dampaknya adalah negara-negara tersebut mengadopsi
sistem hukum Barat dan menggeser dominasi hukum Islam yang kuat
sebelumnya.

Modernitas yang ditandai dengan lahirnya konsep negara-bangsa
dalam kontek negara-negara Muslim pasca-kolonialisme telah merenggut
naturalitas hukum Islamt sebagai entitas hukum agama yang dibangun atas
landasan berfikir yang otonom kalangan ahli hukum agama. Modernitas
negara-bangsa, menurut Hallag, telah merampas dan memangkas
dinamika hukum Islam sebagaimana yang tampak pada masa sebelum
negara-negara Islam jatuh dalam kontrol dan dominasi Barat pada abad 18

2009), hlm. 57

20Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law. (Cambridge. UK: Cambridge
University Press, 2004), hlm. 63

2'Wael B. Hallaq, Sharia: Theory, Practice and Transformation. (Cambridge: Cambridge
University Press, 2008), him. 25-26

26



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

paruh pertama abad 20.22 Oleh karena itu, segala bentuk penemuan dan
pengembangan metode dan teknik mempertinggi kualitas hidup manusia
lewat proses modernisme kebudayaan merupakan langkah-langkah yang
pararel dengan pewujudan kemaslahatan umum, dan dalam waktu yang
singkron dengan cita-cita kultural Islam, dalam hal ini mengharuskan
pembaruan pemahaman terhadap dirinya, sebagai upaya aktualisasi dan
fungsionalisasi hukum Islam dalam menghadapi dinamika kebudayaan.??

Tipologi Hukum Islam Perspektif Wael B. Hallaq
Untuk memahami isi dan dimensi hubungan antara keberlanjutan dan

perubahan, Wael B. Hallag memilih untuk meneliti konstruksi diskursif
yang relatif singkat disebut tipologi hukum, dengan menggunakan
metode hermeneutik. Metode ini memiliki fungsi ganda yaitu dapat
mempresentasikan diri pengarang (pemegang otoritas tertinggi) dan
menelusuri tradisi terdahulu dimana struktur figh dibentuk. Oleh karena
kritik dari luar tradisi dan literature yang bervariasi dan dapat dipercaya
sangat diperlukan untuk menghasilkan realitas yang objektif, sehingga
terjadi perkembangan suatu hukum dan tidak terjadi kejumudan.

Tipologi hukum merupakan suatu bentuk wacana yang mengurangi
komunitas khusus hukum, sehingga mudah diatur dengan
mempertimbangkan seluruh sejarah, kegiatan dan fungsi hukum tersebut.
Salah satu karakteritik fundamental sebuah tipologi adalah
penggabungan dari struktur otoritas di mana semua unsur yang
membentuk tipologi dihubungkan satu sama lain. Sinkronis sebuah
tipologi memberikan sinopsis terhadap unsur-unsur sejarah yang berkerja
dalam tradisi hukum dan komunitas ahli hukum. Dengan demikian, maka
evolusi pengertian tantang tipologi sebagai konstruksi teoretis harus
menggambarkan realitas tertentu secara logis dan historis.?*

Tipologisasi dalam kajian hukum Islam diperlukan untuk mengetahui
peta penelitian (framework for enquiry) para orientalis (outsider). Beberapa
orientalis pada masa awal tidak dipungkiri jelas memulai kajian hukum
Islam karena kepentingan ideologis, sehingga apa yang mereka
hasilkan cenderung reduksionis, tendensius dan tidak obyektif. Misalnya,
Mustafa Abdul Raziq merekam temuan orientalis yang hidup pada
masanya tentang hukum Islam dalam karyanya al-Tamhid fi Tarikh

22Wael B. Hallaq, Sharia..., hlm. 28

M. Din. Syamsudin, “Mengapa Pembaharuan Islam”, Jurnal Ulumul Qur‘an, Nomor I
Vol. IV. 1993. hlm. 69

2Wael B. Hallaq, Authority..., hlm. 75

27



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Falsafati’l Islamiyyah. Raziq merupakan sosok intelektual yang sejak awal
menyadari bahwa proyek orientalisme tidak selalu murni untuk
kepentingan ilmu pengetahuan. Dalam buku tersebut ia membantah
pandangan Carra de Vaux, yang menyatakan bahwa figh lahir dari masa
pemerintahan Islam berpusat di Damaskus, sehingga banyak
bersinggungan dengan Undang-Undang Byzantium (Romawi Timur),?
Ignadz Goldziher, yang menyatakan bahwa figh adalah produk
intelektual Islam yang lahir karena pengaruh (influence) dari agama
Kristen dan Agama Yahudi.?® Demikian juga dengan Joseph Schacht,
yengmerupakan murid Ignadz Goldziher yang mempunyai argument
yang sama. Jika ditarik benang merah dari penelitian ketiga orientalis itu
ditemukan adanya kesamaan titik tolak (point of departure) kajian mereka,
yaitu pada isu autensitas dan orisinalitas hukum Islam. Berdasarkan pada
geneologi (asal-usul) hokum Islam mereka meyakini bahwa produk
intelektual di masa selanjutnya adalah khazanah yang lahir dari
inferioritas peradaban Islam terhadap peradaban-peradaban sebelumnya.
Implikasi dari kesalahpahaman ini adalah adanya keyakinan bahwa
hukum Islam idealistik tulen dan tidak mengandung positivisme.?”
Berdasarkan implikasi kesalahpahaman para orientalis tersebut, maka
Hallag merumuskan lima tesis yang diajukan sekaligus berhasil
merombak, minimal menggugat tesis-tesis yang sudah mapan sejak awal
kajian Islam dan hukum Islam di Barat. Pertama, tesis tentang tertutupnya
pintu ijtihad, insidad bab al-ijtihad, the close of the gate of ijtihad. Dimotori
terutama oleh Joseph Schacht, tesis yang berkembang di kalangan sarjana
Barat adalah setelah munculnya empat mazhab yang dibangun Malik,
Syafi'i, Abu Hanifah dan Ahmad ibn Hambal, dengan prinsip hukum
Islam telah selesai dalam decade abad ke-4 Hijriyah/ ke-10 Masehi.
Berbagai kajian hukum Islam berikutnya selalu berlandaskan dan
merupakan pengembangan dari pemikiran-pemikiran yang secara
mendasar telah dibahas ulama mazhab di atas, yang pada gilirannya
membawa kepada tertutupnya pintu ijtihad. Sebagai konsekuensi logis,
upaya kajian hukum pada masa-masa berikutnya diyakini sebgai aktivitas

BMustafa Abdul Raziq, al-Tamhid fi Tdrikh Falsafati’l Isldmiyyah, (Kairo: Maktabah al-
Tsaqafah al-Islamiyah, 2007), hlm. 133

26Mustafa Abdul Raziq, al-Tamhid..., him. 134

?’Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law and The Orientalist A Comparative
Study of Islamic Legal System, 1991. Terj. Yudian Wahyudi, Filsafat Hukum Islam dan
Pemikiran Orientalis, (Yogyakarta. Tiara Wacana, 1991), hlm.xi

28



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

taklid semata.

Kenyataan di atas mendorong Hallaq untuk mengkaji lebih jauh
tentang pintu ijtihad. Kritiknya terhadap Schacht terkait bertentangannya
pandangan ijtihad yang bertentangan. Satu saat Schacht mengatakan
bahwa pintu ijtihad telah ditutup sedang pada saat yang lain ia
mengatakan bahwa setelah abad ke-4/ ke-10, banyak ulama yang
melakukan ijtihad dalam menghadapi masalah kehidupan sehari-hari.
Hallag kemudian memutuskan untuk menjadikan masalah tersebut
sebagai topik utama disertasinya dengan judul The Gate of Ijtihad: A Study
of Islamic Legal Theory (1983), yang diserikan ke dalam dua makalah, yaitu;
on the Origins of the Controvercy About the Exiztence of Mujtahids and the Gate
of Ijtihad dan Was the Gate of Ijtihad Closed?. Dua makalah ini terutama
yang kedua, berhasil menarik perhatian para sarjana dan menyadarkan
mereka pada kenyataan bahwa tesis yang menyatakan bahwa pintu
ijtihad telah ditutup yang berkembang selama ini bertentangan dengan
realitas sejarah sehingga tesis tersebut perlu dipertanyakan. Sejak
munculnya karya Hallaq, perdebatan tentang pintu ijtihad terangkat
kembali dan untuk yang kesekian kalinya menjadi topik kontroversial di
kalangan para penulis berikutnya; akibatnya, berbagai kajian berikutnya
menyangkut ijtihad selalu melibatkan nama Schacht and Hallaq.?®

Untuk mendukung tesis di atas, Hallag mengajukan tesis ke dua,
yakni: adanya dialektika antara teori dan praktik dalam hukum Islam.
Seperti dalam tesis sebelumnya, ia mengoreksi tesis yang sudah mapan di
kalangan sarjana sebelumnya, suatu tesis yang juga dibangun Schacht. Di
mana, ia mulculnya doktrin hilah-hiyal (fiksi hukum) atas reaksi
banyaknya rumusan teori yang lahir dari para pakar hukum (fuqaha),
namun tidak sesuai dengan realitas yang ada atau dalam pengertian yang
lain, teori-teori itu tidak teraplikasikan ke dalam kehidupan sehari-hari.
Berdasarkan doktrin hilah, satu tindakan hukum bisa dipandang benar
secara formal walaupun dalam kenyataan hal itu bertentangan dengan
teks Al-Qur’an atau Al-Hadits Nabi SAW. Contoh dalam hal ini adalah
yang dikenal dengan nikah muhallil dan hutang rente dengan cara bai’atan
fi bai’ah yang terjadi di tengah-tengah masyarakat Islam termasuk di
Indonesia.?

2BWael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 5-6
PMir Siadad Ali Khan, “The Mohammad Laws Against Usury and How They Are
Evaded,” Journal of Comparative of Legislation, 1929, him. 233-244

29



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Berbeda dengan keyakinan di atas, Hallaq berpendapat bahwa proses
dialektika antara teori yang terdapat dalam kitab-kitab fikih dengan
praktik hukum di tengah-tengah masyarakat Islam terjadi secara terus
menerus. Banyak contoh yang dikemukakan Hallaq untuk membuktikan
kebenaran tesis ini. Pertama, misalnya, adanya karya-karya komentar
(syarh), komentar atas komentar (hasyiyah), dan ringkasan (mukhtashar)
dalam kitab-kitab figh. Hal ini, menurut Hallag, merupakan aktivitas
intelektual yang didasarkan bukan hanya pada teks-teks yang ada tetapi
juga merupakan hasil dialog para penulisnya dengan persoalan konkret
yang dihadapi umat Islam. Misalnya, ada satu kitab yang ditulis oleh
sorang ahli hukum Islam (faqih); kemudian ada penulis lain yang menulis
ringkasan (mukhtashar) dari kitab tersebut. Tahap berikutnya, ada seorang
faqih lain menulis komentar (syarh) terhadap kitab mukhtashar tersebut.
Ternyata, isi kitab syarh ini jauh berbeda dari isi kitab pertama darimana
kitab mukhtashar tersebut ditulis. Hal ini terjadi karena antara lain, adanya
perbedaan kondisi (misalnya adalah tempat dan waktu) yang dihadapi
oleh penulis kitab syarh dan penulis kitab pertama. Rumusan-rumusan
pemikiran dalam kitab figh dipengaruhi waktu, tempat, dan keadaan
yang berbeda, itulah gagasan Hallaq. Sejarah membuktikan, bahwa
ketentuan hukum menyangkut masalah tertentu seringkali berbeda bukan
hanya antara ulama penganut satu mazhab dengan ulama penganut
mazhab yang lain, tetapi di antara satu ulama dengan ulama yang lain
dalam satu mazhab. Sebenarnya, tesis Hallaq yang kedua ini
dimaksudkan untuk menunjang tesis dia yang pertama; yakni, adanya
dialog dan dialektika antara teori dan praktik dalam sejarah hukum Islam
membuktikan secara kuat bahwa pintu ijtihad selalu terbuka di kalangan
umat Islam.30

Tesis Hallaq yang ke tiga adalah tentang pengaruh asing terhadap
rumusan hukum Islam.3! Masalah pengaruh asing ini telah menjadi
polemik yang berkepanjangan sejak awal kajian Islam di Barat. Orientalis
besar sekaliber Ignaz Goldziher berusaha meyakinkan para pengkaji
hukum Islam bahwa rumusan-rumusan hukum Islam yang ada sekarang
ini sangat dipengaruhi oleh rumusan-rumusan hukum yang sudah ada

30Wael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 8

31Untuk kajian ringkas tentang problem pengaruh asing terhadap hukum Islam, baca
Akh. Minhaji,” The Problem of Foreign Influence of Islamic Law,” Al-Jami’ah 49, 1992,
hlm. 1-16.

30



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

sebelumnya, terutama hukum Agama Kristen dan Agama Yahudi. Tesis
Goldziher ini dielaborasi lebih jauh oleh sarjana berikutnya seperti
Schacht dan diikuti kemudian oleh Patricia Crone. Melalui karya-
karyanya, Crone berusaha membuktikan bahwa praktik hukum di Syiria
(pusat Islam saat itu), hukum Romawi dan hukum Yahudi sangat
mempengaruhi formulasi hukum Islam, tertutama misalnya dalam hal
sistem sumpah (gasamag) dan institusi perkawinan (patronate wala’).32

Pikiran Crone, yang kemudian diikuti Judith Romney Wegner, telah
mendorong Hallaq untuk mengoreksi tesis yang sudah berkembang lama
tentang pengaruh asing terhadap hukum Islam. Melalui satu artikel cukup
panjang,3® ia mangeritik bahwa pandangan Crone itu ahistoris. Menurut
Hallaq masyarakat di Timur Tengah sama seperti masyarakat lainnya,
dalam totalitas hukum yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari.
Termasuk didalamnya adalah sistem hukum, satu sistem yang kemudian
dikembangkan berdasarkan keyakinan “baru” berlandaskan Al-Qur’an
dan Al-Hadis Nabi SAW. dan berkembang sesuai dengan perkembangan
masyarakat.34

Tesis Hallaq yang keempat adalah tentang posisi Syafi'i (w. 820)
sebagai pendiri ilmu ushul figh. Schacht, sekali lagi, mempunyai peran
penting dalam membangun tesis ini, terutama melalui karyanya The
Origins of Muhammadan Jurisprudence. Kenyataan ini telah mendorong
Majid Kadduri untuk menerjemahkan karya Syafi'i Ar-Risalah, dan juga
Philip K. Hitti untuk memberi judul salah satu makalahnya “AI-Syafi’i:
Founder of the Science of Islamic Law”.3> Secara singkat, bahwa Syafi’i
sebagai pendiri ilmu ushul figh telah mendapat tempat secara meluas di
kalangan penulis hukum Islam, suatu pandangan yang juga berkembang
di kalangan masyarakat Islam.3¢

Pada perkembangan berikutnya, tesis tentang peran Syafi'i dalam
perkembangan ushul figh semakin dipertanyakan; sebagian penulis
bahkan menunjukkan satu indikasi bahwa, walaupun peran Syafi'i sangat

%2Wael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 8-9

3Akh. Minhaji, “Penggunaan dan Penyalahgunaan Bukti Sejarah: Problem tentang
Pengaruh Hukum Provinsi dan Hukum Romawi terhadap Masa Awal Pertumbuhan
Hukum Islam”, dalam Ke Arah Figh Indonesia, ed. Yudian W. Asmin (Yogyakarta: Forum
Studi Hukum Islam, Fak. Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga,1994), h.m 33-70.

34Wael B. Hallaq, The Impossible..., him. 10

35Philip K. Hitti, Makers of Arab History (London Macmillan, 1968), him.167-83.
3Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambirge: The Islamic
Texts Society,1991), hlm. 5.

31



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

besar dalam wushul figh, ia bukanlah pendiri ilmu tersebut.?” Namun
demikian, Hallagq yang pertama kali membahas masalah tersebut secara
panjang lebar melalui karyanya “Was al-Syafii The Master Architect of
Islamic Jurisprudenc?”. Setelah menelusuri perjalanan sejarah ushul figh,
Hallaq sampai pada kesimpulan bahwa tesis tentang Syafii sebagai
pendiri ilmu wushul figh tidak didukung oleh kenyataan sejarah. Antara
lain, ia beralasan bahwa karya Syafi'i Ar-Risalah, yang dipandang sebagai
karya monumental dalam bidang wushul figh, tidak menawarkan
metodologi yang sistematis, padahal kajian metodologi yang sistematis
dipandang sebagai topik dasar untuk satu karya ushul figh. Lebih dari itu,
Risalah menurut Hallaq tidak menarik perhatian para sarjana semasanya,
baik untuk mendukung atau mengeritik pemikiran yang ada di dalam
kitab tersebut. Dalam hal ini, Hallaq “berhasil” membuktikan bahwa
Syafi’i bukan bapak ushul figh, suatu pandangan yang hingga kini belum
ada penulis lain yang membantah. Jika benar demikian, lantas siapa
pendiri ilmu ushul figh? Ini adalah pertanyaan yang Hallaq sendiri belum
menjawabnya dalam karya-karyanya yang telah diterbitkan.38

Tesis terakhir Hallaq tertuang dalam buku yang sedang di tangan
pembaca, yakni: syari‘ah merupakan paradigma umat Islam yang
melahirkan moral dan hukum dan sekaligus anti-tesis terhadap
paradigma Barat yang menempatkan manusia sebagai awal dan akhir dari
semuanya sekaligus memisahkan antara Sesuatu yang seharusnya (Das
Sollen) berupa nilai-nilai moral dan sesuatu yang kenyataannya (Das Sein)
berupa ralitas dan kehidupan nyata. Dalam bentuk kongkritnya, Hallaq
kemudian menegaskan bahwa umat Islam yang mendasarkan diri pada
syari’ah tidak mungkin membangun negara yang pada dasarnya
merupakan kreasi dunia modern-Barat yang didasarkan pada paradigma
Enlightenment, satu paradigma yang berbeda bahkan bertentangan
paradigma syari’ah. Ia mengatakan: “Warisan umat Islam menyediakan
contoh yang baik dan sekaligus menjadi model untuk suatu pemerintahan
yang baik, bahkan lebih baik dari pemerintahan yang didasarkan pada
Enlightenment berupa negara-bangsa (nation-state) yang ada saat ini.”

37Bernard Lewis, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Wrthings of Sayf al-
Din al-Amidi (Salk Lake City: University of Utah Press,1992), hlm. 18
3Wael B. Hallaq, The Impossible..., hlm. 11-12

32



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Kontekstual Hukum Islam dalam Realitas Sosial-Budaya
Keragaman budaya dan karakter masyarakat Indonesia berimplikasi

pada warna Islam itu sendiri. Dalam istilah Azyumadi Azra, Islam
Indonesia disebut sebagai flowery Islam, bila dilihat dari konteks pemikiran
Islam, dan jika dikaji secara mendalam akan ditemukan berbagai corak
yang melekat pada Islam Indonesia.3 Pertama, dari segi pemahaman dan
pengamalan; Islam Indonesia bercorak kultural. Pendekatan budaya
dalam konteks Indonesia sangat efektif, hal ini karena (1) pendekatan ini
sudah menjadi warisan para wali yang menyebarkan Islam, (2) keragaman
budaya yang ada pada bangsa Indonesia semakin memperlancar
penyebaran Islam dengan pendekatan tersebut, sekaligus yang
membedakan dalam corak Islam di Timur Tengah.

Kedua, dari segi pandangan, Islam Indonesia bercorak pluralis. Sikap
toleransi ajaran Islam di Indonesia menjadi fotret penyebaran Islam di
Indonesia sejak awal kedatangan. Sikap ini searah dengan spirit Al-Qur’an
pada Surat al-Hujurat ayat 13, bahwa keberagaman suku merupakan
kekayaan bangsa yang perlu dijaga dengan sikap saling kenal dan
menyayangi satu sama lain. Selain itu, umat Islam Indonesia sebagaimana
pernyataan Azra, memiliki tiga landasan ortodoks; pertama, kalam-nya
adalah Asy’‘ariyah; kedua, figh-nya adalah Syafi’'i; dan ketiga, tasawuf-nya
adalah al-Ghazali. Ketiga landasan ini kemudian semakin memberi warna
tersendiri bagi umat Islam Indonesia dari umat Islam pada bangsa-bangsa
lain.40

Ketiga, dari segi hubungan antar tradisi dan modernisasi, Islam
Indonesia bercorak neo-modernis. Sebagaiman pernyataan Azra
sebelumnya, bahwa kalam umat Islam Indonesia adalah Asy‘ariyah,
namun kemudian pandangan modernis Abduh mulai merambah ke
Nusantara dan diperkuat oleh Harun Nasution dengan pandangan yang
bercorak rasional dan modernis, sehingga Islam Indonesia bercorak neo-
modernis. Penerimaan atas modernisasi dan/ sekaligus tetap memegang
teguh tradisi sebagai sebuah kearifan lokal menjadi daya tarik dan ciri
khas Islam di Indonesia.*!

¥Mujamil Qomar, Fajar Baru Islam Indonesia, Kajian Komprehensif Atas Arah Sejarah dan
Dinamika Intelektuan Islam Nusantara (Bandung: Mizan, 2012), hlm. 51-58

40 Azyumardi Azra, Surau Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan Modernisasi
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2003), hlm. 147

41 Mujamil Qomar, Fajar..., hlm. 53

33



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

Keempat, Islam normatif menjadi ciri pemikiran umat Islam di
Indonesia. Di mana, corak ini tidak lepas dari peranan para mubaligh
yang sering menyampaikan wahyu secara tekstual-normatif yang belum
tersentuh oleh penalaran dan strategi yang rasional. Kelima, Islam
nasionalis menjadi ciri dari kepartaian Islam di Indonesia. Islam tidak
dijadikan sebagai partai politik ideologis, kendati umat Islam merupakan
umat terbesar di Indonesia. Dengan landasan ideologi Pancasila, populasi
umat Islam tersebar di berbagai partai politik dan tetap menjaga nilai
nasionalisme. Meskipun pada era reformasi muncul partai-partai “Islam”,
namun semua berazas pancasila dan UUD 45.

Modernisasi dalam Islam sebagai upaya untuk melakukan re-
interpretasi terhadap pemahaman, pemikiran, dan pendapat tentang
masalah keislaman yang telah dilakukan oleh pemikir-pemikir
sebelumnya untuk disesuaikan dengan perkembangan zaman. Perubahan
Islam Indonesia yang terjadi sejak awal abad ke-20 tergambar sebagai
kebangkitan, pembaruan, bahkan dapat dikatakan sebagai pencerahan
(renaissance). Gerakan pencerahan (renaissance) di Indonesia tidak hanya
terjadi pada aspek intelektual dan pemikiran saja, tapi juga terjadi pada
hukum Islam.

Al-Qur’an dalam wujudnya sebagai teks yang pada hakikatnya
memerlukan pemahaman, penjelasan, dan interpretasi mendalam.
Perkembangan ilmu pengetahuan tentunya turut berpengaruh dalam
pemahan atas teks-teks Al-Qur’an yang berbasa Arab, yang dipilih
oleh Tuhan dalam menyampaikan pesan trasenden-Nya. Ketika
pemahaman terhadap Al-Qur’an selalu bergerak, kita akan lebih mudah
membingkai setiap persoalan dengan merujuk pada konteks sosial-budaya
suatu masyarakat. Dalam pengertian yang lain, ketika semakin banyak
perampasan hak atas nama agama dan teks suci oleh segelintir orang,
maka harus dilawan dengan memahami Al-Qur’an dalam bingkai
kekinian yang mengedepankan rasa keadilan dan nilai-nilai kemanusiaan
dalam konteks sosial-budaya di Indonesia.

Dalam dimensi kajian terdahulu, Al-Quran yang sejak awal
pewahyuanya telah bersentuhan dengan realitas sosial-budaya yang
melingkupinya, pada perkembangannya sering diposisikan sebagai
“bahasa langit” yang absolut, sehingga cukup dengan pemaknaan atau
penafsiran tunggal untuk semua zaman. Padahal perkembangan zaman
yang terus berubah dihadapkan dengan penafsiran teks yang monoton

34



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

inilah yang melahirkan sebuah kesenjangan. Kesenjangan antara teks dan
konteks, dalam hal ini persoalan-persoalan kemanusiaan, dapat diartikan
sebagai ketidakmampuan ummat Islam untuk mengaitkan ajaran-ajaran
Islam dalam kitab sucinya, Al-Qur’an dengan isu-isu aktual sekaligus
krusia kemanusiaan, seperti kemiskinan, diskriminasi, eksploitasi,
kebodohan dan lain sebagainya.*?

Di sinilah urgensi upaya mendialogkan teks Al-Qur’an dan Al-Hadits
sebagai sumber hukum primer dengan realitas sosial yang dinamis atau
disebut dengan kontekstualisasi hukum Islam. Perubahan zaman dengan
beragam tantangannya membutuhkan sebuah metode yang sesuai dengan
perkembangan peradaban manusia. Diperlukan sebuah upaya
pembaharuan dalam pemahaman teks-teks keagamaan sehingga tidak
terkesan bahwa pemikiran-pemikiran ulama klasik sudah mencapai titik
kesempurnaan sehingga tidak layak untuk dirubah baik dari segi metode
ataupun isi. Al-Qur’an bukanlah spekulasi teoretis, monograf-monograf
gramatikal, atau kutipan-kutipan ilmiah di luar bimbingan Al-Qur’an itu
sendiri. Setiap Muslim harus meyakini bahwa Al-Qur’an bukan sekedar
dibaca secara lafdiah tetapi harus selalu direnungkan kandungan
maknanya, sehingga Al-Qur'an benar-benar berfungsi menyentuh
berbagai dimensi persoalan kehidupan manusia secara faktual sebagai
petunjuk kehidupan yang dinamis dan harmonis.*

Pernyataan tersebut bukan berarti bahwa pemahaman tekstual tidak
diperlukan, namun yang perlu diluruskan dalam memahami teks-teks
keagamaan bahwa muatan-muatan kebahasaan yang sangat berlebihan
sehingga meninggalkan kesan bahwa analisa bahasa itulah yang
dikehendaki oleh makna sebuah ayat juga melahirkan kejumudan
pemikiran hukum Islam. Sehingga memerlukan prodak pemikiran yang
sistematis, objektif, dan realistis sebagai tawaran dalam metode baru.
Pewahyuan Al-Qur'an tidak sekaligus melainkan secara bertahap
bertujuan agar bersentuhan dengan problem realitas sosial-budaya pada
saat itu. Oleh sebab itu, upaya untuk menemukan jawaban terhadap
permasalahan realitas saat ini akan menemui kesulitan jika hanya
mengandalkan pemahaman Al-Quran secara leksikal semata tanpa

#2M. Hilaly Basya, “Mendialogkan Teks Agama dengan Makna Zaman” jurnal al-Huda,
volume III, nomor 11. 2005. hlm. 10-11

$Muhammad Ibrahim Syarif, Ittijahat al-Tajdid fi al-Tafsir al-Qur’an al-Karim fi Mishr,
(Kairo: Dar al-Turast, 1982), hlm. 185-187

35



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

melibatkan pemahaman terhadap konteks realitas sosial-budaya.

Berdasarkan pemaparan tersebut, maka hukum Islam sebagai hasil
dari proses ijtihad tidak lepas dari pengaruh subyektivitas pelaku ijtihad
(mujtahid) beserta lingkungan yang melingkupinya. Hasil ijtihad ini jika
ditempatkan pada posisi yang proporsional akan mampu memberi
inspirasi dari produk pemikir terdahulu yang telah memberi jawaban
terhadap permasalahan atau tantangan zaman pada masanya. Atau
menjadi contoh pemahaman dan interpretasi ulama masa lalu terhadap
wahyu, lantaran di kelilingi oleh situasi dan kondisi sosial yang ada.
Sehingga dapat dipahami upaya kontekstualisasi merupakan keniscayaan
dan bahkan sebagai suatu keharusan. Oleh sebab itu, penelusuran
menggunakan pendekatan sejarah, baik sejarah sosial hukum Islam,
sejarah hidup para mujtahid atau faqih, menjadi sebuah konsekwensi
untuk melakukan kontekstualisasi hukum Islam.

Penutup

Kontekstualisasi hukum Islam terletak pada kerangka metodologi
penafsiran melalui berbagai pendekatan dalam menemukan rumusan
hukum Islam yang tidak hanya terbatas mengacu pada teks, tetapi juga
tidak mengesampingkan realitas sosial-budaya sebagai sudut pandangnya
atau melihat dan mempertimbangkan aspek kontekstualnya. Sehingga,
hukum Islam itu hadir sebagai respon atas dinamika sosial-budaya yang
terus mengalami laju perkembangan secara terus-menerus. Atau dalam
perspektif Wael B. Hallaq konstruksi kontekstual hukum Islam dirancang
melalui pertimbangan realitas sosial-budaya sebagai bagian yang tidak
bisa terpisahkan dalam upaya pencapaian kemaslahatan. Karena pada
dasarnya suatu hukum diciptakan semata-mata untuk menghantarkan
pada tujuan kemaslahatan.

Kajian multidisipliner dalam pendekatan hukum Islam hendaknya
tidak mengesampingkan pada kajian hitoris, sosial, dan budaya, yang
menjadi karakter khas yang terakumulasi dalam gagasan kontekstualisasi
hukum Islam. Pemahaman kontekstual sebagai pengembangan
didasarkan atas keyakinan bahwa hukum Islam harus dibaca dan
dipahami berdasarkan kontesnya, sehingga ia tetap relevan dan menjadi
tata aturan hukum yang senantiasa diupgrade mengikuti perkembangan
zaman. Tanpa pemahaman itu, maka hukum Islam hanyalah sebatas
aturan mati yang tidak bernilai sama sekali, yang pada gilirannya justru
keluar dari tujuan awalnya, yaitu pemenuhan tiga jenis kebutuhan

36



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law
Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402
L

manusia yang meliputi: (1) kebutuhan dlaruriyah (primer); (2) kebutuhan
hajjiyah (sekunder); dan (3) kebutuhan tahsiniyah (tersier).
Daftar Pustaka

A. Qodri Azizy. Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum
Islam dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama Media, 2002.

__. Reformasi Bermazhab: Sebuah lkhtisar Menuju Ijtihad Saintifik-Modern.
Cet. V. Jakarta: Teraju Mizan. 2006.

Amir Mu'allim dan Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam.
Yogyakarta: UII Press, 2001.

Akh. Minhaji. “Penggunaan dan Penyalahgunaan Bukti Sejarah: Problem
tentang Pengaruh Hukum Provinsi dan Hukum Romawi terhadap
Masa Awal Pertumbuhan Hukum Islam”, dalam Ke Arah Figh
Indonesia, ed. Yudian W. Asmin. Yogyakarta: Forum Studi Hukum
Islam, Fak. Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga. 1994.

Akhmad Rudi Maswanto. “Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi
Pemahaman Hukum Islam Di Era Industri 4.0”7, CENDEKIA: Jurnal
Studi Keislaman. 2020. DOI: 10.37348 / cendekia.v5i2.79

As-Suyuti. Asbah wa al-NazairMesir: Dar al-Thya al-Kutub al-Arabiyah,t.t.

Azyumardi Azra. Surau Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan
Modernisasi. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2003.

Bernard Lewis. The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the
Wrthings of Sayf al-Din al-Amidi. Salk Lake City: University of Utah
Press, 1992.

David Shaw. “Restating Orientalism: A Critique of Modern Knowledge
by Wael B. Hallaq”, The Journal of Religion, Vol. 51, No. 1. January
2020. pp. 167-170; 10.1353 /ari.2020.0009

Guntoro. “Transformasi Budaya Terhadap Perubahan Sosial Di Era
Globalisasi, Jurnal Asketik: Agama dan Perubahan Sosial”, Vol. 4 No.
1. Juli 2020. DOI: 10.30762/ ask.v4i1.2122

Harun Nasution. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan,
Cet. XII Jakarta: Bulan Bintang, 1996.

M. Amin Abdullah. “Telaah Hermeneutis terhadap Masyarakat Muslim
Indonesia”, dalam Muhammad Wahyuni Nafis (ed.), Kontekstualisasi
Ajaran Islam, 70 Tahun Prof. Dr. Munawir Sjadzali. Jakarta: Paramadina,
1995.

___. “Paradigma Alternaftif Pengembangan Ushul Figh dan Dampaknya
pada Figh Kontemporer”. Dalam Riyanta, Dkk (Editor). Neo Ushul
Figh: Menuju Ijtihad Kontekstual. Yogyakarta: Fakultas Syariah Press-
Forum Studi Hukum Islam (FSHI) UIN Sunan Kalijaga. 2004.

M. Hilaly Basya. “Mendialogkan Teks Agama dengan Makna Zaman”
jurnal al-Huda, volume III, nomor 11. 2005.

Muhammad Abid Al-Jabiri. Takwinu’l ‘Agli’l ‘Araby. Beirut. Markaz

37



The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law

Vol. 3, No. 1, April, 2022, ISSN. 2809 - 3402

C
Dirasah al- Wahdah al-Arabiyyah, 1990.

Muhammad Ainun Najib, “Legal Policy of Formalization of Islamic Sharia
in Indonesia”. Prophetic Law Review, Vol. 2, Issue 2. December 2020.
DOI: 10.20885/ plr.vol2.iss2.art3

Muhammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambirge:
The Islamic Texts Society, 1991.

Muhammad Ibrahim Syarif. Ittijahat al-Tajdid fi al-Tafsir al-Qur’an al-Karim
fi Mishr. Kairo: Dar al-Turast, 1982.

Muhammad Muslehuddin. Philosophy of Islamic Law and The Orientalist A
Comparative Study of Islamic Legal System. Terj. Yudian Wahyudi,
Filsafat Hukum Islam dan Pemikiran Orientalis. Yogyakarta: Tiara
Wacana, 1991.

Mujamil Qomar. Fajar Baru Islam Indonesia, Kajian Komprehensif Atas Arah
Sejarah dan Dinamika Intelektuan Islam Nusantara. Bandung: Mizan,
2012.

Mustafa Abdul Raziq. al-Tamhid fi Tarikh Falsafati'l Islamiyyah. Kairo:
Maktabah al-Tsaqafah al-Islamiyah, 2007.

Samsuddin. “Kontekstualisasi Teologi Keadilan Dalam Hukum Qisash
Dan Poligami”. Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2
(Juli 2021); DOI: 10.33096/ altataqquh.v2i2.109

Syamsul Anwar. Hukum Perjanjian Syariah Studi Tentang Teori Akad Dalam
Fikih Muamalah. Jakarta: Rajawali Pers, 2010.

Wael B. Hallaq. review Principles of Islamic Jurisprudence, oleh Muhammad
Hashim Kamali, Islamic Law and Society 2. 1995.

___. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Ushul Figh,
Cambridge: Cambridge University Press, 1997. Terj. oleh E.
Kusnadiningrat dan Abdul Haris bin Wahid, Sejarah Teori Hukum
Islam: Pengantar untuk Studi Usul Figh Mazhab Sunni. Jakarta. Raja
Grafindo Persada, 2000.

___.Authority, Continuity and Change in Islamic Law. Cambridge. UK: Cambridge
University Press, 2004.

__. Sharia: Theory, Practice and Transformation. Cambridge: Cambridge
University Press, 2008.

__. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press.
2009.

__. The Impossible State: Islam, Politik, and Modernity’s Moral Predicament,
New York: Columbia University Press, 2013. Diterjemahkan oleh Akh.
Minhaji, Ancaman Paradigma Negara-Negara: Islam, Politik, dan Problem
Moral Modernitas. Yogyakarta: Suka Press, 2015.

Yuli Roisatul Afifah. “Pelaksanaan Zakat Susu Perah di Desa Bendosari
Kecamatan Sanan Kulon Kabupaten Blitar Ditinjau dari Fikih Zakat
Yusuf Qardlawi”. Jaksya: The Indonesian Journal of Islamic Law and
Civil Law, Vol. 2, No. 1. April 2020.

38



