M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh? @El lpathEIa

Empatheia: Jurnal Psikologi
ISSN ...

Psychological Thoughts Of lbnu Miskawaih

Pemikiran Psikologi Ibnu Miskawaih

M. Burhanuddin Robbanit Achmad Khudori Soleh?
1230401220004 @student.uin-malang.ac.id, Universitas Islam Negeri Maulana

Malik Ibrahim Malang
2khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

Abstract

Based on the research findings, it can be concluded that students in class X1 of MA Darul
Ulum Banyuanyar have a moderate level of self-adjustment, with a percentage of 63.8%.
This indicates that most students are able to adapt to the pesantren environment, although
there is still room for improvement. The students' academic hardiness level is also in the
moderate category with a percentage of 67.4%, suggesting they have fairly good academic
resilience in dealing with academic pressure. A significant correlation was found between
self-adjustment and academic hardiness, with a correlation value of 0.338. This indicates
that the better a student's self-adjustment, the higher their academic hardiness. These
results suggest that a student's ability to adapt to the pesantren environment plays an
important role in increasing their academic resilience. Students who can adapt well tend
to be better able to cope with academic pressure and have high motivation to learn.

Keywords: 1bn Miskawayh, Islamic Psychology, Psychological Thought
Abstrak

Pemahaman terhadap konsep psikologi Ibnu Miskawaih memiliki implikasi signifikan
bagi perkembangan psikologi Islam di masa depan. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji konsep psikologi Ibnu Miskawaih melalui metode kualitatif studi pustaka. Hasil
analisis menunjukkan bahwa konsep psikologi Ibnu Miskawaih didasarkan pada tiga
elemen utama: penggambaran tiga kekuatan jiwa, konsep karakter (khulug), dan
pentingnya pendidikan akhlak. Tiga kekuatan jiwa meliputi daya berpikir (al-quwwah al-
natigah), daya emosi (al-quwwah al-ghadabiyyah), dan daya nafsu (al-quwwah al-
bahimiyyah), yang berinteraksi untuk membentuk perilaku. Karakter (khulug) dipandang
sebagai hasil interaksi antara faktor bawaan dan pendidikan, yang menekankan
pentingnya pembentukan individu berakhlak mulia. la juga meyakini bahwa pendidikan
akhlak harus dimulai sejak dini dan dilakukan secara sistematis melalui latihan berulang.
Kesimpulannya, pemikiran Ibnu Miskawaih menawarkan kerangka kerja holistik untuk
memahami jiwa manusia dan pentingnya pembentukan karakter yang berkesinambungan.

Kata kunci : Ibnu Miskawaih, Pemikiran Psikologi, Psikologi Islam

Pendahuluan

Sesungguhnya  banyak  dari lebih tertarik kepada konsep pemikiran
kalangan muslim lainya yang memiliki psikologi Ibnu Miskawaih, banyak
pemikiran psikologi, akan tetapi peneliti karya-karya Ibnu Miskawaih yang

12



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

berhubungan dengan pemikiran
psikologi. Karya Ibnu Miskawaih yang
terkenal diantaranya tentang akhlak
(karakter), tentang jiwa dan perilaku
manusia didasari atas 3 (tiga) macam
daya, yaitu daya berafsu, daya berani dan
daya berpikir/akal (Ibnu Miskaih, 1998).
Ketiga daya ini bila dikombinasikan satu
dengan yang lain akan mucul perilaku
kebajikan dan perilaku kejahatan (lbnu
Miskaih, 1998). Pentingnya kajian
konsep psikologi Ibnu Miskawaih ini
untuk Era sekarang yang hanya
mengarah pada Psikologi barat saja.
Pada bagian ini  peneliti
mencamtumkan berbagai hasil penelitian
terdahulu  terkait dengan konsep
pemikiran psikologi Ibnu Miskawaih
diantaranya, 1) Menunjukkan pemikiran
etika Ibnu Miskawaih didasarkan pada
pandangan tentang jiwa manusia.
Tempat dimana seseorang pertama kali
mengenal jiwanya dengan
menyucikannya dari penyakit hati, dusta,
dengki dan cinta berlebihan terhadap
dunia. Penyakit hati dan penyucian jiwa
bisa dicapai dengan belajar untuk
selalu banyak beramal, menjauhi teman-
teman yang serakah, hidup sederhana,
belajar tentang agama dan mawas diri
(Mujtahid et al, 2024). 2). Sikap

moderasi apabila diimplementasikan

secara khusus bagi individu akan
menjadikan pribadi yang moderat
terhadap nilai-nilai sosial, mental dan
spiritual (Rifyal N, et al, 2023). 3)
Seseorang harus membersihkan jiwanya
terlebih dahulu sehingga akhlak yang
baik akan dengan mudah untuk tertanam
dalam diri (Mohammad Romli, 2022). 4)
Pentingnya pendidikan dan lingkungan
hidup bagi manusia untuk memfasilitasi
proses perkembangan moral sehingga
dibutuhkan syariat, ajaran adat istiadat,
dan nasehat mengenai tata krama
(Ahmad Saka, 2020). 5) Moralitas dapat
menjelma menjadi  fitrah manusia
dengan melakukan latihan terus menerus
sampai ia menjadi diri yang baik
melahirkan akhlak yang baik (Indo
Santalia, 2023). 6) akhlak dapat
dijadikan  fitrah manusia dengan
melakukan latihan-latihan yang terus
menerus hingga menjadi sifat diri yang
melahirkan akhlak yang baik (Nizar N et
al, 2017). 7) Konsep karakter Ibnu
Miskawaih menekankan aspek kejiwaan
dan agama untuk meningkatkan kualitas
karakter seseorang (Azizah N, 2019). 8)
Seseorang harus membersihkan jiwanya
terlebih dahulu sehingga akhlak yang
baik akan dengan mudah untuk tertanam
dalam diri (Ramli & Zamzami, 2022). 9)
Ibnu Miskawaih yang menekankan
pembentukan akhlak dengan cara

pembiasaan, peniruan, peniruan terus

Vol. XX, No. XX, Tahun 13



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

menerus, dan latihan, sesuai dengan
kurikulum yang ada di Indonesia saat ini
(Farida&Makbul, 2023). 10) Penelitian
dari (Wardati, 2019) bahwa (1) Hakikat
pendidikan akhlaq bagi anak menurut
Ibnu Miskawaih adalah pendidikan yang
menitik beratkan pada mengarahkan
tingkah laku manusia untuk berbuat baik
berdasarkan agama dan psikologi
sehingga menimbulkan kesadaran yang
secara spontan mendorong untuk berbuat
baik dan menjadi seorang yang akhlak.
manusia  yang berakhlak  mulia,
mencapai kesempurnaan sebagai
manusia, dan mencapai hakikat dan
kesempurnaan (al-sa’adah). (2) Materi
pendidikan akhlag anak menurut lbnu
Miskawaih merupakan pendidikan yang
hakiki bagi kebutuhan jiwa dan raga
serta hubungan antar manusia. Untuk
mencapai tujuan tersebut diperlukan
metode pendidikan seperti metode alam,
pendampingan,
hukuman dan (3) Pendidikan akhlag
yang dirumuskan Ibnu Miskawaih juga

pembiasaan, dan

relevan dengan pendidikan sekolah dasar
Islam untuk memperbaiki perilaku siswa
yang tidak sejalan. nilai-nilai yang ada
dalam kehidupan sehari-hari serta
membangun manusia yang berakhlak
mulia (insan kamil).

Bagi penulis sangat penting
mengangkat tema penelitian ini, dengan

judul konsep pemikiran psikologi lbnu

Miskawaih. Penelitian ini bertujuan
ingin mengupas seperti apa pemikiran
psikologi Ibnu Miskawaih serta apa saja
perkara yang berkaitan dengan konsep
psikologi Ibnu Miskawaih, penelitian ini
diharapkan dapat bermanfaat ilmu
pengetahuan, khususnya bidang
pemikiran psikologi Ibnu Miskawaih.
Metode Penelitian

Penelitian ini fokus pada kajian-
kajian  pemikiran  psikologi  lbnu
Miskawaih yang bersumber dari buku-
buku atau kitab-kitab terjemahan
Indonesia Ibnu  Miskawaih  khusus
membahas tentang akhlak manusia
dengan mengambil referensi ilmiah yang
berkaitan dengan kajian pemikiran
psikologi 1bnu Miskawaih. Menurut
Sugiyono studi kepustakaan berkaitan
dengan kajian teoritis dan referensi lain
yang berkaitan dengan nilai, budaya dan
norma yang berkembang pada situasi
sosial yang diteliti (Anri Saputra et al,
2019). Selain itu studi kepustakaan
sangat penting dalam melakukan
penelitian, hal ini dikarenakan penelitian
tidak akan lepas dari literatur-literatur
lImiah.

Teknik analisis data  yang
digunakan dalam penelitian kepustakaan
ini adalah content analysis. Dalam
analisis isi peneliti akan melakukan
proses  memilih,  membandingkan,
menggabungkan, memilah berbagai

Vol. XX, No. XX, Tahun 14



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

pengertian, hingga ditemukan yang
relevan (Ainul Azizah & B. Purwoko,
2017) Analisis isi digunakan untuk
mendapatkan inferensi yang valid dan
dapat diteliti ulang  berdasarkan
konteksnya (Ahmad, 2018).
Hasil
1. Jiwa dan Daya-daya jiwa

Ibnu Miskawaih membahas jiwa
dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran
filsafat Yunani (Safii, 2014). Ibnu
Miskawaih berpendapat bahwasanya
didalam diri manusia terdapat dua unsur,
yaitu unsur tubuh (al-Jasad), dan unsur
jiwa (al-Nafs). Tetapi walaupun tubuh
dan jiwa terdapat dalam wadah yang
sama, ada perbedaan yang bersifat
esensial dan subtansial diantara tubuh
dan jiwa (Safii, 2014).
merupakan substansi sederhana yang
tidak dapat diindera, bukanlah fisik,

Jadi jiwa

bukan bagian dari fisik, dan bukan pula
sesuatu kondisi fisik (lbnu Miskaih,
1998). jiwa berasal dari substansi yang
lebih tinggi, lebih mulia dan lebih utama
dari segala sesuatu yang bersifat fisik di
dunia (mengutamakan tentang jiwa dari
pada yang lainya) (Ibnu Miskaih, 1998).

Ibnu Miskawaih berpendapat jiwa
itu satu subtsansi tapi memiliki 3
daya/fakultas, dan 3 daya ini bagian dari
jiwa (Ibnu Miskaih, 1998). Pertama (al-
guwwah al-natiqoh) daya yang berkaitan

dengan berpikir, melihat, dan

mempertimbangkan  realitas  segala
sesuatu. Kedua (al-quwwah al-
ghodhobiyyah) daya nafsu yang
terungkapkan dalam marah, berani, ingin
berkuasa, ingin penghargaan diri dan
menginginkan macam-macam
penghormatan. Ketiga (al-quwwah al-
bahimiyyah) daya nafsu syahwat yaitu
keinginan terhadap kenikmatan seperti
makan, seks dan  kenikmatan-
kenikmatan yang lainya yang dirasakan
panca indra (lbnu Miskaih, 1998).
Ketiga daya ini menurut Ibnu Miskawaih
memiliki tingkatan, dari yang paling
rendah adalah daya nafsu syahwat organ
tubuh yang digunakanya adalah hati,
tingkatan selanjutnya daya
emosi/amarah  organ  tubuh  yang
digunakanya adalah jantung tingkatan
yang paling atas (fakutas raja) yaitu daya
berpikir, organ tubuh yang digunakanya
adalah otak sebab daya berpikir bisa
mengendalikan 2 daya dibawahnya
(Ibnu Miskaih, 1998).

Menurut Ibnu Miskawaih hakikat
jiwa manusia dan kemampuannya, yang
la kategorikan menjadi tiga kekuatan
utama: rasional (al-quwwah al-natigoh),
mudah  marah  (al-quwwah  al-
ghodhobiyyah), dan nafsu (al-quwwah
al-bahimiyyah). Klasifikasi ini
menggarisbawahi keyakinannya bahwa
perilaku manusia dipengaruhi oleh
keseimbangan di antara kekuatan-

Vol. XX, No. XX, Tahun 15



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

kekuatan ketiga daya ini, yang dapat
mengarah pada tindakan moral atau tidak
bermoral tergantung pada pengaturan
dan keselarasannya (Nurul & Kirana,
2005).

Menurut Ibnu Miskawaih ketiga
daya jiwa sangat terkait erat dengan
moral atau ajaran etika (akhlak). la
berpendapat bahwa moralitas bukan
sekadar seperangkat aturan, tetapi
kondisi mental yang memaksa individu
untuk bertindak secara spontan dan
konsisten sesuai dengan moral baik atau
buruk (Novalia, 2023). Perkembangan
moral berakar pada hakikat jiwa, hakikat
jiwa harus dipupuk melalui pendekatan
pendidikan yang menumbuhkan
kebajikan intrinsik dan meningkatkan
kesejahteraan psikologi (Bakri, 2018).
Pendekatan Ibnu Miskawaih
menekankan pentingnya pendidikan
moral, yang menurutnya harus dimulai
sejak dini, untuk menumbuhkan karakter
baik melalui pengetahuan dan praktik
(Riami et al, 2021).

2. Makna Karakter (Khulug) dan
Tingkahlaku Manusia

Karakter (khulug) adalah suatu keadaan
jiwa. Keadaan ini menyebabkan jiwa
bertindak tanpa dipikir atau
dipertimbangkan secara mendalam (lbnu
Miskawaih, 1998). Ada dua jenis
keadaan yang menyebabkan jiwa

seseorang bertindak. Yang pertama

karakter yang bersifat alamiah (tidak
bisa diubah), jika seseorang memiliki
karakter alamiah, maka ia tidak akan
kehilangan karakter tersebut. Yang
kedua karakter yang tercipta melalui
kebiasaan dan latihan, keadaan jiwa ini
menjadi karakter karena tindakan jiwa
terlebih dahulu dipertimbangkan dan
dipikirkan, kemudian diperaktekan terus
menerus hingga menjadi karakter. 1bnu
Miskawaih mendukung pendapat ke dua
bahwa karakter bisa dirubah dan
menolak pendapat pertama, karena
menyebabkan tidak berlakunya daya
pikir dan menjadikan segala bentuk
pendidikan dan bimbingan seakan-akan
tidak berguna (Ibnu Miskawaih, 1998).

Menurut Ibnu Miskawaih, akhlak
bukan hanya sekadar perilaku, tetapi
juga mencakup dimensi moral yang lebih
dalam, yang berkaitan dengan jiwa dan
karakter individu (Ramli&Della, 2022).
Ibnu Miskawaih menganggap
pendidikan karakter sangat penting,
dengan tujuan mencetak tingkah laku
manusia yang baik dan terpuji sesuai
dengan  subtansi/fitrahnya  sebagai
berakal.  Kedua

mengangkat manusia dari derajat yang

manusia  yang

tercela, yang tentunya dikutuk oleh
Allah, dan menurut (Ibnu Miskawaih,
1998)  dasar

pembentukan

pendidikan  untuk
(khuluq)
seseorang melalui dua perkara vyaitu

Vol. XX, No. XX, Tahun 16

karakter



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

syariat agama dan ilmu jiwa (pembinaan
karakter). Dalam menyusun tatanan
moral syariat agama dan ilmu jiwa
(pembinaan karakter) bisa tercapai
dengan melalui didikan atau bimbingan
dari orang tua atau lingkungan sampai
terbiasa dengan perilaku moral yang
terpuji, sekaligus yang mempersiapkan
diri untuk  menerima  kearifan,
mengupayakan kebajikan dan mencapai
kebahagiaan melalui  berpikir dan
penalaran yang akurat. Materinya
dengan menerapkan 3 (tiga) hal-hal yang
wajib  diberlakukan, ialah sebagai
berikut; 1) Hal-hal yang wajib bagi
kebutuhan tubuh manusia seperti sholat
dan puasa; 2) Hal-hal yang wajib bagi
jiwa, pembahasan tentang akidah yang
benar, tagwa, meng-Esa kan Allah
dengan segala kebesarannya serta
memotivasi untuk senang terhadap ilmu
pengetahuan; 3) Hal-hal yang wajib bagi
hubunganya dengan sesama manusia
seperti menjauhkan sifat-sifat tercela dan
mengamalkan  sifat  terpuji, ilmu
muamalat, perkawinan, saling
menasehati dan sebagainya.
3. Metode Membentuk Perilaku

Ibnu Miskawaih menjelaskan cara-
cara menjaga kesehatan jiwa, yaitu; 1)
bergaul dengan orang-orang yang baik;
2) Senangtiasa melakukan penalaran dan
perenungan melalui ilmu pendidikan; 3)

Harus memahami pentingnya menjaga

jiwa berarti menjaga nikmat yang mulia
dan terhormat; 4) Mengendalikan daya
syahwat dan daya emosi dengan cara
mengingat dari dampaknya; 5) Melihat
aib diri sendiri dengan cara meminta
menilaian orang lain; 7) menjauhkan diri
dari  membicarakan hidup kejelekan
orang lain (lbnu Miskawaih, 1998).
Ibnu  Miskawaih  berpendapat
faktor-faktor yang berkaitan dengan
perilaku manusia terbagi menjadi dua
bagian: kebaikan dan kejelekan, manusia
yang menfokuskan dirinya pada tujuan
terciptanya hingga ia mencapainya. lbnu
Miskawaih menyebut manusia baik dan
bahagia. Adapun manusia yang
sebaliknya Ibnu Miskawaih menyebut
manusia yang keji dan sengsara (lbnu
Miskawaih, 1998).

berpendapat manusia bisa fokus pada

Ibnu Miskawaih

tujuan terciptanya melalui berfikir,
berfikirnya manusia melalui akal, akal
mengetahui mana yang salah dan benar
melalui  ilmu  pengetahuan  yang
dipelajarinya melalui indera (lbnu
Miskawaih, 1998). Ibnu Miskawaih
berpendapat  setiap orang  yang
pemikiranya lebih tepat dan benar,
pilihanya akan lebih baik. Dengan
demikian  kesempurnaanya  sebagi
manusia lebih besar. Jika pemikiran
seseorang kurang sempurna maka ia
akan cenderung melakukan keburukan
akibat dikuasai oleh daya nafsu syahwat

Vol. XX, No. XX, Tahun 17



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

dan  daya
Miskawaih, 1998).
Ibnu  Miskawaih  menjelaskan

emosi/amarah  (lbnu

konsep memulai pendidikan karakter
pada anak-anak atau kata lain tingkatan
anak-anak sudah bisa menerima
perbaikan  karakter  ketika  mulai
berkembangnya daya pikir ditandai
dengan adanya rasa malu yang berarti
bahwa ia mulai berpikir untuk
mengetahui  keburukan, ketika anak
sudah memiliki rasa malu, maka jiwa
seperti ini siap menerima pendidikan
(Tbnu  Miskawaih, 1998). Adapun
tahapan-tahapan yang harus dimulai
ketika mendidik. Yaitu sebagai berikut;
1) Ajari anak mencintai kemuliaan,
terutama yang dari agama sampai dia
terbiasa dengan gambaran itu; 2) Pujilah
dihadapanya bila tampak dari dirinya
perilaku yang baik. Sebaliknya buat agar
dia risih terhadap sesuatu yang tercela,
yang muncul dari dirinya; 3) Berpakaian,
berikan aturan-atauran mana yang cocok
untuk dipakai dan mana yang tidak
cocok; 4) Jauhkan dia bergaul dengan
orang-orang Yyang bisa berperilaku
buruk; 5)

(menghafalkan tradisi-tradisi yang baik,

Membimbingnya

menceritakan  sesuatu  yang  bisa
membuatnya terbiasa melakukan moral
terpuji (Ibnu Miskawaih, 1998).

Ibnu Miskawaih memberikan cara

khusus untuk orang tua ataupun guru

yang mendapati anak melakukan
perbuatan yang kurang baik. Hal yang
pertama yang dilakukan adalah tidak
mencela anak. Kedua, cukup menyendir
saja orang tua atau guru tidak boleh
mengatakan terus terang tentang
perilaku buruk anaknya, seakan akan
anak melakukanya tidak sengaja (ini
diperlukanbila anak menutup-nutupinya
atau bersikeras menyembunyikan dari
mata umum). Ketiga, orang tua ataupun
guru biasakanlah menasehati anak ketika
dia sendirian (tidak harus saat itu juga
dinasehati) cari waktu yang pas
menjelasanya. Jika terulang kembali,
tegur secara diam-diam, jelaskan
seberapa fatalnya kesalahan tersebut dan
peringatkan agar tidak mengulangi (1bnu
Miskawaih, 1998). Ibnu Miskawaih
mengutarakan pendapatnya 2 (dua)
manfaat yang bisa diraih dalam
mendidik, yaitu: bermanfaat bagi anak-
anak dan bermanfaat bagi orang dewasa.
Bagi anak kecil yang tumbuh dengan
didikan baik bisa menumbuhkan rasa
cinta pada kebajikan dan kemuliaan.
Sedangkan manfaat bagi orang dewasa
akan membawanya kederajat filsafat
yang tinggi sekaligus bisa memandunya
dekat kepada Allah (Ibnu Miskawaih,
1998).
PEMBAHASAN

Pembahasan terkait dari ke 3
(tiga) daya ini sangat erat hubungannya

Vol. XX, No. XX, Tahun 18



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

dengan perilaku, krakter, serta baik dan
buruknya kehidupan setiap manusia.
Pertama, Al-quwwah al-natigah,
mewakili  kapasitas rasional  jiwa.
Kekuatan ini memungkinkan individu
untuk terlibat dalam pemikiran Kritis,
ketajaman, dan penalaran moral.
Kemampuan rasional ini sangat penting
untuk pengambilan keputusan etis,
karena kemampuan ini membimbing
individu dalam membedakan yang benar
dari yang salah dan dalam mengejar
pengetahuan yang mengarah pada
pertumbuhan pribadi dan spiritual.
Pengembangan kekuatan ini sangat
penting dalam mencapai keunggulan
moral,  karena  kemampuan ini
mendorong pengembangan kebajikan
yang diperlukan untuk karakter yang
utuh. Kedua al-qguwwah al-bahimiyyah
berkaitan dengan aspek nafsu atau
keinginan jiwa. Kekuatan ini mencakup
berbagai keinginan dan kecenderungan
yang mendorong perilaku manusia,
termasuk mengejar kesenangan dan
kepuasan material. Ibn Miskawaih
mengakui bahwa meskipun keinginan ini
alami, keinginan tersebut harus diatur
oleh akal untuk mencegah kelebihan dan
kerusakan moral (Herningrum&Alfian,
2019). Keseimbangan antara akal dan
keinginan  sangat  penting  untuk
mencapai  kondisi  kehidupan yang

harmonis, di mana individu dapat

menikmati kesenangan duniawi tanpa
harus menanggung akibatnya yang
berpotensi merusak (Mohammad, 2023).
Ketiga al-quwwah al-ghadhabiyyah,
berkaitan dengan aspek emosional dan
agresif dari jiwa. Kekuatan ini dapat
terwujud sebagai kemarahan atau
ketegasan, yang jika tidak dikekang,
dapat menyebabkan tindakan yang
merugikan dan kegagalan moral. Ibn
Miskawaih berpendapat bahwa kekuatan
ini juga harus dipandu oleh akal untuk
memastikan bahwa kemarahan
diekspresikan  dengan tepat dan
konstruktif (Khoir&Fatmawati, 2022).
Kemampuan mengelola kekuatan ini
sangat penting bagi pengembangan
pribadi, karena memungkinkan individu
untuk menanggapi tantangan dan
ketidakadilan dengan cara yang sejalan
dengan prinsip-prinsip etika (Bakri,
2018). Dengan demikian, interaksi
antara akal budi, keinginan, dan amarah
membentuk  kerangka kerja yang
komprehensif untuk memahami perilaku
manusia dan tanggung jawab moral.
Adapun mengenai
karakter Ibnu Miskawaih memberikan
pengertian dengan akhlak sebagai
kondisi mental yang mendorong
seseorang untuk melakukan suatu
tindakan secara spontan dan konsisten.
Akhlak yang baik, teraktualisasi dalam
perilaku yang baik dan sebaliknya

Vol. XX, No. XX, Tahun 19



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

akhlak yang buruk, teraktualisasi dari
perilaku yang buruk pula (Ahmad&UlIfa,
2019) Menurut Ibnu Miskawaih, akhlak
adalah keadaan batin yang mengajak
seseorang melakukan perbuatan tanpa
berpikir panjang dan diperhitungkan.
Sehingga dapat dijadikan sebagai fitrah
manusia dan akibat dari perbuatan yang
telah dilakukan. menjadi pembenaran
diri yang dapat melahirkan khulug yang
baik (Miswar, 2020). Ibnu Miskawaih
mempunyai  konsep akhlak, yang
menyatakan kondisi jiwa manusia yang
mendorong untuk melakukan suatu
perbuatan tanpa pertimbangan dan
perhitungan terlebih dahulu
(Handal&Solehah, 2022). Menurut ibnu
Miskawaih akhlak baik bisa didapatkan
melalui latihan dan praktek (Reami et al,
2021).

Ibnu Miskawaih berpendapat
mendidik jiwa harus dimulai dengan
(membentuk) khulug/akhlak makan yang
baik, pertama-tama harus ditegaskan
bahwa tujuan makan adalah demi
kesehatan, bukan demi kenikmatan
semata-mata. Makanan harus dianggap
obat yang bisa memyembuhkan rasa
lapar dan kelangsungan kehidupan,
demikian pula halnya makanan, yang
tidak sepantasnya dimakan kecuali
sekedar menjaga kesehatan badan. Bila
hal ini sudah diyakininya, dengan

sendirinya dia akan memandang rendah

nilai makanan yang iasa di agungkan
oleh orang-orang yang rakus. Dengan
demikian, dia kan merasa puas dengan
makan sekadarnya. Selain itu ajarkan
anak membiasakan memberi orang lain
makanan walaupun yang disukainya, hal
ini bisa mendorong anak menahan hawa
nafsunya (Ibnu Miskawaih, 1998). 1bnu
Miskawaih juga enjelaskan makanan-
makanan yang dilarang untuk anak-anak,
antara lain: memberikan anak-anak
makanan berat diwaktu malam, sebab
kalau diwaktu siang, anak menjadi
ngantuk, malas dan otaknya menjadi
lamban. Anak anak harus diajuhkan dari
makanan manis-manis. Jangan sampai
anak-anak melakukan sesuatu dengan
sembunyi-sembunyi, sebab bisa
dipastikan perbuatanya buruk. Biasakan
anak-anak untuk sering berjalan,
bergerak dan olah raga. Jangan biasakan
sebaliknya. Jangan sering menakut-
nakuti anak kecil, tapi berilah dia
semangat. Beri mereka hadiah kalau
mereka berbuat baik, agar anak tidak
meminta-minta pada temanya (lbnu
Miskawaih, 1998).

Konsep mengenai jiwa
dan akhlak menurut Ibnu Miskawaih,
hampir sama dengan konsep jiwa
menurut  Al-Ghozali, menurut Al-
Ghozali jiwa berkait erat dengan
pandangannya  tentang  moralitas,

pengetahuan, dan hubungan antara
Vol. XX, No. XX, Tahun 20



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

individu dan yang ilahi, Al-Ghazali
mengkategorikan jiwa menjadi tiga
tahap yang berbeda: nafs al-ammarah
(iwa yang memerintah), nafs al-
lawwamah (jiwa yang mencela diri
sendiri), dan nafs al-mutmainah (jiwa
yang tenang) (Abdallah&Coyle, 2018).
Nafs al-ammarah mewakili
kecenderungan jiwa terhadap kejahatan
dan keinginan dasar, yang sering Kkali
menjauhkan individu dari kebenaran
moral (Abdallah&Coyle, 2018). Nafs al-
lawwamah Jiwa yang mencela diri
sendiri, di sisi lain, mewujudkan
kesadaran kritis atas tindakan seseorang,
yang mendorong individu untuk
merenungkan kegagalan moral mereka
dan berusaha untuk perbaikan. Tahap ini
sangat penting untuk pengembangan
pribadi, karena menumbuhkan rasa
tanggung jawab dan keinginan untuk
bertobat  (Abdallah&Coyle, 2018).
Terakhir, Nafs

menandakan keadaan pemenuhan dan

al-mutmainah

ketenangan spiritual, di mana individu
mencapai harmoni dengan diri batin
mereka dan hubungan yang mendalam
dengan Tuhan (Abdallah&Coyle, 2018).

Sedangkan
khulug/akhlak Ibnu Miskawaih dan Al-

Ghozali memberikan pengertian akhlak

mengenai

sebagai kondisi mental yang mendorong
seseorang untuk melakukan suatu

tindakan secara spontan dan konsisten.

Akhlak yang baik, teraktualisasi dalam
perilaku yang baik dan sebaliknya
akhlak yang buruk, teraktualisasi dari
perilaku yang buruk pula
(Abdallah&Coyle, 2018). Kesimpulan
jiwa menurut Ibnu Miskawaih dan Al-
Ghozali sama-sama memiliki tiga
potensi (daya) yang bisa mempengaruhi
perilaku atau kepribadian manusia. Al-
Ghazali

memelihara jiwa melalui perilaku etis

menekankan pentingnya
dan praktik spiritual. la berpendapat
bahwa pengembangan kebajikan sangat
penting untuk peningkatan  jiwa,
menganjurkan kehidupan kesalehan,
disiplin diri, dan kepatuhan terhadap
ajaran Islam (Abbas, 2023). Sedangkan
menururt Ibnu Miskawaih yang bisa
menyelamatkan manusia agar
berperilaku  sholenh  sesuai ajaran
kebaikan adalah daya berpikir (al-
guwwah al-natigoh).

Kesimpulan

Ada tiga point kesimpulan disini
1. Penggambaran Ibnu Miskawaih
tentang tiga kekuatan jiwa: 1). daya
berfikir (Al-guwwah al-natigah), 2).
daya emosi (Al-quwwah al-
ghadhobiyyah) dan 3). daya nafsu (Al-
quwwah al-bahimiyyah) memberikan
pemahaman mendasar tentang sifat dan
etika manusia dalam tradisi filsafat

Islam. Setiap potensi tiga daya jiwa ini

Vol. XX, No. XX, Tahun 21



M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

memainkan peran penting dalam
membentuk karakter dan membimbing
perilaku moral, menekankan pentingnya
keseimbangan dan pengaturan dalam
mencapai pemenuhan pribadi dalam
konsep psikologi Ibnu Miskawaih. 2.
(khuluk)
Miskawaih adalah hasil dari interaksi

Karakter menurut  1bnu
antara faktor bawaan dan pendidikan. la
menekankan pentingnya pendidikan
karakter yang sistematis dan
berkelanjutan untuk membentuk
individu yang berakhlak mulia dan
mampu menghadapi tantangan
kehidupan dengan bijaksana. 3. lbnu
Miskawaih menekankan pentingnya
pendidikan akhlak dalam membentuk

karakter individu. la percaya bahwa

pendidikan akhlak harus dimulai sejak
dini dan melibatkan proses yang
sistematis, di mana individu diajarkan
untuk mengembangkan kebiasaan baik

melalui latihan yang berulang.

Penelitian ini  munkin tidak
mencangkup semua perspektif dalam
konsep psikologi Ibnu Miskawaih.
Keterbatasan dalam materi maupun
pemahaman klasik serta konteks historis
dan budaya pada masa ke masa dapat
mempengaruhi konsep psikologi lbnu
Miskawaih. Selain itu, keterbatasan dari
literatur pendukung dan metodologi
terbatas. Disamping itu adanya bias
peneliti  juga bisa mempengaruhi
interpretasi  data, sehingga  hasil

penelitian harus dievaluasi kembal

Daftar Pustaka

Ahmad Saka Falwa Guna. (2020) Pemikiran Ibnu Miskaih (Relegius-Rasional) Tentang
Pendidikan Dan Relevansinya Dengan Era Modern, Jurnal PAI raden Fatah. Vol. 2,
No. 3: 230-244.

Ahmad Wahyu HidayatUlfa Kesuma' '(2019). Analisis Filosufis Pemikiran Ibnu
Miskawaih (Sketsa Biografi, Konsep Pemikiran Pendidikan, Dan Relevansinya Di
Era Modern).

Abbas, N. (2023). Eskatologi dalam Filsafat Islam dari sudut pandang al-ghazali. Amorti:
Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 183-191.
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i4.218.

Abdallah Rohtman, A. Coyle. (2018). Toward a Franmework for Islamic Psychology and
Psychotherapy: An Islamaic Model of the Soul, Journal of Religion and Health.
Ainul Azizah and B. Purwoko. (2017). Studi Kepustakaan Mengenai Landasan Teori Dan

Praktik Konseling Naratif, Jurnal BK UNESA 4, no. 1: 1-8.

Azizah. (2017). Pendidika akhlak Ibnu Miskawaih Konsep dan Urgensinya dalam
Pengembangan karakter di Indonesia. Jurnal PROGRESS: Wahana Kreativitas dan
Intelektualitas 5(2) 177

Vol. XX, No. XX, Tahun 22


https://scite.ai/authors/ahmad-wahyu-hidayat-68L0OX
https://scite.ai/authors/ulfa-kesuma-9Op4Ob
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i4.218

M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

Bakri, S. (2018). Pemikiran filsafat manusia Ibnu Miskawaih: telaah kritis atas kitab
tahdzib alakhlag. Al-a Raf Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 15(1), 147.
https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102

Farida N, Makbul M. (2023). Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih. HAWARI : Jurnal
Pendidikan Agama dan Keagamaan Islam 4(1) 30-36.

Herningrum, I. dan Alfian, M. (2019). Pendidikan akhlak ibnu maskawaih. Islamika
Jurnal lImu-1imu Keislaman, 19(01), 46-57.
https://doi.org/10.32939/islamika.v19i01.396

Handal Pratama Putra, Solihah Hayeesama-ae. (2022). Ibnu Miskawaih: Philosophical
Thoughts On Moral Education And Its Relevance To Contemporary Islamic
Education, Potensia: Jurnal Pendidikan Islam. Vol 8, No 1.

Ibnu Miskawaih. (1998). Menuju Kesempurnaan Akhlak, Bandung: Mizan Anggota
IKAPI.

Indo Santalia. (2023). PEMIKIRAN ETIKA IBNU MISKAWAIH, Living Islam: Journal
of Islamic Discourses — ISSN: 2621-6582 (p); 2621-6590 (e). Vol. 6, No. 1 him. 89-
99, doi: https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863

Jumal Ahmad. (2018). Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis), Reseacrh Gate
Publication 5, no. 9 :1-20, https://doi.org/10.13140/RG.2.2.12201.08804

Khair, N. dan Fatmawati, K. (2022). Psikologi islam ibn miskawaih dalam rehabilitasi
penyakit mental manusia. Islamika Inside Jurnal Keislaman Dan Humaniora, 8(2),
151-177. https://doi.org/10.35719/islamikainside.v8i2.154

Miswar Miswar. (2020). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih. Al-Fikru:
Jurnal llmiah Vol. 14 No. 1.

Mohammad. (2023). Pemikiran etika ibnu miskawaih. Living Islam Journal of Islamic
Discourses, 6(1). https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863

Mohammad Ramli, Della Noer. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih
(Studi Kitab Tahdzibul Al-Akhlak), Jurnal Sustainable, Volume 5 Nomor 2, 208 -
220 E-ISSN: 2655-0695 DOI: https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669

Mujtahid M, Ali Hasan, Dini S, Achmad khudori S, Hafidz S. (2024). Implementation of
ibn Miskawaih's Ethical Thought on Self-Meaning in the Social Environment |,
RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 40-52.
https://doi.org/10.35961/rsd.v5i1.1067

Nizar N, Barsihannor B, Amri M. (2017). Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih, Kuriositas:
Media komunikasi sosial dan keagamaan 10(1) 49-59

Nurul Khair, Kirana Fatmawati. (2005). Psikologi Islam Ibn Miskawaih Dalam
Rehabilitasi Penyakit Mental Manusia, Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press,
Vol 8 no 2.

Novalia, R. (2023). Moderasi Kepribadian Dalam Perspektif Psikologi Islam: Kajian
Terhadap Karya dan Ajaran Ibnu Miskawaih. Ishlah Jurnal llmu Ushuluddin Adab
Dan Dakwah, 5(2), 321-336. https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250

Rifyal N, Titin K, Wulansari V. (2023). Onality Moderation in the Perspective of Islamic
Psychology: A Study of the Works and Teachings of 1bn Miskawaih, Ishlah: Jurnal
IImu Ushuluddin, Adab dan Dakwah Vol. 5 No. 2.

Ramli M, Zamzami D. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih, Sustainable
Jurnal Kajian Mutu Pendidikan 5(2) 208-220.

Riami Riami, Devy Habibi Muhammad, Ari Susandi. (2021). Penanaman Pendidikan
Akhlak pada Anak Usia Dini Menurut Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzibul
Akhlak, Falasifa: Jurnal Studi Keislaman. Vol 12 no 2.

Safii. (2014). Ibnu Miskawaih Filsafat al-Nafs dan al-Akhlak, Jurnal Teologi, Vol. 25,
No 1, 4-5.

Vol. XX, No. XX, Tahun 23


https://doi.org/10.32939/islamika.v19i01.396
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/potensia/issue/view/1062
https://doi.org/10.35719/islamikainside.v8i2.154
https://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/alfikru/issue/view/5
https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863
https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669
https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250

M. Burhanuddin Robbani*, Achmad Khudori Soleh?

Wardati A. (2019). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK ANAK USIA SEKOLAH
DASAR MENURUT IBNU MISKAWAIH (Telaah Kitab Tahdzib al-Akhlaq)”.
DARRIS: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah 2(2) 64-77.

Vol. XX, No. XX, Tahun 24



