
M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

12 

 

Empatheia: Jurnal Psikologi  

ISSN :….. 

DOI :…….. 

 

 

Psychological Thoughts Of Ibnu Miskawaih 
 

Pemikiran Psikologi Ibnu Miskawaih 

M. Burhanuddin Robbani1 Achmad Khudori Soleh2 
1230401220004@student.uin-malang.ac.id, Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang 
2khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang 

Abstract 

Based on the research findings, it can be concluded that students in class XI of MA Darul 

Ulum Banyuanyar have a moderate level of self-adjustment, with a percentage of 63.8%. 

This indicates that most students are able to adapt to the pesantren environment, although 

there is still room for improvement. The students' academic hardiness level is also in the 

moderate category with a percentage of 67.4%, suggesting they have fairly good academic 

resilience in dealing with academic pressure. A significant correlation was found between 

self-adjustment and academic hardiness, with a correlation value of 0.338. This indicates 

that the better a student's self-adjustment, the higher their academic hardiness. These 

results suggest that a student's ability to adapt to the pesantren environment plays an 

important role in increasing their academic resilience. Students who can adapt well tend 

to be better able to cope with academic pressure and have high motivation to learn. 

Keywords:  Ibn Miskawayh, Islamic Psychology, Psychological Thought 

Abstrak 

Pemahaman terhadap konsep psikologi Ibnu Miskawaih memiliki implikasi signifikan 

bagi perkembangan psikologi Islam di masa depan. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji konsep psikologi Ibnu Miskawaih melalui metode kualitatif studi pustaka. Hasil 

analisis menunjukkan bahwa konsep psikologi Ibnu Miskawaih didasarkan pada tiga 

elemen utama: penggambaran tiga kekuatan jiwa, konsep karakter (khuluq), dan 

pentingnya pendidikan akhlak. Tiga kekuatan jiwa meliputi daya berpikir (al-quwwah al-

natiqah), daya emosi (al-quwwah al-ghadabiyyah), dan daya nafsu (al-quwwah al-

bahimiyyah), yang berinteraksi untuk membentuk perilaku. Karakter (khuluq) dipandang 

sebagai hasil interaksi antara faktor bawaan dan pendidikan, yang menekankan 

pentingnya pembentukan individu berakhlak mulia. Ia juga meyakini bahwa pendidikan 

akhlak harus dimulai sejak dini dan dilakukan secara sistematis melalui latihan berulang. 

Kesimpulannya, pemikiran Ibnu Miskawaih menawarkan kerangka kerja holistik untuk 

memahami jiwa manusia dan pentingnya pembentukan karakter yang berkesinambungan. 

Kata kunci : Ibnu Miskawaih, Pemikiran Psikologi, Psikologi Islam

Pendahuluan 

Sesungguhnya banyak dari 

kalangan muslim lainya yang memiliki 

pemikiran psikologi, akan tetapi peneliti  

 

 

lebih tertarik kepada konsep pemikiran 

psikologi Ibnu Miskawaih, banyak 

karya-karya Ibnu Miskawaih yang  



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    13 

 

 

 

berhubungan dengan pemikiran 

psikologi. Karya Ibnu Miskawaih yang 

terkenal diantaranya tentang akhlak 

(karakter), tentang jiwa dan perilaku 

manusia didasari atas 3 (tiga) macam 

daya, yaitu daya berafsu, daya berani dan 

daya berpikir/akal (Ibnu Miskaih, 1998). 

Ketiga daya ini bila dikombinasikan satu 

dengan yang lain akan mucul perilaku 

kebajikan dan perilaku kejahatan (Ibnu 

Miskaih, 1998). Pentingnya kajian 

konsep psikologi Ibnu Miskawaih ini 

untuk Era sekarang yang hanya 

mengarah pada Psikologi barat saja. 

Pada bagian ini peneliti 

mencamtumkan berbagai hasil penelitian 

terdahulu terkait dengan konsep 

pemikiran psikologi Ibnu Miskawaih 

diantaranya, 1) Menunjukkan pemikiran 

etika Ibnu Miskawaih didasarkan pada 

pandangan tentang jiwa manusia. 

Tempat dimana seseorang pertama kali 

mengenal jiwanya dengan 

menyucikannya dari penyakit hati, dusta, 

dengki dan cinta berlebihan terhadap 

dunia. Penyakit hati dan penyucian jiwa 

bisa dicapai dengan belajar untuk 

selalu  banyak beramal, menjauhi teman-

teman yang serakah, hidup sederhana, 

belajar tentang agama dan mawas diri 

(Mujtahid et al, 2024).  2). Sikap 

moderasi apabila diimplementasikan 

secara khusus bagi individu akan 

menjadikan pribadi yang moderat 

terhadap nilai-nilai sosial, mental dan 

spiritual (Rifyal N, et al, 2023). 3) 

Seseorang harus membersihkan jiwanya 

terlebih dahulu sehingga akhlak yang 

baik akan dengan mudah untuk tertanam 

dalam diri (Mohammad Romli, 2022). 4) 

Pentingnya pendidikan dan lingkungan 

hidup bagi manusia untuk memfasilitasi 

proses perkembangan moral sehingga 

dibutuhkan syariat, ajaran adat istiadat, 

dan nasehat mengenai tata krama 

(Ahmad Saka, 2020). 5) Moralitas dapat 

menjelma menjadi fitrah manusia 

dengan melakukan latihan terus menerus 

sampai ia menjadi diri yang baik 

melahirkan akhlak yang baik (Indo 

Santalia, 2023). 6) akhlak dapat 

dijadikan fitrah manusia dengan 

melakukan latihan-latihan yang terus 

menerus hingga menjadi sifat diri yang 

melahirkan akhlak yang baik (Nizar N et 

al, 2017). 7) Konsep karakter Ibnu 

Miskawaih menekankan aspek kejiwaan 

dan agama untuk meningkatkan kualitas 

karakter seseorang (Azizah N, 2019). 8) 

Seseorang harus membersihkan jiwanya 

terlebih dahulu sehingga akhlak yang 

baik akan dengan mudah untuk tertanam 

dalam diri (Ramli & Zamzami, 2022). 9) 

Ibnu Miskawaih yang menekankan 

pembentukan akhlak dengan cara 

pembiasaan, peniruan, peniruan terus 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    14 

 

menerus, dan latihan, sesuai dengan 

kurikulum yang ada di Indonesia saat ini 

(Farida&Makbul, 2023). 10) Penelitian 

dari (Wardati, 2019) bahwa (1) Hakikat 

pendidikan akhlaq bagi anak menurut 

Ibnu Miskawaih adalah pendidikan yang 

menitik beratkan pada mengarahkan 

tingkah laku manusia untuk berbuat baik 

berdasarkan agama dan psikologi 

sehingga menimbulkan kesadaran yang 

secara spontan mendorong untuk berbuat 

baik dan menjadi seorang yang akhlak. 

manusia yang berakhlak mulia, 

mencapai kesempurnaan sebagai 

manusia, dan mencapai hakikat dan 

kesempurnaan (al-sa’adah). (2) Materi 

pendidikan akhlaq anak menurut Ibnu 

Miskawaih merupakan pendidikan yang 

hakiki bagi kebutuhan jiwa dan raga 

serta hubungan antar manusia. Untuk 

mencapai tujuan tersebut diperlukan 

metode pendidikan seperti metode alam, 

pendampingan, pembiasaan, dan 

hukuman dan (3) Pendidikan akhlaq 

yang dirumuskan Ibnu Miskawaih juga 

relevan dengan pendidikan sekolah dasar 

Islam untuk memperbaiki perilaku siswa 

yang tidak sejalan. nilai-nilai yang ada 

dalam kehidupan sehari-hari serta 

membangun manusia yang berakhlak 

mulia (insan kamil).  

Bagi penulis sangat penting 

mengangkat tema penelitian ini, dengan 

judul konsep pemikiran psikologi Ibnu 

Miskawaih. Penelitian ini bertujuan 

ingin mengupas seperti apa pemikiran 

psikologi Ibnu Miskawaih serta apa saja 

perkara yang berkaitan dengan konsep 

psikologi Ibnu Miskawaih, penelitian ini 

diharapkan dapat bermanfaat ilmu 

pengetahuan, khususnya bidang 

pemikiran psikologi Ibnu Miskawaih. 

Metode Penelitian 

            Penelitian ini fokus pada kajian-

kajian pemikiran psikologi Ibnu 

Miskawaih yang bersumber dari buku-

buku atau kitab-kitab terjemahan 

Indonesia Ibnu Miskawaih khusus 

membahas tentang akhlak manusia 

dengan mengambil referensi ilmiah yang 

berkaitan dengan kajian pemikiran 

psikologi Ibnu Miskawaih. Menurut 

Sugiyono studi kepustakaan berkaitan 

dengan kajian teoritis dan referensi lain 

yang berkaitan dengan nilai, budaya dan 

norma yang berkembang pada situasi 

sosial yang diteliti (Anri Saputra et al, 

2019). Selain itu studi kepustakaan 

sangat penting dalam melakukan 

penelitian, hal ini dikarenakan penelitian 

tidak akan lepas dari literatur-literatur 

Ilmiah. 

Teknik analisis data yang 

digunakan dalam penelitian kepustakaan 

ini adalah content analysis. Dalam 

analisis isi peneliti akan melakukan 

proses memilih, membandingkan, 

menggabungkan, memilah berbagai 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    15 

 

pengertian, hingga ditemukan yang 

relevan (Ainul Azizah & B. Purwoko, 

2017)  Analisis isi digunakan untuk 

mendapatkan inferensi yang valid dan 

dapat diteliti ulang berdasarkan 

konteksnya (Ahmad, 2018).  

Hasil 

1. Jiwa dan Daya-daya jiwa  

Ibnu Miskawaih membahas jiwa 

dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran 

filsafat Yunani (Safii, 2014). Ibnu 

Miskawaih berpendapat bahwasanya 

didalam diri manusia terdapat dua unsur, 

yaitu unsur tubuh (al-Jasad), dan unsur 

jiwa (al-Nafs). Tetapi walaupun tubuh 

dan jiwa terdapat dalam wadah yang 

sama, ada perbedaan yang bersifat 

esensial dan subtansial diantara tubuh 

dan jiwa (Safii, 2014).  Jadi jiwa 

merupakan substansi sederhana yang 

tidak dapat diindera, bukanlah fisik, 

bukan bagian dari fisik, dan bukan pula 

sesuatu kondisi fisik (Ibnu Miskaih, 

1998). jiwa berasal dari substansi yang 

lebih tinggi, lebih mulia dan lebih utama 

dari segala sesuatu yang bersifat fisik di 

dunia (mengutamakan tentang jiwa dari 

pada yang lainya) (Ibnu Miskaih, 1998). 

Ibnu Miskawaih berpendapat jiwa 

itu satu subtsansi tapi memiliki 3 

daya/fakultas, dan 3 daya ini bagian dari 

jiwa (Ibnu Miskaih, 1998). Pertama (al-

quwwah al-natiqoh) daya yang berkaitan 

dengan berpikir, melihat, dan 

mempertimbangkan realitas segala 

sesuatu. Kedua (al-quwwah al-

ghodhobiyyah) daya nafsu yang 

terungkapkan dalam marah, berani, ingin 

berkuasa, ingin penghargaan diri dan 

menginginkan macam-macam 

penghormatan. Ketiga (al-quwwah al-

bahimiyyah) daya nafsu syahwat yaitu 

keinginan terhadap kenikmatan seperti 

makan, seks dan kenikmatan-

kenikmatan yang lainya yang dirasakan 

panca indra (Ibnu Miskaih, 1998). 

Ketiga daya ini menurut Ibnu Miskawaih 

memiliki tingkatan, dari yang paling 

rendah adalah daya nafsu syahwat organ 

tubuh yang digunakanya adalah hati, 

tingkatan selanjutnya daya 

emosi/amarah organ tubuh yang 

digunakanya adalah jantung tingkatan 

yang paling atas (fakutas raja) yaitu daya 

berpikir, organ tubuh yang digunakanya 

adalah otak sebab daya berpikir bisa 

mengendalikan 2 daya dibawahnya 

(Ibnu Miskaih, 1998). 

Menurut Ibnu Miskawaih hakikat 

jiwa manusia dan kemampuannya, yang 

ia kategorikan menjadi tiga kekuatan 

utama: rasional (al-quwwah al-natiqoh), 

mudah marah (al-quwwah al-

ghodhobiyyah), dan nafsu (al-quwwah 

al-bahimiyyah). Klasifikasi ini 

menggarisbawahi keyakinannya bahwa 

perilaku manusia dipengaruhi oleh 

keseimbangan di antara kekuatan-



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    16 

 

kekuatan ketiga daya ini, yang dapat 

mengarah pada tindakan moral atau tidak 

bermoral tergantung pada pengaturan 

dan keselarasannya (Nurul & Kirana, 

2005). 

Menurut Ibnu Miskawaih ketiga 

daya jiwa sangat terkait erat dengan 

moral atau ajaran etika (akhlak). Ia 

berpendapat bahwa moralitas bukan 

sekadar seperangkat aturan, tetapi 

kondisi mental yang memaksa individu 

untuk bertindak secara spontan dan 

konsisten sesuai dengan moral baik atau 

buruk (Novalia, 2023).  Perkembangan 

moral berakar pada hakikat jiwa, hakikat 

jiwa harus dipupuk melalui pendekatan 

pendidikan yang menumbuhkan 

kebajikan intrinsik dan meningkatkan 

kesejahteraan psikologi (Bakri, 2018). 

Pendekatan Ibnu Miskawaih 

menekankan pentingnya pendidikan 

moral, yang menurutnya harus dimulai 

sejak dini, untuk menumbuhkan karakter 

baik melalui pengetahuan dan praktik 

(Riami et al, 2021).    

2. Makna Karakter (Khuluq) dan 

Tingkahlaku Manusia 

Karakter (khuluq) adalah suatu keadaan 

jiwa. Keadaan ini menyebabkan jiwa 

bertindak tanpa dipikir atau 

dipertimbangkan secara mendalam (Ibnu 

Miskawaih, 1998). Ada dua jenis 

keadaan yang menyebabkan jiwa 

seseorang bertindak. Yang pertama 

karakter yang bersifat alamiah (tidak 

bisa diubah), jika seseorang memiliki 

karakter alamiah, maka ia tidak akan 

kehilangan karakter tersebut. Yang 

kedua karakter yang tercipta melalui 

kebiasaan dan latihan, keadaan jiwa ini 

menjadi karakter karena tindakan jiwa 

terlebih dahulu dipertimbangkan dan 

dipikirkan, kemudian diperaktekan terus 

menerus hingga menjadi karakter. Ibnu 

Miskawaih mendukung pendapat ke dua 

bahwa karakter bisa dirubah dan 

menolak pendapat pertama, karena 

menyebabkan tidak berlakunya daya 

pikir dan menjadikan segala bentuk 

pendidikan dan bimbingan seakan-akan 

tidak berguna (Ibnu Miskawaih, 1998). 

 Menurut Ibnu Miskawaih, akhlak 

bukan hanya sekadar perilaku, tetapi 

juga mencakup dimensi moral yang lebih 

dalam, yang berkaitan dengan jiwa dan 

karakter individu (Ramli&Della, 2022). 

Ibnu Miskawaih menganggap 

pendidikan karakter sangat penting, 

dengan tujuan mencetak tingkah laku 

manusia yang baik dan terpuji sesuai 

dengan subtansi/fitrahnya sebagai 

manusia yang berakal. Kedua 

mengangkat manusia dari derajat yang 

tercela, yang tentunya dikutuk oleh 

Allah, dan menurut (Ibnu Miskawaih, 

1998) dasar pendidikan untuk 

pembentukan karakter (khuluq) 

seseorang melalui dua perkara yaitu 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    17 

 

syariat agama dan ilmu jiwa (pembinaan 

karakter). Dalam menyusun tatanan 

moral syariat agama dan ilmu jiwa 

(pembinaan karakter) bisa tercapai 

dengan melalui didikan atau bimbingan 

dari orang tua atau lingkungan sampai 

terbiasa dengan perilaku moral yang 

terpuji, sekaligus yang mempersiapkan 

diri untuk menerima kearifan, 

mengupayakan kebajikan dan mencapai 

kebahagiaan melalui berpikir dan 

penalaran yang akurat. Materinya 

dengan menerapkan 3 (tiga) hal-hal yang 

wajib diberlakukan, ialah sebagai 

berikut; 1) Hal-hal yang wajib bagi 

kebutuhan tubuh manusia seperti sholat 

dan puasa; 2) Hal-hal yang wajib bagi 

jiwa, pembahasan tentang akidah yang 

benar, taqwa, meng-Esa kan Allah 

dengan segala kebesarannya serta 

memotivasi untuk senang terhadap ilmu 

pengetahuan; 3) Hal-hal yang wajib bagi 

hubunganya dengan sesama manusia 

seperti menjauhkan sifat-sifat tercela dan 

mengamalkan sifat terpuji, ilmu 

muamalat, perkawinan, saling 

menasehati dan sebagainya.  

3. Metode Membentuk Perilaku 

Ibnu Miskawaih menjelaskan cara-

cara menjaga kesehatan jiwa, yaitu; 1) 

bergaul dengan orang-orang yang baik; 

2) Senangtiasa melakukan penalaran dan 

perenungan melalui ilmu pendidikan; 3) 

Harus memahami pentingnya menjaga 

jiwa berarti menjaga nikmat yang mulia 

dan terhormat; 4) Mengendalikan daya 

syahwat dan daya emosi dengan cara 

mengingat dari dampaknya; 5) Melihat 

aib diri sendiri dengan cara meminta 

menilaian orang lain; 7) menjauhkan diri 

dari membicarakan hidup kejelekan 

orang lain  (Ibnu Miskawaih, 1998).  

Ibnu Miskawaih berpendapat 

faktor-faktor yang berkaitan dengan 

perilaku manusia terbagi menjadi dua 

bagian: kebaikan dan kejelekan, manusia 

yang menfokuskan dirinya pada tujuan 

terciptanya hingga ia mencapainya. Ibnu 

Miskawaih menyebut manusia baik dan 

bahagia. Adapun manusia yang 

sebaliknya Ibnu Miskawaih menyebut 

manusia yang keji dan sengsara (Ibnu 

Miskawaih, 1998).  Ibnu Miskawaih 

berpendapat manusia bisa fokus pada 

tujuan terciptanya melalui berfikir, 

berfikirnya manusia melalui akal, akal 

mengetahui mana yang salah dan benar 

melalui ilmu pengetahuan yang 

dipelajarinya melalui indera (Ibnu 

Miskawaih, 1998). Ibnu Miskawaih 

berpendapat setiap orang yang 

pemikiranya lebih tepat dan benar, 

pilihanya akan lebih baik. Dengan 

demikian kesempurnaanya sebagi 

manusia lebih besar. Jika pemikiran 

seseorang kurang sempurna maka ia 

akan cenderung melakukan keburukan 

akibat dikuasai oleh daya nafsu syahwat 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    18 

 

dan daya emosi/amarah (Ibnu 

Miskawaih, 1998).  

Ibnu Miskawaih menjelaskan 

konsep memulai pendidikan karakter 

pada anak-anak atau kata lain tingkatan 

anak-anak sudah bisa menerima 

perbaikan karakter ketika mulai 

berkembangnya daya pikir ditandai 

dengan adanya rasa malu yang berarti 

bahwa ia mulai berpikir untuk 

mengetahui keburukan, ketika anak 

sudah memiliki rasa malu, maka jiwa 

seperti ini siap menerima pendidikan 

(Ibnu Miskawaih, 1998). Adapun 

tahapan-tahapan yang harus dimulai 

ketika mendidik. Yaitu sebagai berikut; 

1) Ajari anak mencintai kemuliaan, 

terutama yang dari agama sampai dia 

terbiasa dengan gambaran itu; 2) Pujilah 

dihadapanya bila tampak dari dirinya 

perilaku yang baik. Sebaliknya buat agar 

dia risih terhadap sesuatu yang tercela, 

yang muncul dari dirinya; 3) Berpakaian, 

berikan aturan-atauran mana yang cocok 

untuk dipakai dan mana yang tidak 

cocok; 4) Jauhkan dia bergaul dengan 

orang-orang yang bisa berperilaku 

buruk; 5) Membimbingnya 

(menghafalkan tradisi-tradisi yang baik, 

menceritakan sesuatu yang bisa 

membuatnya terbiasa melakukan moral 

terpuji (Ibnu Miskawaih, 1998).  

Ibnu Miskawaih memberikan cara 

khusus untuk orang tua ataupun guru 

yang mendapati anak melakukan 

perbuatan yang kurang baik. Hal yang 

pertama yang dilakukan adalah tidak 

mencela anak. Kedua, cukup menyendir 

saja orang tua atau guru tidak boleh 

mengatakan terus terang tentang 

perilaku buruk anaknya, seakan akan 

anak melakukanya tidak sengaja (ini 

diperlukanbila anak menutup-nutupinya 

atau bersikeras menyembunyikan dari 

mata umum). Ketiga, orang tua ataupun 

guru biasakanlah menasehati anak ketika 

dia sendirian (tidak harus saat itu juga 

dinasehati) cari waktu yang pas 

menjelasanya. Jika terulang kembali, 

tegur secara diam-diam, jelaskan 

seberapa fatalnya kesalahan tersebut dan 

peringatkan agar tidak mengulangi (Ibnu 

Miskawaih, 1998). Ibnu Miskawaih 

mengutarakan pendapatnya 2 (dua) 

manfaat yang bisa diraih dalam 

mendidik, yaitu: bermanfaat bagi anak-

anak dan bermanfaat bagi orang dewasa. 

Bagi anak kecil yang tumbuh dengan 

didikan baik bisa menumbuhkan rasa 

cinta pada kebajikan dan kemuliaan. 

Sedangkan manfaat bagi orang dewasa 

akan membawanya kederajat filsafat 

yang tinggi sekaligus bisa memandunya 

dekat kepada Allah (Ibnu Miskawaih, 

1998).  

PEMBAHASAN 

Pembahasan terkait dari ke 3 

(tiga) daya ini sangat erat hubungannya 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    19 

 

dengan perilaku, krakter, serta baik dan 

buruknya kehidupan setiap manusia. 

Pertama, Al-quwwah al-natiqah, 

mewakili kapasitas rasional jiwa. 

Kekuatan ini memungkinkan individu 

untuk terlibat dalam pemikiran kritis, 

ketajaman, dan penalaran moral. 

Kemampuan rasional ini sangat penting 

untuk pengambilan keputusan etis, 

karena kemampuan ini membimbing 

individu dalam membedakan yang benar 

dari yang salah dan dalam mengejar 

pengetahuan yang mengarah pada 

pertumbuhan pribadi dan spiritual. 

Pengembangan kekuatan ini sangat 

penting dalam mencapai keunggulan 

moral, karena kemampuan ini 

mendorong pengembangan kebajikan 

yang diperlukan untuk karakter yang 

utuh. Kedua al-quwwah al-bahimiyyah 

berkaitan dengan aspek nafsu atau 

keinginan jiwa. Kekuatan ini mencakup 

berbagai keinginan dan kecenderungan 

yang mendorong perilaku manusia, 

termasuk mengejar kesenangan dan 

kepuasan material. Ibn Miskawaih 

mengakui bahwa meskipun keinginan ini 

alami, keinginan tersebut harus diatur 

oleh akal untuk mencegah kelebihan dan 

kerusakan moral (Herningrum&Alfian, 

2019).  Keseimbangan antara akal dan 

keinginan sangat penting untuk 

mencapai kondisi kehidupan yang 

harmonis, di mana individu dapat 

menikmati kesenangan duniawi tanpa 

harus menanggung akibatnya yang 

berpotensi merusak (Mohammad, 2023).  

Ketiga al-quwwah al-ghadhabiyyah, 

berkaitan dengan aspek emosional dan 

agresif dari jiwa. Kekuatan ini dapat 

terwujud sebagai kemarahan atau 

ketegasan, yang jika tidak dikekang, 

dapat menyebabkan tindakan yang 

merugikan dan kegagalan moral. Ibn 

Miskawaih berpendapat bahwa kekuatan 

ini juga harus dipandu oleh akal untuk 

memastikan bahwa kemarahan 

diekspresikan dengan tepat dan 

konstruktif (Khoir&Fatmawati, 2022). 

Kemampuan mengelola kekuatan ini 

sangat penting bagi pengembangan 

pribadi, karena memungkinkan individu 

untuk menanggapi tantangan dan 

ketidakadilan dengan cara yang sejalan 

dengan prinsip-prinsip etika (Bakri, 

2018).  Dengan demikian, interaksi 

antara akal budi, keinginan, dan amarah 

membentuk kerangka kerja yang 

komprehensif untuk memahami perilaku 

manusia dan tanggung jawab moral. 

 Adapun mengenai 

karakter Ibnu Miskawaih memberikan 

pengertian dengan akhlak sebagai 

kondisi mental yang mendorong 

seseorang untuk melakukan suatu 

tindakan secara spontan dan konsisten. 

Akhlak yang baik, teraktualisasi dalam 

perilaku yang baik dan sebaliknya 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    20 

 

akhlak yang buruk, teraktualisasi dari 

perilaku yang buruk pula (Ahmad&Ulfa, 

2019) Menurut Ibnu Miskawaih, akhlak 

adalah keadaan batin yang mengajak 

seseorang melakukan perbuatan tanpa 

berpikir panjang dan diperhitungkan. 

Sehingga dapat dijadikan sebagai fitrah 

manusia dan akibat dari perbuatan yang 

telah dilakukan. menjadi pembenaran 

diri yang dapat melahirkan khuluq yang 

baik (Miswar, 2020). Ibnu Miskawaih 

mempunyai konsep akhlak, yang 

menyatakan kondisi jiwa manusia yang 

mendorong untuk melakukan suatu 

perbuatan tanpa pertimbangan dan 

perhitungan terlebih dahulu 

(Handal&Solehah, 2022). Menurut ibnu 

Miskawaih akhlak baik bisa didapatkan 

melalui latihan dan praktek (Reami et al, 

2021).  

 Ibnu Miskawaih berpendapat 

mendidik jiwa harus dimulai dengan 

(membentuk) khuluq/akhlak makan yang 

baik, pertama-tama harus ditegaskan 

bahwa tujuan makan adalah demi 

kesehatan, bukan demi kenikmatan 

semata-mata. Makanan harus dianggap 

obat yang bisa memyembuhkan rasa 

lapar dan kelangsungan kehidupan, 

demikian pula halnya makanan, yang 

tidak sepantasnya dimakan kecuali 

sekedar menjaga kesehatan badan. Bila 

hal ini sudah diyakininya, dengan 

sendirinya dia akan memandang rendah 

nilai makanan yang iasa di agungkan 

oleh orang-orang yang rakus. Dengan 

demikian, dia kan merasa puas dengan 

makan sekadarnya. Selain itu ajarkan 

anak membiasakan memberi orang lain 

makanan walaupun yang disukainya, hal 

ini bisa mendorong anak menahan hawa 

nafsunya (Ibnu Miskawaih, 1998). Ibnu 

Miskawaih juga enjelaskan makanan-

makanan yang dilarang untuk anak-anak, 

antara lain: memberikan anak-anak 

makanan berat diwaktu malam, sebab 

kalau diwaktu siang, anak menjadi 

ngantuk, malas dan otaknya menjadi 

lamban. Anak anak harus diajuhkan dari 

makanan manis-manis. Jangan sampai 

anak-anak melakukan sesuatu dengan 

sembunyi-sembunyi, sebab bisa 

dipastikan perbuatanya buruk. Biasakan 

anak-anak untuk sering berjalan, 

bergerak dan olah raga. Jangan biasakan 

sebaliknya. Jangan sering menakut-

nakuti anak kecil, tapi berilah dia 

semangat. Beri mereka hadiah kalau 

mereka berbuat baik, agar anak tidak 

meminta-minta pada temanya (Ibnu 

Miskawaih, 1998). 

 Konsep mengenai jiwa 

dan akhlak menurut Ibnu Miskawaih, 

hampir sama dengan konsep jiwa 

menurut Al-Ghozali, menurut Al-

Ghozali jiwa berkait erat dengan 

pandangannya tentang moralitas, 

pengetahuan, dan hubungan antara 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    21 

 

individu dan yang ilahi, Al-Ghazali 

mengkategorikan jiwa menjadi tiga 

tahap yang berbeda: nafs al-ammarah 

(jiwa yang memerintah), nafs al-

lawwamah (jiwa yang mencela diri 

sendiri), dan nafs al-mutmainah (jiwa 

yang tenang) (Abdallah&Coyle, 2018). 

Nafs al-ammarah mewakili 

kecenderungan jiwa terhadap kejahatan 

dan keinginan dasar, yang sering kali 

menjauhkan individu dari kebenaran 

moral (Abdallah&Coyle, 2018).  Nafs al-

lawwamah Jiwa yang mencela diri 

sendiri, di sisi lain, mewujudkan 

kesadaran kritis atas tindakan seseorang, 

yang mendorong individu untuk 

merenungkan kegagalan moral mereka 

dan berusaha untuk perbaikan. Tahap ini 

sangat penting untuk pengembangan 

pribadi, karena menumbuhkan rasa 

tanggung jawab dan keinginan untuk 

bertobat (Abdallah&Coyle, 2018).  

Terakhir, Nafs al-mutmainah 

menandakan keadaan pemenuhan dan 

ketenangan spiritual, di mana individu 

mencapai harmoni dengan diri batin 

mereka dan hubungan yang mendalam 

dengan Tuhan (Abdallah&Coyle, 2018). 

Sedangkan mengenai 

khuluq/akhlak Ibnu Miskawaih dan Al-

Ghozali memberikan pengertian akhlak 

sebagai kondisi mental yang mendorong 

seseorang untuk melakukan suatu 

tindakan secara spontan dan konsisten. 

Akhlak yang baik, teraktualisasi dalam 

perilaku yang baik dan sebaliknya 

akhlak yang buruk, teraktualisasi dari 

perilaku yang buruk pula 

(Abdallah&Coyle, 2018).  Kesimpulan 

jiwa menurut Ibnu Miskawaih dan Al-

Ghozali sama-sama memiliki tiga 

potensi (daya) yang bisa mempengaruhi 

perilaku atau kepribadian manusia. Al-

Ghazali menekankan pentingnya 

memelihara jiwa melalui perilaku etis 

dan praktik spiritual. Ia berpendapat 

bahwa pengembangan kebajikan sangat 

penting untuk peningkatan jiwa, 

menganjurkan kehidupan kesalehan, 

disiplin diri, dan kepatuhan terhadap 

ajaran Islam (Abbas, 2023). Sedangkan 

menururt Ibnu Miskawaih yang bisa 

menyelamatkan manusia agar 

berperilaku sholeh sesuai ajaran 

kebaikan adalah daya berpikir (al-

quwwah al-natiqoh).  

Kesimpulan 

Ada tiga point kesimpulan disini 

1. Penggambaran Ibnu Miskawaih 

tentang tiga kekuatan jiwa: 1). daya 

berfikir (Al-quwwah al-natiqah), 2). 

daya emosi (Al-quwwah al-

ghadhobiyyah) dan 3). daya nafsu (Al-

quwwah al-bahimiyyah) memberikan 

pemahaman mendasar tentang sifat dan 

etika manusia dalam tradisi filsafat 

Islam. Setiap potensi tiga daya jiwa ini 



M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    22 

 

memainkan peran penting dalam 

membentuk karakter dan membimbing 

perilaku moral, menekankan pentingnya 

keseimbangan dan pengaturan dalam 

mencapai pemenuhan pribadi dalam 

konsep psikologi Ibnu Miskawaih. 2. 

Karakter (khuluk) menurut Ibnu 

Miskawaih adalah hasil dari interaksi 

antara faktor bawaan dan pendidikan. Ia 

menekankan pentingnya pendidikan 

karakter yang sistematis dan 

berkelanjutan untuk membentuk 

individu yang berakhlak mulia dan 

mampu menghadapi tantangan 

kehidupan dengan bijaksana. 3. Ibnu 

Miskawaih menekankan pentingnya 

pendidikan akhlak dalam membentuk 

karakter individu. Ia percaya bahwa 

pendidikan akhlak harus dimulai sejak 

dini dan melibatkan proses yang 

sistematis, di mana individu diajarkan 

untuk mengembangkan kebiasaan baik 

melalui latihan yang berulang.  

Penelitian ini munkin tidak 

mencangkup semua perspektif dalam 

konsep psikologi Ibnu Miskawaih. 

Keterbatasan dalam materi maupun 

pemahaman klasik serta konteks historis 

dan budaya pada masa ke masa dapat 

mempengaruhi konsep psikologi Ibnu 

Miskawaih. Selain itu, keterbatasan dari 

literatur pendukung dan metodologi 

terbatas. Disamping itu adanya bias 

peneliti juga bisa mempengaruhi 

interpretasi data, sehingga hasil 

penelitian harus dievaluasi kembal

 

Daftar Pustaka 

 

Ahmad Saka Falwa Guna. (2020) Pemikiran Ibnu Miskaih (Relegius-Rasional) Tentang 

Pendidikan Dan Relevansinya Dengan Era Modern, Jurnal PAI raden Fatah. Vol. 2, 

No. 3: 230-244. 

Ahmad Wahyu Hidayat,Ulfa Kesuma, .(2019). Analisis Filosufis Pemikiran Ibnu 

Miskawaih (Sketsa Biografi, Konsep Pemikiran Pendidikan, Dan Relevansinya Di 

Era Modern). 

Abbas, N. (2023). Eskatologi dalam Filsafat Islam dari sudut pandang al-ghazali. Amorti: 

Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 183-191. 

https://doi.org/10.59944/amorti.v2i4.218. 

Abdallah Rohtman, A. Coyle. (2018). Toward a Franmework for Islamic Psychology and 

Psychotherapy: An Islamaic Model of the Soul, Journal of Religion and Health. 

Ainul Azizah and B. Purwoko. (2017). Studi Kepustakaan Mengenai Landasan Teori Dan 

Praktik Konseling Naratif, Jurnal BK UNESA 4, no. 1: 1–8. 

Azizah. (2017). Pendidika akhlak Ibnu Miskawaih Konsep dan Urgensinya dalam 

Pengembangan karakter di Indonesia. Jurnal PROGRESS: Wahana Kreativitas dan 

Intelektualitas 5(2) 177 

https://scite.ai/authors/ahmad-wahyu-hidayat-68L0OX
https://scite.ai/authors/ulfa-kesuma-9Op4Ob
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://scite.ai/reports/analisis-filosufis-pemikiran-ibnu-miskawaih-vJKX86W
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i4.218


M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    23 

 

Bakri, S. (2018). Pemikiran filsafat manusia Ibnu Miskawaih: telaah kritis atas kitab 

tahdzib alakhlaq. Al-a Raf Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 15(1), 147. 

https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102 

Farida N, Makbul M. (2023). Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih. HAWARI : Jurnal 

Pendidikan Agama dan Keagamaan Islam 4(1) 30-36. 

Herningrum, I. dan Alfian, M. (2019). Pendidikan akhlak ibnu maskawaih. Islamika 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 19(01), 46-57. 

https://doi.org/10.32939/islamika.v19i01.396 

Handal Pratama Putra, Solihah Hayeesama-ae. (2022). Ibnu Miskawaih: Philosophical 

Thoughts On Moral Education And Its Relevance To Contemporary Islamic 

Education, Potensia: Jurnal Pendidikan Islam. Vol 8, No 1 . 

Ibnu Miskawaih. (1998). Menuju Kesempurnaan Akhlak, Bandung: Mizan Anggota 

IKAPI. 
Indo Santalia. (2023). PEMIKIRAN ETIKA IBNU MISKAWAIH, Living Islam: Journal 

of Islamic Discourses – ISSN: 2621-6582 (p); 2621-6590 (e). Vol. 6, No. 1 hlm. 89-

99, doi: https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863 

Jumal Ahmad. (2018). Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis), Reseacrh Gate 

Publication 5, no. 9 :1–20, https://doi.org/10.13140/RG.2.2.12201.08804 

Khair, N. dan Fatmawati, K. (2022). Psikologi islam ibn miskawaih dalam rehabilitasi 

penyakit mental manusia. Islamika Inside Jurnal Keislaman Dan Humaniora, 8(2), 

151-177. https://doi.org/10.35719/islamikainside.v8i2.154 

Miswar Miswar. (2020). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih. Al-Fikru: 

Jurnal Ilmiah  Vol. 14 No. 1.  

Mohammad. (2023). Pemikiran etika ibnu miskawaih. Living Islam Journal of Islamic 

Discourses, 6(1). https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863 

Mohammad Ramli, Della Noer. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

(Studi Kitab Tahdzibul Al-Akhlak), Jurnal Sustainable, Volume 5 Nomor 2, 208 - 

220 E-ISSN: 2655-0695 DOI: https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669 

Mujtahid M, Ali Hasan, Dini S, Achmad khudori S, Hafidz S. (2024). Implementation of 

ibn Miskawaih's Ethical Thought on Self-Meaning in the Social Environment , 

RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 40–52. 

https://doi.org/10.35961/rsd.v5i1.1067 

Nizar N, Barsihannor B, Amri M. (2017). Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih, Kuriositas: 

Media komunikasi sosial dan keagamaan 10(1) 49-59 

Nurul Khair, Kirana Fatmawati. (2005). Psikologi Islam Ibn Miskawaih Dalam 

Rehabilitasi Penyakit Mental Manusia, Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press, 

Vol 8 no 2.  

Novalia, R. (2023). Moderasi Kepribadian Dalam Perspektif Psikologi Islam: Kajian 

Terhadap Karya dan Ajaran Ibnu Miskawaih. Ishlah Jurnal Ilmu Ushuluddin Adab 

Dan Dakwah, 5(2), 321-336. https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250 

Rifyal N, Titin K, Wulansari V. (2023). Onality Moderation in the Perspective of Islamic 

Psychology: A Study of the Works and Teachings of Ibn Miskawaih, Ishlah: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah Vol. 5 No. 2. 

Ramli M, Zamzami D. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih, Sustainable 

Jurnal Kajian Mutu Pendidikan 5(2) 208-220. 

Riami Riami, Devy Habibi Muhammad, Ari Susandi. (2021). Penanaman Pendidikan 

Akhlak pada Anak Usia Dini Menurut Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzibul 

Akhlak, Falasifa: Jurnal Studi Keislaman. Vol 12 no 2. 

Safii. (2014). Ibnu Miskawaih Filsafat al-Nafs dan al-Akhlak, Jurnal Teologi, Vol. 25, 

No 1, 4-5. 

https://doi.org/10.32939/islamika.v19i01.396
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/potensia/issue/view/1062
https://doi.org/10.35719/islamikainside.v8i2.154
https://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/alfikru/issue/view/5
https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.3863
https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669
https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250


M. Burhanuddin Robbani1, Achmad Khudori Soleh2 

.  

Vol. XX, No. XX, Tahun    24 

 

Wardati A. (2019). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK ANAK USIA SEKOLAH 

DASAR MENURUT IBNU MISKAWAIH (Telaah Kitab Tahdzib al-Akhlaq)”. 

DARRIS: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah 2(2) 64-77.

 


