
 

282 
 

ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 02, No 02. September, 2023, ISSN. 2963-833X 

RASIONALITAS DAKWAH SUNAN BONANG 

Jauharotina Alfadhilah, Jamal Ghofir 
Institut Agama Institut Nahdlatul Ulama (IAINU) Tuban 
Email: dhielz90@gmail.com Jamalghofir803@gmail.com  

 
Abstract: Javanese Hindu traditions have been ingrained in the majority or even almost 
all circles of the people of the archipelago, especially the island of Java at the beginning 
of the spread of Islam in the archipelago. The condition of the community that is very 
close to the acculturation of local culture makes Sunan Bonang think hard to use his 
rationality in efforts to spread Islam. Rational which means a mindset where someone 
tends to behave and act based on logic and human reason, making Sunan Bonang, who 
is more often known as Maulana Makhdum Ibrahim, argues that Islamic teachings 
delivered and preached by force will not be able to flow Islamic breath in the souls of the 
community. Witing Tresno Jalaran soko kulino (love grows due to frequent interactions). 
If Islam can be well interacted with society, then gradually without realizing it, Islam can 
be in their hearts without violence and coercion. Islam is a religion that exists with 
peace, no coercion let alone violence as described in Q.S. Al-Baqarah 256. Therefore, 
cultural acculturation by incorporating Islamic breath in every culture and activity carried 
out by the community is clear evidence of the rationality of Sunan Bonang's thoughts in 
choosing the right da'wah strategy to be able to introduce Islam to the people of Java 
and Nusantara which at that time was very thick with its traditions. 
Kywrod: da'wah, Sunan Bonang, rationality 

Abstrak: Tradisi Jawa Hindu telah mendarah daging pada mayoritas bahkan hampir 
seluruh kalangan masyarakat Nusantara khususnya pulau Jawa pada awal penyebaran 
Agama Islam di Nusantara. Kondisi masyarakat  yang sangat erat dengan akulturasi 
budaya lokal ini menjadikan Sunan Bonang berfikir keras untuk menggunakan 
rasionalitasnya dalam usaha penyebaran Agama Islam. Rasional yang berarti suatu pola 
pikir dimana seseorang cenderung bersikap dan bertindak berdasarkan logika dan nalar 
manusia, menjadikan Sunan Bonang yang lebih sering dikenal dengan sebutan Maulana 
Makhdum Ibrahim ini berpendapat bahwa  pengajaran Islam yang disampaikan dan 
didakwahkan dengan paksaan justru tidak akan dapat mengalirkan nafas Islami di jiwa 
para masyarakat. Witing Tresno Jalaran soko kulino (rasa cinta tumbuh karena seringnya 
berinteraksi). Jika Islam dapat diinteraksikan dengan baik dengan masyarakat, maka 
lambat laun tanpa mereka sadari, Islam dapat berada di hati mereka tanpa adanya 
kekerasan dan paksaan. Islam adalah agama yang ada dengan kedamaian, tidak ada 
paksaan apalagi kekerasan sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqarah 256. Oleh 
karena itu, akulturasi budaya dengan memasukkan nafas Islami pada setiap budaya dan 
kegiatan yang dilakukan oleh masyarakat menjadi bukti nyata rasionalitas pemikiran 
Sunan Bonang dalam memilih strategi dakwah yang tepat untuk dapat mengenalkan 
Islam pada masyarakat Jawa dan Nusantara yang saat itu sangat kental dengan 
tradisinya. 
Kata Kunci: dakwah, Sunan Bonang, rasionalitas 
 

mailto:dhielz90@gmail.com
mailto:Jamalghofir803@gmail.com


 

283 
 

A. PENDAHULUAN 

Islam mulai masuk ke Nusantara sejak abad pertama Hijriah atau abad ke-7 

(tujuh) masehi melalui jalur jual beli yang dilakukan oleh para saudagar dari Arab, 

Gujarat, Persia dan Cina. Penyebaran Islam di Nusantara yang tercatat oleh 

sejarah sejak abad ke-7 M itu jelas menunjukkan bahwa kedatangan para 

saudagar dan pedagang muslim di sebagian wilayah Indonesia sudah jauh 

sebelum Islam mulai dikenal dan menjadi kepercayaan masyarakat lokal. 

Menurut Ricklef, proses penyebaran Islam di Nusantara mungkin terjadi melalui 

dua proses, yaitu: pertama, penduduk pribumi mengalami kontak dengan agama 

Islam dan kemudian menganutnya, kedua; orang-orang asing dari Asia (Arab, 

Cina, India dll) yang telah memeluk agama Islam tinggal secara tetap di suatu 

wilayah Indonesia, menikah dengan penduduk asli dan mengikuti gaya hidup 

lokal, atau bisa jadi kedua proses tersebut terjadi secara bersama-sama.1 

Tidak ada bukti sejarah yang menyatakan adanya ekspedisi-ekspedisi militer 

asing yang memaksakan agama Islam di nusantara. Hal ini menunjukkan bahwa 

Islamisasi nusantara pada awal kehadirannya dilakukan secara damai tanpa 

kekerasan apalagi pemaksaan. Namun sejalan dengan berkembangnya Islam, 

adanya kerajaan-kerajaan Islam yang berdiri di Nusantara menjadikan agama 

Islam terkadang disebarkan dari satu kawasan ke kawasan lain melalui 

peperangan.2 Penyebaran agama Islam yang seperti ini menjadikan masyarakat 

setempat menerima agama Islam dengan terpaksa dan menjadikan mereka sosok 

muslim yang “munafik”, bersyahadat namun  tidak dapat meninggalkan 

kepercayaan ataupun ajaran serta praktek agama dan kepercayaan sebelumnya.   

Kondisi masyarakat nusantara yang telah memeluk agama Islam namun tidak 

dapat meninggalkan ajaran dan kepercayaan mereka sebelumnya dapat diartikan 

bahwa masyarakat pribumi yang tinggal di Indonesia saat itu bahkan sebelum 

Islam datang dan dikenalkan kepada mereka,  mereka telah mengenal agama dan 

Iman. Mayoritas dari mereka memeluk agama Hindu dan Budha, sebagian yang 

lain memiliki kepercayaan kapitaya.  

Penyebaran Islam di Jawa yang tidak jauh berbeda dengan penyebarannya di 

Nusantara, menurut Uka Tjadrasasmita3 melewati beberapa jalur, yakni: 

1. Perdagangan 

                                                           
1
 M.C Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200-2004 (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2005), 3. 

2
 Ricklefs, 26. 

3
 Uka Tjandrasasmita, Arkeologi Islam Nusantara, Cet. 1 (Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia 

bekerja sama dengan École française d’Extrême-Orient dan Fakultas Adab dan Humaniora UIN 
Syarif Hidayatullah, 2009). 



 

284 
 

Jalur Perdagangan merupakan tahap awal Islamisasi 

Nusantara. Melalui proses perdagangan ini, Islam dibawa oleh 

para saudagar muslim kepada penduduk Jawa dan Nusantara 

2. Perkawinan 

Jalur perkawinan dilakukan oleh para saudagar yang telah 

menetap dan hidup bersama masyarakat pribumi dan memiliki 

status sosial yang tinggi mengawini putri-putri bangsawan, 

sehingga kemudian dapat memberikan keturunan-keturunan 

Islami 

3. Politik 

Jalur Politik dilakukan dengan mengislamkan raja-raja. Ketika 

seorang raja memeluk agama Islam, maka rakyatnya akan 

mengikuti jejak agama yang dianut oleh rajanya.   

4. Kesenian dan Budaya 

Jalur Kesenian dan Budaya merupakan proses Islamisasi 

dengan menyelipkan ajaran-ajaran Islam dalam kegiatan seni 

yang diminati oleh masyarakat 

5. Pendidikan 

Jalur pendidikan dilakukan oleh para ulama, kyai dan guru 

agama dengan mendirikan masjid dan pondok pesantren bagi 

para santri di tengah-tengah masyarakat 

6. Tasawuf 

Tasawuf masuk di Indonesia pada abad ke-13 M. Jalur tasawuf 

adalah jalur yang paling berperan membentuk kehidupan 

sosial bangsa Indonesia, sebagaimana dituliskan dalam Sejarah 

Banten, Babad Tanah Jawi dan Hikayat raja-raja Pasai.4  

Pola penyebaran agama Islam melalui dua jalur pertama, yakni perdagangan 

dan perkawinan adalah pola awal yang dilakukan para saudagar ketika 

menyebarkan Islam di Nusantara. Dua pola tersebut terasa sangat lambat dalam 

usaha Islamisasi. Dari awal masuknya Islam di Indonesia pada abad ke-7 M hingga 

abad ke-13 M, Islam belom banyak dikenal oleh masyarakat pribumi. Islam mulai 

berkembang pesat setelah abad ke-13, ketika walisongo mulai dikenal oleh 

masyarakat.5 

Dalam tahapan penyebaran Islam, walisongo mendirikan masjid dan 

pesantren untuk mempercepat proses penyebaran Agama Islam. Lembaga 

                                                           
4
 Rahmah Ningsih, Fakultas Fisioterapi, and Universitas Esa Unggul, “KEDATANGAN DAN 

PERKEMBANGAN ISLAM DI INDONESIA” 18 (2021): 217–18. 
5
 Joko Tri Haryanto, IAIN Walisongo Mengeja Tradisi Merajut Masa Depan (Semarang: Pustakindo 

Pratama, 2003), 10–12. 



 

285 
 

pesantren inilah yang kemudian banyak menentukan watak keislaman bagi 

kerajaan-kerajaan Islam.6 Pola penyebaran Islam oleh walisongo inilah yang 

dimaksudkan oleh Uka Tjadrasasmita dengan pola pendidikan, tasawuf, kesenian 

budaya dan politik. 

Walisongo adalah sosok yang memiliki kelebihan karena kedekatannya dengan 

Allah.7 Keberadaan walisongo mengukir sejarah penting dalam proses Islamisasi 

Jawa dan Nusantara. Maulana Makhdum Ibrahim adalah salah satu dari 

walisongo yang banyak memberikan pengaruh dan menjadi guru wali yang lain. 

Oleh karenanya penelitian ini kami fokuskan pada telaah tentang rasionalitas 

pemikiran dakwah Sunan Bonang dalam upayanya mengenalkan dan 

memasukkan nilai-nilai Islam kepada hati masyarakat Jawa dan Nusantara, 

sehingga Islam dapat dikenal tanpa kekerasan, dan dipeluk dengan senang hati 

bahkan menjadi agama mayoritas masyarakat Jawa dan Nusantara hingga saat 

ini.  

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan jenis kualitatif yang dilakukan dengann 

penghimpunan dan analisis data dari sumber kepustakaan berdasarkan jurnal 

akademik dan buku-buku terdahulu maupun terkini yang membahas topik 

relevan. Sumber kepustakaan yang digunakan adalah sumber primer dan 

sekunder yang terkait pokok bahasan mengenai pemetaan sinkronisasi realitas 

pemikiran Sunan Bonang dengan aktualisasi dakwah yang dilakoninya. Pencarian 

literatur dilakukan dari berbagai basis data, seperti JSTOR, ProQuest dan Google 

Scholar. Kriteria pemilihan literatur mencakup relevansi rasionalitas Sunan 

Bonang dalam penyebaran agama Islam di Jawa dan Nusantara dan kredibilitas 

sumber. Setelah literatur terpilih, kami melakukan telaah dan analisis mendalam 

untuk mengidentifikasi temuan-temuan kunci yang mendukung argumen dalam 

tulisan ini. 

C. ISI DAN PEMBAHASAN  

1. SUNAN BONANG 

Sunan Bonang lahir dengan nama kecil Makhdum Ibrahim.8 Nama Makhdum 

diambil dari bahasa Hindi yang bermakna cendekiawan Islam yang dihormati 

                                                           
6
 Dewi Evi Anita, “WALISONGO: MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian Pustaka,” n.d., 246–

47. 
7
 Anita, 247. 

8
 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang tentang Ketuhanan dalam Suluk Wujil dan 

Primbon Bonang, 1 (Yogyakarta: Q-Media, 2021), 30. 



 

286 
 

karena kedudukannya dalam agama.9 Beliau lahir sekitar tahun 1465 M dari hasil 

pernikahan antara Sunan Ampel (sesepuh walisongo) dengan Nyai Ageng Manila, 

putra Arya Teja, Tumenggung Majapahit yang ditugaskan di Tuban dan menjadi 

Bupati Tuban.10  

Sunan Bonang adalah putra ke-empat dari Nyai Ageng Manila. Dalam 

Atlas Walisongo disebutkan bahwa nama kakak Sunan Bonang yaitu, Nyai 

Patimah yang bergelar Nyai Gedeng Panyuran, Nyai Wilis alias Nyai Pengulu dan 

Nyai Taluki atau yang biasa dikenal dengan Nyai Gedeng Maloka. Sunan Bonang 

juga memiliki satu adik laki-laki yaitu Raden Qasim yang dikenal dengan sebutan 

Sunan Drajat.11 

Dalam bidang pendidikan, Sunan Bonang banyak belajar langsung dengan 

ayahnya, Sunan Ampel. Ayah Sunan Bonang adalah guru pertama yang mendidik 

serta mengajarkan pelbagai ilmu pengetahuan dan ilmu keagamaan kepadanya, 

disamping Sunan bonang juga belajar kepada sebagian dari murid Sunan Ampel, 

seperti Sunan Giri, Raden Patah dan Raden Kusen.12 

Hijrah pendidikan mulai dilakukan oleh Sunan Bonang ketika menginjak 

usia 18 tahun. Sunan Ampel mengajaknya ke Tartar (negeri Cina Barat) untuk 

tinggal dan menetap dalam beberapa tahun. Selama di Tartar, Sunan Bonang 

sempat menggunakan nama Cina, “Nam Bian Song”. Setelah dua tahun di Tartar, 

Sunan Ampel kemudian mengajaknya untuk berlayar ke Makassar. Di Makassar, 

Sunan Ampel meninggalkan Sunan Bonang sendirian agar dapat mendalami 

pelbagai cabang ilmu, khususnya Ilmu-ilmu keislaman.13 

Selain ke Tartar dan Makassar, Sunan Bonang juga pernah dikirim oleh 

ayahnya ke Negeri Pasai (Aceh) untuk berguru kepada Maulana Ishak yang 

dikenal dengan sebutah Syeh Awalul Islam. Kehausan Sunan Bonang akan ilmu 

menjadikannya berusaha untuk dapat menangkap dan menyerap pelbagai ilmu 

sebanyak mungkin dimanapun dia berada, termasuk ketika di Negeri Pasai ini. 

Selain berguru kepada Syeh Awalul Islam, Sunan Bonang juga memanfaatkan 

waktu dan keberadaanya di negeri Pasai untuk belajar kepada sejumlah ulama 

besar dari Baghdad, Mesir dan Iran yang menetap disana.14 Kepiawaiannya dalam 

                                                           
9
 Purwadi Enis Niken, Dakwah Walisongo: Penyebaran Islam Berbasis Kultural Di Tanah Jawa 

(Yogyakarta: Panji Pustaka, 2007), 49. 
10

 Masykur Arif, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana, 
2016), 112. 
11

 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Depok: Pustaka Ilman, 2016), 234. 
12

 Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 34. 
13

 Nurcholis Mundzir, Menapak Jejak Sultanul Auliya (Tuban: Penerbit Mulia Abadi, 2013), 40. 
14

 Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 35. 



 

287 
 

berbagai ilmu menjadikan Sunan Bonang dikenal sebagai wali yang 

menakjubkan.15 

Sepulangnya dari Negeri Pasai, Sunan Bonang dikirim oleh ayahnya untuk 

berdakwah dan menyebarkan Agama Islam di daerah Jawa, yakni wilayah Kediri, 

Tuban, Pati, Bawean dan Madura.16 Pedalaman Kediri menjadi tempat awal 

dakwah Sunan Bonang. Pada periode awal perjalanan dakwahnya ini, Sunan 

Bonang sempat terlibat oleh beberapa konflik karena cara dakwahnya yang cukup 

keras. Saat itu, Sunan Bonang dikisahkan sempat merusak Arca yang dipuja oleh 

penduduk setempat hingga mengutuk penduduk satu desa karena kesalahan dari 

satu orang warga. Pertarungan fisik juga dilakoni oleh Sunan Bonang dalam usaha 

dakwahnya di Kediri. Saat itu Sunan Bonang bertarung dengan Ki Buto Locaya dan 

Nyai Plencing, tokoh penganut ajaran Bhairawa di daerah setempat.17 

Karena pola dakwah Sunan Bonang pada periode awal perjalanan 

dakwahnya dikira kurang berhasil, selain berdoa dan memohon pertolongan 

kepada Allah, Sunan Bonang banyak menelaah dan berfikir secara rasional akan 

cara yang tepat agar bisa mendapatkan hati masyarakat pribumi sehingga mereka 

mau memeluk agama Islam dengan senang hati. Usaha rasionalitas pemikiran 

dakwahnya itu ia realisasikan ketika berdakwah di Tuban, Madura, Pati dan 

Bawean.  

Sunan Bonang wafat pada awal abad ke-16, pada tahun 1525 M di Tuban, 

Jawa Timur. Setelah memalui perdebatan antara beberapa muridnya, akhirnya 

Sunan Bonang dimakamkan di Tuban.  Komplek masjid dan Pemakaman Sunan 

Bonang berada di dukuh Kauman, Desa Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten 

Tuban Jawa Timur. Hingga saat ini tempat tersebut ramai dikunjungi oleh para 

peziarah dan orang-orang yang ingin menapak tilas perjuangan Sunan Bonang 

dalam proses Islamisasi Jawa dan Nusantara yang pernah ia lakukan.18 

2. RASIONALISME DALAM ISLAM 

Rasionalisme adalah aliran filsafat yang menyatakan bahwa kebenaran hanya 

dapat diperoleh memalui logika dan analisis terhadap fakta.19 Sumber 

pengetahuan dalam rasionalisme berasal dari akal pikiran dan harus bersifat 

                                                           
15

 Enis Niken, Dakwah Walisongo, 54. 
16

 Jauharotina Alfadhilah, “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum Ibrahim 
dalam Kitab Primbon Bonang dan Suluk Wujil,” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 
4, no. 2 (December 10, 2018): 205, https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50. 
17

 Sunyoto, Atlas Walisongo, 246. 
18

 Mundzir, Menapak Jejak Sultanul Auliya, 50. 
19

 Muhammad Kristiawan, Filsafat Pendidikan: The Choice Is Yours (Yogyakarta: Valia Pustaka, 
2016), 241. 



 

288 
 

rasional realistis.20 Menurut aliran ini, tanpa adanya rasio, manusia tidak akan 

mampu memperoleh pengetahuan. Namun hal itu tidak berarti bahwa 

rasionalisme mengingkari nilai pengalaman, bahkan menurut mereka 

pengalaman yang didapatkan manusia melalui pancaindra berfungsi sebagai 

perangsang atau pendukung akal dalam memperoleh pengetahuan. 

Pemikiran Rasionalisme muncul karena adanya permasalahan yang harus 

dipecahkan dengan menggunakan akal atau pikiran. Istilah rasionalisme sering 

digunakan untuk menggambarkan pandangan yang diduga merupakan 

karakteristik dari beberapa filosof dan pemikir pada abad ke-17 hingga awal abad 

ke-18 yang memiliki pandangan optimis tentang kekuatan penyelidikan ilmiah 

dan pendidikan untuk meningkatkan kebahagiaan umat manusia saat itu, seperti 

Rene Descartes, Benedict de Spinoza dan Gottfried Wilhelm Leibniz. 

Rasionalisme dalam dunia Islam tidak terlepas dari pengaruh pikiran dan 

filsafat Yunani. Filsafat Islam lahir dengan cara mengadopsi pemikiran-pemikiran 

Yunani yang kemudian diselaraskan dan disesuaikan dengan Al-Qur’an dan Hadis. 

Munculnya sistem berfikir rasional dalam Islam didorong oleh beberapa faktor, 

seperti adanya madzhab-madzhab bahasa. Madzhab bahasa muncul lantaran 

kebutuhan dalam memahami ajaran Al-Qur’an. Al-Qur’an turun dalam bahasa 

Arab, Hal ini menjadikan tidak semua lafadz yang ada di dalamnya dapat 

dipahami dengan mudah oleh masyarakat yang tidak menggunakan bahasa Arab 

sebagai bahasa sehari-hari. Oleh karena itu, diperlukan adanya pemikiran-

pemikiran yang berasal dari akal untuk menelaah lebih dalam setelah mengalih 

bahasakan ke bahasa yang diinginkan.  

Selain adanya madzhab bahasa, kemunculan madzhab fikih juga menjadi 

faktor pendorong munculnya sistem berfikir rasional dalam Islam. Beberapa 

persoalan fikih seringkali tidak dapat langsung dipecahkan oleh Al-Qur’an dan 

Hadis, sehingga dibutuhkan pemikiran-pemikiran baru dalam bidang hukum yang 

kemudian menjadi cikal bakal kemunculan madzhab Fikih. Faktor terakhir yang 

mengenalkan rasionalisme dalam dunia Islam yaitu karena adanya usaha umat 

Islam untuk menerjemahkan buku-buku Yunani Kuno. Usaha penerjemahan ini 

juga mengenalkan para muslimin pada pelbagai disiplin ilmu, seperti logika, fisika 

dan metafisika Aristoteles.21 

Pemikiran Rasionalis yang lebih dikenal berasal dari Yunani atau eropa, 

sesungguhnya tidaklah bertolak belakang dengan ajaran agama Islam. Banyak 

ayat Al-Qur’an yang meyerukan umat Islam, bahkan seluruh umat manusia untuk 

                                                           
20

 Paulus Wahana, Filsafat Ilmu Pengetahuan (Yogyakarta: Pustaka Diamond, 2016), 31. 
21

 A Khudori Sholeh, Wacana Baru Filsafat Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 24. 



 

289 
 

dapat menggunakan akal guna memperoleh kebenaran, seperti Q.S Ali Imron 

191. Dalam ayat tersebut Allah memerintahkan manusia untuk selalu berfikir dan 

mengingat Allah kapanpun dan dimanapun,terlebih ketika melihat ciptaan-

ciptaan-Nya 

 َ
عَلًٰ جٌُىُْبهِِنْ وَيتَفَكََّسُوْىَ فيِْ خَلْقِ السَّوٰىٰتِ وَالْْزَْضِِۚ  الَّرِيْيَ يرَْكُسُوْىَ اّللٰ قعُُىْدًا وَّ  قيِاَهًا وَّ

“(yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam 

keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi” ( QS Ali 

Imron: 191) 

 Berfikir kritis dalam Al-Qur’an disebut juga dengan tafakur. Ada banyak 

ayat Al-Qur’an yang menyerukan manusia untuk berfikir kritis, namun seorang 

muslim hendaknya tidak hanya menggunakan akal dalam berfikir, tapi juga 

dengan hati. Hati adalah penyeimbang akal agar tidak condong dengan nafsu, 

karena akal yang telah dikuasai nafsu dapat mematikan  dan membutakan mata 

hati. Oleh karenanya, Islam mengajarkan kita (manusia) untuk senantiasa 

memelihara kebersihan hati sehingga mampu melihat, berfikir dan menilai 

hakikat dengan benar sesuai dengan yang dituturkan dalam Al-Qur’an maupun As 

Sunnah. 

ًْفسَُ حِيْيَ هَىْتهِاَ وَالَّتيِْ لنَْ توَُتْ فيِْ هٌَاَهِهاَ ِۚ فيَوُْسِكُ الَّتيِْ قضًَٰ عَليَْهاَ ُ يتَىََفًَّ الَْْ
الْوَىْتَ  اَللّٰ

يٰتٍ لِّقىَْمٍ يَّتفَكََّسُوْىَ وَيسُْسِلُ الْْخُْسٰ  ًۗ اىَِّ فيِْ ذٰلكَِ لَْٰ سَوًّ  يٓ الًِٰٓ اجََلٍ هُّ

 

“Allah menggenggam nyawa (manusia) pada saat kematiannya dan yang belum 

mati ketika dia tidur. Dia menahan nyawa yang telah Dia tetapkan kematiannya 

dan Dia melepaskan nyawa yang lain sampai waktu yang ditentukan. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat bukti-bukti 

(kekuasaan) Allah bagi kaum yang berpikir”. (QS Az-Zumar: 42) 

Dalam Az-Zumar 42, kekuasaan dan kebesaran Allah digambarkan lewat kematian 

dan kehidupan manusia. Allah memegang kendali atas keduanya. Hanya manusia 

yang dapat menggunakan akalnya untuk berfikir yang mampu memahami makna 

kebesaran dan kekuasaan-Nya. Dalam QS Ghafir ayat 54 bahkan jelas tertulis 

bahwa sesungguhnya petunjuk dan peringatan Allah itu nyata dan hanya dapat 

dipahami oleh orang-orang yang memiliki pikiran sehat. Pikiran sehat diartikan 

dalam ayat ini sebagai pikiran yang dimiliki oleh manusia yang dapat 

menggunakan akal dan hatinya dengan baik sesuai porsinya tanpa menambahkan 

salah satu diantaranya dengan nafsu  

ذِكْسٰي لِْوُلًِ الْْلَْباَبِ   هدًُي وَّ



 

290 
 

“Untuk menjadi petunjuk dan peringatan bagi orang-orang yang berpikiran 

sehat”. (QS Gafir: 54) 

3. RASIONALITAS PEMIKIRAN DAKWAH SUNAN BONANG 

Rasionalitas yang memiliki makna relatif baik jika dilihat dari sudut pandang 

masyarakat umum dan keilmuan, menjadikan rasionalitas dianggap sebagai bumbu 

utama gambaran sebuah tindakan yang diinginkan oleh masyarakat. Ketika kita berharap 

seseorang dapat bertindak secara rasional, maka yang dimaksudkan adalah orang 

tersebut dapat bertindak berdasarkan keputusan yang dipikirkan secara matang dan 

dilandasi oleh informasi yang akurat dan objektif. Pemikiran yang matang yakni pemikiran 

seseorang yang selalu mempertimbangkan dengan baik tujuan apa yang akan dicapai 

dan dilandasi dengan niat untuk dapat mencapai tujuan tanpa memalui banyak 

pengorbanan.
22

 Penalaran logis dapat menjadikan seseorang dapat membuat sebuah 

keputusan yang rasional di tengah ketidaklengkapan informasi yang didapatkan.
23

 

Parameter utama dari rasionalitas adalah sebuah tujuan. Keberadaan tujuan itu 

sendiri sesungguhnya merupakan keniscayaan, karena setiap orang pasti memiliki 

tujuan, setidaknya untuk mempertahankan hidup. Sebuah tujuan dapat dicapai memalui 

cara. Meski cara yang sama tidak melulu memberikan hasil yang sama, namun adanya 

proses mental dan perilaku dimana individu memilih alternatif cara yang lain dalam suatu 

pengambilan keputusan, maka proses pengambilan keputusan tersebut dapat dinilai 

rasional atau tidak dari capaian tujuan yang didapatkan.
24

 

Menurut Stanovic West
25

, Rasional mengandung dua pengertian, yang pertama yaitu 

sebagai sebuah tindakan yang diukur dari sudut pandang pencapaian tujuan 

(Instrumental Rationality) dan yang kedua berlandaskan keyakinan yang dimiliki individu 

yang didukung dengan bukti-bukti terbaik yang tersedia (epistemic Rationality).  

Rasionalitas pemikiran dapat diartikan sebagai sebuah tindakan yang memenuhi 

empat kriteria, yaitu: 

a. Tindakan yang dilandasi oleh pertimbangan yang menyeluruh terhadap 

seluruh alternatif tindakan yang ada. Dengan kata lain, seorang individu 

mampu mempertimbangkan seluruh kemungkinan yang tersedia.  

b. Pemilihan alternatif tindakan tersebut diambil berdasarkan pertimbangan 

terhadap konsekuensi atau hasil yang mungkin menyertai setiap alternatif 

tindakan. Alternatif tindakan yang dipilih adalah yang memberikan hasil 

terbaik bagi pelaku. 

c. Hasil atau konsekuensi yang dipilih masih berupa kemungkinan dan belom 

dapat dipastikan benar atau tidaknya. Maka nilai dari hasil konsekuensi 

tindakan tersebut diperkirakan dengan aturan-aturan yang digariskan dalam 

teori probabilitas 

                                                           
22

 Rahmat Hidayat, “Rasionalitas: Overview terhadap Pemikiran dalam 50 Tahun Terakhir,” 
Buletin Psikologi 24, no. 2 (July 19, 2016): 103, https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.26772. 
23

 Miles Edward, Advances in Decision Analysis; From Foundation to Applications. (New York: 
Cambridge University Press, 2007), 417. 
24

 Hidayat, “Rasionalitas,” 104. 
25

 Stanovich West, The Assessment of Rational Thinking (New York: Cambridge University Press, 
2014), 265–2 
71. 



 

291 
 

d. Keseluruhan dari proses pengambilan keputusan, mencerminkan 

pertimbangan yang menyeluruh terhadap unsur ketidakpastian dan 

ketidakjelasan terkait dengan hasil dari tindakan dan kaitannya dengan 

tujuan-tujuan yang ingin dicapai dengan tindakan tersebut.
26

 

Rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang jika dilihat dari keempat unsur 

tersebut, maka dapat didentifikasikan sangat realistis. Sunan Bonang yang pada awal 

perjalanan dakwahnya menggunakan kekerasan sehingga mendapat banyak penolakan 

dari masyarakat, karena pemikiran dakwahnya yang realistis menjadikan dakwahnya 

berubah 380 derajat menjadi sangat diminati oleh masyarakat. 

Awal dakwah Sunan Bonang menurut babad Daha Kediri banyak mendapatkan 

penolakan oleh masyarakat. Pendekatan yang dilakukan Sunan Bonang saat itu 

cenderung bersifat kekerasan, bahkan dikisahkan bahwa beliau pernah merusak arca 

yang dipuja oleh penduduk sehingga menjadi sumber kekesalan masyarakat pribumi. 

Sunan Bonang pada awal masa dakwahnya juga sempat mengubah aliran Sungai 

Brantas dan mengutuk penduduk suatu desa karena kesalahan dari satu orang warga.
27

 

Kesalahan Sunan Bonang pada awal perjalanan dakwahnya yang disebabkan 

penggunaan metode kekerasan, menjadi sebuah tamparan hebat untuk beliau agar 

dapat menggunakan akal dan pikirannya secara lebih realistis dalam berdakwah. Proses 

pemikiran realistis yang mengharuskan adanya tindakan yang dilandasi oleh 

pertimbangan yang menyeluruh terhadap seluruh alternatif tindakan yang ada, 

sebagaimana dituturkan oleh Stanovic West akhirnya dilakukan oleh Sunan Bonang. 

Beliau mencoba untuk memilih alternatif tindakan yang berbeda dari tindakan awal 

berdasarkan pertimbangan terhadap konsekuensi yang akan diterima. Konsekuensi 

tindakan awal (dakwah dengan kekerasan) telah memberikan hasil yang tidak tepat 

karena tidak diminati oleh masyarakat, bahkan Sunan Bonang saat itu mendapatkan 

resistensi dari penduduk kediri berupa konflik dalam bentuk perdebatan dan juga 

pertarungan fisik. Pertarungan fisik antara Sunan Bonang dengan Ki Buto Locaya, Nyai 

Plencing dan para penganut ajaran Bhairawa Bhairawi saat itu menunjukkan bahwa 

Islam belom diterima oleh masyarakat Kediri pada awal strategi dakwahnya. 

Rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang tidaklah didapatkan dengan 

mudah tanpa melalui proses yang panjang. Perjalanan Dakwah Sunan Bonang di Kediri 

yang menggunakan kekerasan dan mendapatkan penolakan itu, menurut naskah Hikayat 

Hasanuddin, menjadikan Sunan Bonang kemudian berhijrah dari kediri ke Demak dan 

menjadi imam masjid Demak. Di Demak, Sunan Bonang banyak intropeksi diri dan 

berfikir keras dengan akal dan rasionya tentang cara penyampaian dakwah yang baik 

agar dapat dicintai oleh masyarakat. Jika mayoritas masyarakat banyak yang menolak 

dakwah Islam dengan kekerasan, maka barangkali jika dilakukan dengan kelembutan 

dan akulturasi budaya dalam penyampaiannya justru mampu mengikat minat dan hati 

masyarakat pribumi.  

Pemikiran kritis Sunan Bonang dalam perubahan metode dakwahnya itu diilhami 

oleh ayahnya, Sunan Ampel yang sejak awal perjalanan dakwahnya menggunakan pola 

dan metode akulturasi budaya. Sunan Bonang memang banyak menuntut ilmu dan 

mendapatkan masukan dari ayahnya yang merangkap sebagai guru pertama hidupnya 

itu. Dari wawasan Sunan Ampel inilah Sunan bonang kemudian mampu menghidupkan 

nalar berfikir kritisnya untuk mengubah pola dakwah yang selama ini ia lakoni.  

                                                           
26

 Hidayat, “Rasionalitas,” 104. 
27

 Sunyoto, Atlas Walisongo, 244. 



 

292 
 

Kelihaian Sunan Bonang dalam berfikir dan menggunakan akalnya secara 

rasionalis tidaklah terlepas dari keilmuan agama yang ia miliki. Dalam Islam, kemampuan 

akal yang dimiliki manusia  haruslah diimbangi dengan wahyu, karena setinggi apapun 

kemampuan akal, ia tetaplah salah satu dari kekuatan manusia yang memiliki batasan 

dan titik lemah. Akal tidak mampu menjamah ranah supranatural, seperti hakikat mimpi, 

ruh, mukjizat, karomah dan lain sebagainya. Namun disamping kekurangannya, akal 

mampu memberikan hakikat kebenaran dari hal-hal yang tampak mata dan dapat diindra 

oleh manusia.  Akal memiliki sisi positif dan negatif, kiranya hal inilah yang kemudian 

dimanfaatkan oleh Sunan Bonang. Sunan Bonang memberikan ruang kepada akal untuk 

memahami sebuah keadaan melalui proses analisa tanpa melampaui batasan-batasan 

wahyu. Ia berhasil menggunakan akal dan wahyu sesuai proporsinya. 

Ibnu Taimiyah dalam Majmu’ Fatawa memaparkan bahwa, “Akal merupakan 

syarat mempelajari ilmu. Akal juga syarat untuk menjadikan semua amalan menjadi baik 

dan sempurna. Dengan akal, Ilmu dan amalan bisa menjadi lengkap.” Namun agar akal 

bisa sampai pada tahapan tersebut, akal haruslah terhubung dengan cahaya iman dan 

Al-Qur’an”
28

 

 Menyikapi penggunaan akal dan rasio dalam Islam yang harus disertai dengan 

keselarasannya dengan ilmu-ilmu agama, tidaklah menjadi sebuah kesulitan yang dapat 

menghalangi usaha Sunan Bonang dalam merealisasikan rasionalitas pemikiran 

dakwahnya. Sunan Bonang bahkan merasa tertantang karena memang dari awal beliau 

telah menguasai banyak disiplin ilmu agama, seperti Ilmu Fikih, Ushuluddin dan Tasawuf. 

Bahkan beliau juga menguasai beberapa disiplin ilmu umum seperti ilmu seni, sastra, 

arsitektur dan ilmu silat.
29

  

Penguasaan Sunan Bonang akan banyak ilmu memudahkannya untuk 

menyelaraskan antara akal dan wahyu. Hal itu mulai ia lakukan sejak menjadi Imam di 

Masjid Demak. Kearifannya dalam menggunakan akal dan wahyu menjadikan Sunan 

Bonang menyandang gelar kehormatan “Sunan Bonang”, yang sebelumnya beliau hanya 

dikenal dengan sebutan Makhdum Ibrahim. Sunan berarti guru Suci dan Bonang diambil 

dari nama desa di Demak tempat kediaman beliau.  

Proses kearifan Sunan Bonang menjadi sosok wali yang berbakat, tampak jelas 

setelah hijrahnya dari Demak ke Lasem yang kemudian berpindah lagi dari Lasem ke 

Tuban. Di Tuban Sunan Bonang dikisahkan oleh naskah Carita Lasem telah menginjak 

usia tiga puluh tahun dan ditugaskan untuk menjadi wali negara Tuban yang mengurusi 

berbagai hal. Dari sinilah Sunan Bonang mulai menggunakan konsep dakwah yang 

berselaraskan dengan tradisi (dakwah kolaboratif).
30

 

Dakwah kolaboratif dilakukan Sunan Bonang setelah menelaah beberapa 

konsekwensi dan juga pengalaman masa lalu yang kemudian digodog secara analistis 

rasionalis sehingga berakhir dengan pengambilan keputusan penyelarasan dan 

pendamaian ajaran islam secara teologis maupun ritual. Proses penyelarasan ajaran 

Islam melalui tradisi masyarakat dilakukan Sunan Bonang dengan membolehkan 

gamelan yang selama itu menjadi kesenian milik penganut Hindu-Budha, diletakkan 

Sunan Bonang di masjid-masjid dan tempat ibadah. Sunan Bonang menjadikan gamelan 

untuk menciptakan lagu-lagu gending jawa sebagai sarana untuk berdakwah agar 

                                                           
28

 Majmu’ Fatawa Shaykh al-Islam Ahmad Ibn Taymiyah, vol. 3 (Kairo: Maktabah Ibn Taymiyah, 
1978), 338. 
29

 Sunyoto, Atlas Walisongo, 238. 
30

 Nur Syam, Islam Pesisir (Yogyakarta: Lkis Publiser, 2005). 



 

293 
 

masyarakat mau datang ke masjid. Siapapun yang datang ke masjid untuk memainkan 

gamelan diizinkan oleh Sunan Bonang dengan syarat membasuh kaki di kolam yang 

telah dibangun di depan masjid dan mengucapkan dua kalimat syahadat terlebih dahulu. 

Sunan Bonang kemudian mendakwahi mereka dengan memasukkan ajaran-ajaran Islam 

dalam tembang dan lagu sesuai dengan tingkatan pengetahuan masyarakat awam 

pribumi.
31

 

Wahana kesenian dan kebudayaan yang diterapkan Sunan Bonang dalam 

berdakwah kiranya cukup rasionalis jika dilihat dari riwayat keilmuan Sunan Bonang yang 

memang telah menguasai disiplin  ilmu seni dan sastra. Kemampuannya dalam 

memahami seni dan sastra inilah yang kemudian diaplikasikan Sunan Bonang dalam 

dakwahnya melalui gamelan, tembang-tembang dan juga “bonang”, sejenis alat musik 

dari bahan kuningan yang berbentuk bulat dengan tonjolan di bagian tengah dan sangat 

mirip dengan gong kecil.
32

 Alat bonang inilah yang digunakan Sunan Bonang sebagai 

gamelan sebagai pengiring pertunjukan wayang, bahkan digunakan penduduk desa 

untuk mengumpulkan warga ketika ingin menyampaikan woro-woro dari pemerintah.  

Akulturasi budaya dalam dakwah Sunan Bonang ini adalah bukti nyata 

rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang yang sebelumnya menggunakan 

kekerasan dan mendapat penolakan di Kediri, setelah berfikir keras dengan mengganti 

metode pengajaran melalui analisis rasionalis, maka Sunan Bonang mengambil 

keputusan untuk mengubah metode dakwah Islam. Tujuan utama dari rasionalitas 

pemikiran Sunan Bonang ini adalah agar Islam banyak diminati oleh masyarakat. Kiranya 

metode perubahan ini telah sukses dan menjadikan Islam mudah diterima bahkan 

menjadi agama mayoritas masyarakat Jawa Nusantara hingga saat ini. 

 

 

 

 

 

  

                                                           
31

 Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 39. 
32

 Sunyoto, Atlas Walisongo, 249. 



 

294 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Alfadhilah, Jauharotina. “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana 

Makhdum Ibrahim dalam Kitab Primbon Bonang dan Suluk Wujil.” 

Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 4, no. 2 (December 10, 

2018): 201–24. https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50. 

———. Petuah-Petuah Sunan Bonang tentang Ketuhanan dalam Suluk Wujil dan 
Primbon Bonang. 1. Yogyakarta: Q-Media, 2021. 

Anita, Dewi Evi. “WALISONGO: MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian 
Pustaka,” n.d. 

Arif, Masykur. Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah. Yogyakarta: 
Laksana, 2016. 

Edward, Miles. Advances in Decision Analysis; From Foundation to Applications. 
New York: Cambridge University Press, 2007. 

Enis Niken, Purwadi. Dakwah Walisongo: Penyebaran Islam Berbasis Kultural Di 
Tanah Jawa. Yogyakarta: Panji Pustaka, 2007. 

Hidayat, Rahmat. “Rasionalitas: Overview terhadap Pemikiran dalam 50 Tahun 
Terakhir.” Buletin Psikologi 24, no. 2 (July 19, 2016). 
https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.26772. 

Kristiawan, Muhammad. Filsafat Pendidikan: The Choice Is Yours. Yogyakarta: 
Valia Pustaka, 2016. 

Majmu’ Fatawa Shaykh al-Islam Ahmad Ibn Taymiyah. Vol. 3. Kairo: Maktabah 
Ibn Taymiyah, 1978. 

Mundzir, Nurcholis. Menapak Jejak Sultanul Auliya. Tuban: Penerbit Mulia Abadi, 
2013. 

Ningsih, Rahmah, Fakultas Fisioterapi, and Universitas Esa Unggul. “KEDATANGAN 
DAN PERKEMBANGAN ISLAM DI INDONESIA” 18 (2021). 

Ricklefs, M.C. Sejarah Indonesia Modern 1200-2004. Jakarta: Serambi Ilmu 
Semesta, 2005. 

Sholeh, A Khudori. Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 
Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo. Depok: Pustaka Ilman, 2016. 
Syam, Nur. Islam Pesisir. Yogyakarta: Lkis Publiser, 2005. 
Tjandrasasmita, Uka. Arkeologi Islam Nusantara. Cet. 1. Jakarta: Kepustakaan 

Populer Gramedia bekerja sama dengan École française d’Extrême-Orient 
dan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Syarif Hidayatullah, 2009. 

Tri Haryanto, Joko. IAIN Walisongo Mengeja Tradisi Merajut Masa Depan. 
Semarang: Pustakindo Pratama, 2003. 

Wahana, Paulus. Filsafat Ilmu Pengetahuan. Yogyakarta: Pustaka Diamond, 2016. 
West, Stanovich. The Assessment of Rational Thinking. New York: Cambridge 

University Press, 2014. 
 


