ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 02, No 02. September, 2023, ISSN. 2963-833X

RASIONALITAS DAKWAH SUNAN BONANG

Jauharotina Alfadhilah, Jamal Ghofir
Institut Agama Institut Nahdlatul Ulama (IAINU) Tuban
Email: dhielzZ90@gmail.com Jamalghofir803 @gmail.com

Abstract: Javanese Hindu traditions have been ingrained in the majority or even almost
all circles of the people of the archipelago, especially the island of Java at the beginning
of the spread of Islam in the archipelago. The condition of the community that is very
close to the acculturation of local culture makes Sunan Bonang think hard to use his
rationality in efforts to spread Islam. Rational which means a mindset where someone
tends to behave and act based on logic and human reason, making Sunan Bonang, who
is more often known as Maulana Makhdum Ibrahim, argues that Islamic teachings
delivered and preached by force will not be able to flow Islamic breath in the souls of the
community. Witing Tresno Jalaran soko kulino (love grows due to frequent interactions).
If Islam can be well interacted with society, then gradually without realizing it, Islam can
be in their hearts without violence and coercion. Islam is a religion that exists with
peace, no coercion let alone violence as described in Q.S. Al-Bagarah 256. Therefore,
cultural acculturation by incorporating Islamic breath in every culture and activity carried
out by the community is clear evidence of the rationality of Sunan Bonang's thoughts in
choosing the right da'wah strategy to be able to introduce Islam to the people of Java
and Nusantara which at that time was very thick with its traditions.

Kywrod: da'wah, Sunan Bonang, rationality

Abstrak: Tradisi Jawa Hindu telah mendarah daging pada mayoritas bahkan hampir
seluruh kalangan masyarakat Nusantara khususnya pulau Jawa pada awal penyebaran
Agama Islam di Nusantara. Kondisi masyarakat yang sangat erat dengan akulturasi
budaya lokal ini menjadikan Sunan Bonang berfikir keras untuk menggunakan
rasionalitasnya dalam usaha penyebaran Agama Islam. Rasional yang berarti suatu pola
pikir dimana seseorang cenderung bersikap dan bertindak berdasarkan logika dan nalar
manusia, menjadikan Sunan Bonang yang lebih sering dikenal dengan sebutan Maulana
Makhdum lbrahim ini berpendapat bahwa pengajaran Islam yang disampaikan dan
didakwahkan dengan paksaan justru tidak akan dapat mengalirkan nafas Islami di jiwa
para masyarakat. Witing Tresno Jalaran soko kulino (rasa cinta tumbuh karena seringnya
berinteraksi). Jika Islam dapat diinteraksikan dengan baik dengan masyarakat, maka
lambat laun tanpa mereka sadari, Islam dapat berada di hati mereka tanpa adanya
kekerasan dan paksaan. Islam adalah agama yang ada dengan kedamaian, tidak ada
paksaan apalagi kekerasan sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Al-Bagarah 256. Oleh
karena itu, akulturasi budaya dengan memasukkan nafas Islami pada setiap budaya dan
kegiatan yang dilakukan oleh masyarakat menjadi bukti nyata rasionalitas pemikiran
Sunan Bonang dalam memilih strategi dakwah yang tepat untuk dapat mengenalkan
Islam pada masyarakat Jawa dan Nusantara yang saat itu sangat kental dengan
tradisinya.

Kata Kunci: dakwah, Sunan Bonang, rasionalitas

282


mailto:dhielz90@gmail.com
mailto:Jamalghofir803@gmail.com

A. PENDAHULUAN

Islam mulai masuk ke Nusantara sejak abad pertama Hijriah atau abad ke-7
(tujuh) masehi melalui jalur jual beli yang dilakukan oleh para saudagar dari Arab,
Gujarat, Persia dan Cina. Penyebaran Islam di Nusantara yang tercatat oleh
sejarah sejak abad ke-7 M itu jelas menunjukkan bahwa kedatangan para
saudagar dan pedagang muslim di sebagian wilayah Indonesia sudah jauh
sebelum Islam mulai dikenal dan menjadi kepercayaan masyarakat lokal.
Menurut Ricklef, proses penyebaran Islam di Nusantara mungkin terjadi melalui
dua proses, yaitu: pertama, penduduk pribumi mengalami kontak dengan agama
Islam dan kemudian menganutnya, kedua; orang-orang asing dari Asia (Arab,
Cina, India dll) yang telah memeluk agama Islam tinggal secara tetap di suatu
wilayah Indonesia, menikah dengan penduduk asli dan mengikuti gaya hidup
lokal, atau bisa jadi kedua proses tersebut terjadi secara bersama-sama.’

Tidak ada bukti sejarah yang menyatakan adanya ekspedisi-ekspedisi militer
asing yang memaksakan agama Islam di nusantara. Hal ini menunjukkan bahwa
Islamisasi nusantara pada awal kehadirannya dilakukan secara damai tanpa
kekerasan apalagi pemaksaan. Namun sejalan dengan berkembangnya Islam,
adanya kerajaan-kerajaan Islam yang berdiri di Nusantara menjadikan agama
Islam terkadang disebarkan dari satu kawasan ke kawasan lain melalui
peperangan.’ Penyebaran agama Islam yang seperti ini menjadikan masyarakat
setempat menerima agama Islam dengan terpaksa dan menjadikan mereka sosok
muslim yang “munafik”, bersyahadat namun tidak dapat meninggalkan
kepercayaan ataupun ajaran serta praktek agama dan kepercayaan sebelumnya.

Kondisi masyarakat nusantara yang telah memeluk agama Islam namun tidak
dapat meninggalkan ajaran dan kepercayaan mereka sebelumnya dapat diartikan
bahwa masyarakat pribumi yang tinggal di Indonesia saat itu bahkan sebelum
Islam datang dan dikenalkan kepada mereka, mereka telah mengenal agama dan
Iman. Mayoritas dari mereka memeluk agama Hindu dan Budha, sebagian yang
lain memiliki kepercayaan kapitaya.

Penyebaran Islam di Jawa yang tidak jauh berbeda dengan penyebarannya di
Nusantara, menurut Uka Tjadrasasmita® melewati beberapa jalur, yakni:

1. Perdagangan

'm.C Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200-2004 (Jakarta: Serambi llmu Semesta, 2005), 3.

2 Ricklefs, 26.

? Uka Tjandrasasmita, Arkeologi Islam Nusantara, Cet. 1 (Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia
bekerja sama dengan Ecole francaise d’Extréme-Orient dan Fakultas Adab dan Humaniora UIN
Syarif Hidayatullah, 2009).

283



Jalur Perdagangan merupakan tahap awal Islamisasi
Nusantara. Melalui proses perdagangan ini, Islam dibawa oleh
para saudagar muslim kepada penduduk Jawa dan Nusantara

2. Perkawinan
Jalur perkawinan dilakukan oleh para saudagar yang telah
menetap dan hidup bersama masyarakat pribumi dan memiliki
status sosial yang tinggi mengawini putri-putri bangsawan,
sehingga kemudian dapat memberikan keturunan-keturunan
Islami

3. Politik
Jalur Politik dilakukan dengan mengislamkan raja-raja. Ketika
seorang raja memeluk agama Islam, maka rakyatnya akan
mengikuti jejak agama yang dianut oleh rajanya.

4. Kesenian dan Budaya
Jalur Kesenian dan Budaya merupakan proses Islamisasi
dengan menyelipkan ajaran-ajaran Islam dalam kegiatan seni
yang diminati oleh masyarakat

5. Pendidikan
Jalur pendidikan dilakukan oleh para ulama, kyai dan guru
agama dengan mendirikan masjid dan pondok pesantren bagi
para santri di tengah-tengah masyarakat

6. Tasawuf
Tasawuf masuk di Indonesia pada abad ke-13 M. Jalur tasawuf
adalah jalur yang paling berperan membentuk kehidupan
sosial bangsa Indonesia, sebagaimana dituliskan dalam Sejarah
Banten, Babad Tanah Jawi dan Hikayat raja-raja Pasai.*

Pola penyebaran agama Islam melalui dua jalur pertama, yakni perdagangan
dan perkawinan adalah pola awal yang dilakukan para saudagar ketika
menyebarkan Islam di Nusantara. Dua pola tersebut terasa sangat lambat dalam
usaha Islamisasi. Dari awal masuknya Islam di Indonesia pada abad ke-7 M hingga
abad ke-13 M, Islam belom banyak dikenal oleh masyarakat pribumi. Islam mulai
berkembang pesat setelah abad ke-13, ketika walisongo mulai dikenal oleh
masyarakat.’

Dalam tahapan penyebaran Islam, walisongo mendirikan masjid dan
pesantren untuk mempercepat proses penyebaran Agama Islam. Lembaga

* Rahmah Ningsih, Fakultas Fisioterapi, and Universitas Esa Unggul, “KEDATANGAN DAN
PERKEMBANGAN ISLAM DI INDONESIA” 18 (2021): 217-18.

> Joko Tri Haryanto, IAIN Walisongo Mengeja Tradisi Merajut Masa Depan (Semarang: Pustakindo
Pratama, 2003), 10-12.

284



pesantren inilah yang kemudian banyak menentukan watak keislaman bagi
kerajaan-kerajaan Islam.® Pola penyebaran Islam oleh walisongo inilah yang
dimaksudkan oleh Uka Tjadrasasmita dengan pola pendidikan, tasawuf, kesenian
budaya dan politik.

Walisongo adalah sosok yang memiliki kelebihan karena kedekatannya dengan
Allah.” Keberadaan walisongo mengukir sejarah penting dalam proses Islamisasi
Jawa dan Nusantara. Maulana Makhdum Ibrahim adalah salah satu dari
walisongo yang banyak memberikan pengaruh dan menjadi guru wali yang lain.
Oleh karenanya penelitian ini kami fokuskan pada telaah tentang rasionalitas
pemikiran dakwah Sunan Bonang dalam wupayanya mengenalkan dan
memasukkan nilai-nilai Islam kepada hati masyarakat Jawa dan Nusantara,
sehingga Islam dapat dikenal tanpa kekerasan, dan dipeluk dengan senang hati
bahkan menjadi agama mayoritas masyarakat Jawa dan Nusantara hingga saat
ini.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan jenis kualitatif yang dilakukan dengann
penghimpunan dan analisis data dari sumber kepustakaan berdasarkan jurnal
akademik dan buku-buku terdahulu maupun terkini yang membahas topik
relevan. Sumber kepustakaan yang digunakan adalah sumber primer dan
sekunder yang terkait pokok bahasan mengenai pemetaan sinkronisasi realitas
pemikiran Sunan Bonang dengan aktualisasi dakwah yang dilakoninya. Pencarian
literatur dilakukan dari berbagai basis data, seperti JSTOR, ProQuest dan Google
Scholar. Kriteria pemilihan literatur mencakup relevansi rasionalitas Sunan
Bonang dalam penyebaran agama Islam di Jawa dan Nusantara dan kredibilitas
sumber. Setelah literatur terpilih, kami melakukan telaah dan analisis mendalam
untuk mengidentifikasi temuan-temuan kunci yang mendukung argumen dalam
tulisan ini.

C. ISI DAN PEMBAHASAN
1. SUNAN BONANG

Sunan Bonang lahir dengan nama kecil Makhdum lbrahim.®2 Nama Makhdum
diambil dari bahasa Hindi yang bermakna cendekiawan Islam yang dihormati

® Dewi Evi Anita, “WALISONGO: MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian Pustaka,” n.d., 246—
47.

7 Anita, 247.

® Jauharotina Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang tentang Ketuhanan dalam Suluk Wujil dan
Primbon Bonang, 1 (Yogyakarta: Q-Media, 2021), 30.

285



karena kedudukannya dalam agama.9 Beliau lahir sekitar tahun 1465 M dari hasil
pernikahan antara Sunan Ampel (sesepuh walisongo) dengan Nyai Ageng Manila,
putra Arya Teja, Tumenggung Majapahit yang ditugaskan di Tuban dan menjadi
Bupati Tuban.?

Sunan Bonang adalah putra ke-empat dari Nyai Ageng Manila. Dalam
Atlas Walisongo disebutkan bahwa nama kakak Sunan Bonang yaitu, Nyai
Patimah yang bergelar Nyai Gedeng Panyuran, Nyai Wilis alias Nyai Pengulu dan
Nyai Taluki atau yang biasa dikenal dengan Nyai Gedeng Maloka. Sunan Bonang
juga memiliki satu adik laki-laki yaitu Raden Qasim yang dikenal dengan sebutan
Sunan Drajat."!

Dalam bidang pendidikan, Sunan Bonang banyak belajar langsung dengan
ayahnya, Sunan Ampel. Ayah Sunan Bonang adalah guru pertama yang mendidik
serta mengajarkan pelbagai ilmu pengetahuan dan ilmu keagamaan kepadanya,
disamping Sunan bonang juga belajar kepada sebagian dari murid Sunan Ampel,
seperti Sunan Giri, Raden Patah dan Raden Kusen."?

Hijrah pendidikan mulai dilakukan oleh Sunan Bonang ketika menginjak
usia 18 tahun. Sunan Ampel mengajaknya ke Tartar (negeri Cina Barat) untuk
tinggal dan menetap dalam beberapa tahun. Selama di Tartar, Sunan Bonang
sempat menggunakan nama Cina, “Nam Bian Song”. Setelah dua tahun di Tartar,
Sunan Ampel kemudian mengajaknya untuk berlayar ke Makassar. Di Makassar,
Sunan Ampel meninggalkan Sunan Bonang sendirian agar dapat mendalami
pelbagai cabang ilmu, khususnya llmu-ilmu keislaman.™

Selain ke Tartar dan Makassar, Sunan Bonang juga pernah dikirim oleh
ayahnya ke Negeri Pasai (Aceh) untuk berguru kepada Maulana Ishak yang
dikenal dengan sebutah Syeh Awalul Islam. Kehausan Sunan Bonang akan ilmu
menjadikannya berusaha untuk dapat menangkap dan menyerap pelbagai ilmu
sebanyak mungkin dimanapun dia berada, termasuk ketika di Negeri Pasai ini.
Selain berguru kepada Syeh Awalul Islam, Sunan Bonang juga memanfaatkan
waktu dan keberadaanya di negeri Pasai untuk belajar kepada sejumlah ulama
besar dari Baghdad, Mesir dan Iran yang menetap disana.'* Kepiawaiannya dalam

° purwadi Enis Niken, Dakwah Walisongo: Penyebaran Islam Berbasis Kultural Di Tanah Jawa
(Yogyakarta: Panji Pustaka, 2007), 49.

10 Masykur Arif, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana,
2016), 112.

" Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Depok: Pustaka liman, 2016), 234.

12 Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 34.

Y Nurcholis Mundzir, Menapak Jejak Sultanul Auliya (Tuban: Penerbit Mulia Abadi, 2013), 40.
1 Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 35.

286



berbagai ilmu menjadikan Sunan Bonang dikenal sebagai wali yang
menakjubkan.®

Sepulangnya dari Negeri Pasai, Sunan Bonang dikirim oleh ayahnya untuk
berdakwah dan menyebarkan Agama Islam di daerah Jawa, yakni wilayah Kediri,
Tuban, Pati, Bawean dan Madura.'® Pedalaman Kediri menjadi tempat awal
dakwah Sunan Bonang. Pada periode awal perjalanan dakwahnya ini, Sunan
Bonang sempat terlibat oleh beberapa konflik karena cara dakwahnya yang cukup
keras. Saat itu, Sunan Bonang dikisahkan sempat merusak Arca yang dipuja oleh
penduduk setempat hingga mengutuk penduduk satu desa karena kesalahan dari
satu orang warga. Pertarungan fisik juga dilakoni oleh Sunan Bonang dalam usaha
dakwahnya di Kediri. Saat itu Sunan Bonang bertarung dengan Ki Buto Locaya dan
Nyai Plencing, tokoh penganut ajaran Bhairawa di daerah setempat.17

Karena pola dakwah Sunan Bonang pada periode awal perjalanan
dakwahnya dikira kurang berhasil, selain berdoa dan memohon pertolongan
kepada Allah, Sunan Bonang banyak menelaah dan berfikir secara rasional akan
cara yang tepat agar bisa mendapatkan hati masyarakat pribumi sehingga mereka
mau memeluk agama Islam dengan senang hati. Usaha rasionalitas pemikiran
dakwahnya itu ia realisasikan ketika berdakwah di Tuban, Madura, Pati dan
Bawean.

Sunan Bonang wafat pada awal abad ke-16, pada tahun 1525 M di Tuban,
Jawa Timur. Setelah memalui perdebatan antara beberapa muridnya, akhirnya
Sunan Bonang dimakamkan di Tuban. Komplek masjid dan Pemakaman Sunan
Bonang berada di dukuh Kauman, Desa Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten
Tuban Jawa Timur. Hingga saat ini tempat tersebut ramai dikunjungi oleh para
peziarah dan orang-orang yang ingin menapak tilas perjuangan Sunan Bonang
dalam proses Islamisasi Jawa dan Nusantara yang pernah ia lakukan.'®

2. RASIONALISME DALAM ISLAM

Rasionalisme adalah aliran filsafat yang menyatakan bahwa kebenaran hanya
dapat diperoleh memalui logika dan analisis terhadap fakta.® Sumber
pengetahuan dalam rasionalisme berasal dari akal pikiran dan harus bersifat

B Enis Niken, Dakwah Walisongo, 54.

'® Jauharotina Alfadhilah, “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum Ibrahim
dalam Kitab Primbon Bonang dan Suluk Wuijil,” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora
4, no. 2 (December 10, 2018): 205, https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50.

v Sunyoto, Atlas Walisongo, 246.

18 Mundzir, Menapak Jejak Sultanul Auliya, 50.

¥ Muhammad Kristiawan, Filsafat Pendidikan: The Choice Is Yours (Yogyakarta: Valia Pustaka,
2016), 241.

287



rasional realistis.”° Menurut aliran ini, tanpa adanya rasio, manusia tidak akan
mampu memperoleh pengetahuan. Namun hal itu tidak berarti bahwa
rasionalisme mengingkari nilai pengalaman, bahkan menurut mereka
pengalaman yang didapatkan manusia melalui pancaindra berfungsi sebagai
perangsang atau pendukung akal dalam memperoleh pengetahuan.

Pemikiran Rasionalisme muncul karena adanya permasalahan yang harus
dipecahkan dengan menggunakan akal atau pikiran. Istilah rasionalisme sering
digunakan untuk menggambarkan pandangan vyang diduga merupakan
karakteristik dari beberapa filosof dan pemikir pada abad ke-17 hingga awal abad
ke-18 yang memiliki pandangan optimis tentang kekuatan penyelidikan ilmiah
dan pendidikan untuk meningkatkan kebahagiaan umat manusia saat itu, seperti
Rene Descartes, Benedict de Spinoza dan Gottfried Wilhelm Leibniz.

Rasionalisme dalam dunia Islam tidak terlepas dari pengaruh pikiran dan
filsafat Yunani. Filsafat Islam lahir dengan cara mengadopsi pemikiran-pemikiran
Yunani yang kemudian diselaraskan dan disesuaikan dengan Al-Qur’an dan Hadis.
Munculnya sistem berfikir rasional dalam Islam didorong oleh beberapa faktor,
seperti adanya madzhab-madzhab bahasa. Madzhab bahasa muncul lantaran
kebutuhan dalam memahami ajaran Al-Qur’an. Al-Qur’an turun dalam bahasa
Arab, Hal ini menjadikan tidak semua lafadz yang ada di dalamnya dapat
dipahami dengan mudah oleh masyarakat yang tidak menggunakan bahasa Arab
sebagai bahasa sehari-hari. Oleh karena itu, diperlukan adanya pemikiran-
pemikiran yang berasal dari akal untuk menelaah lebih dalam setelah mengalih
bahasakan ke bahasa yang diinginkan.

Selain adanya madzhab bahasa, kemunculan madzhab fikih juga menjadi
faktor pendorong munculnya sistem berfikir rasional dalam Islam. Beberapa
persoalan fikih seringkali tidak dapat langsung dipecahkan oleh Al-Qur‘an dan
Hadis, sehingga dibutuhkan pemikiran-pemikiran baru dalam bidang hukum yang
kemudian menjadi cikal bakal kemunculan madzhab Fikih. Faktor terakhir yang
mengenalkan rasionalisme dalam dunia Islam yaitu karena adanya usaha umat
Islam untuk menerjemahkan buku-buku Yunani Kuno. Usaha penerjemahan ini
juga mengenalkan para muslimin pada pelbagai disiplin ilmu, seperti logika, fisika
dan metafisika Aristoteles.?!

Pemikiran Rasionalis yang lebih dikenal berasal dari Yunani atau eropa,
sesungguhnya tidaklah bertolak belakang dengan ajaran agama Islam. Banyak
ayat Al-Qur’an yang meyerukan umat Islam, bahkan seluruh umat manusia untuk

%% paulus Wahana, Filsafat llmu Pengetahuan (Yogyakarta: Pustaka Diamond, 2016), 31.
*! A Khudori Sholeh, Wacana Baru Filsafat Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 24.

288



dapat menggunakan akal guna memperoleh kebenaran, seperti Q.S Ali Imron
191. Dalam ayat tersebut Allah memerintahkan manusia untuk selalu berfikir dan
mengingat Allah kapanpun dan dimanapun,terlebih ketika melihat ciptaan-
ciptaan-Nya

Cras¥)y sl I (8 3 RE S 2034 o3 135885 Ll 53R Call
“(yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam
keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi” ( QS Ali
Imron: 191)

Berfikir kritis dalam Al-Qur’an disebut juga dengan tafakur. Ada banyak
ayat Al-Qur’an yang menyerukan manusia untuk berfikir kritis, namun seorang
muslim hendaknya tidak hanya menggunakan akal dalam berfikir, tapi juga
dengan hati. Hati adalah penyeimbang akal agar tidak condong dengan nafsu,
karena akal yang telah dikuasai nafsu dapat mematikan dan membutakan mata
hati. Oleh karenanya, Islam mengajarkan kita (manusia) untuk senantiasa
memelihara kebersihan hati sehingga mampu melihat, berfikir dan menilai
hakikat dengan benar sesuai dengan yang dituturkan dalam Al-Qur’an maupun As
Sunnah.

Ssall Gile lad o) BLand flealia o8 “*;S;;S\; t@g;;;;m@éi%f\ A
w)suwsxwydb@u\&w d;\‘;\;;‘ﬁy\duﬂ

“Allah menggenggam nyawa (manusia) pada saat kematiannya dan yang belum
mati ketika dia tidur. Dia menahan nyawa yang telah Dia tetapkan kematiannya
dan Dia melepaskan nyawa vyang lain sampai waktu yang ditentukan.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat bukti-bukti
(kekuasaan) Allah bagi kaum yang berpikir”. (QS Az-Zumar: 42)

Dalam Az-Zumar 42, kekuasaan dan kebesaran Allah digambarkan lewat kematian
dan kehidupan manusia. Allah memegang kendali atas keduanya. Hanya manusia
yang dapat menggunakan akalnya untuk berfikir yang mampu memahami makna
kebesaran dan kekuasaan-Nya. Dalam QS Ghafir ayat 54 bahkan jelas tertulis
bahwa sesungguhnya petunjuk dan peringatan Allah itu nyata dan hanya dapat
dipahami oleh orang-orang yang memiliki pikiran sehat. Pikiran sehat diartikan
dalam ayat ini sebagai pikiran yang dimiliki oleh manusia yang dapat
menggunakan akal dan hatinya dengan baik sesuai porsinya tanpa menambahkan
salah satu diantaranya dengan nafsu

Y I 1805 st

289



“Untuk menjadi petunjuk dan peringatan bagi orang-orang yang berpikiran
sehat”. (QS Gafir: 54)

3. RASIONALITAS PEMIKIRAN DAKWAH SUNAN BONANG

Rasionalitas yang memiliki makna relatif baik jika dilihat dari sudut pandang
masyarakat umum dan keilmuan, menjadikan rasionalitas dianggap sebagai bumbu
utama gambaran sebuah tindakan yang diinginkan oleh masyarakat. Ketika kita berharap
seseorang dapat bertindak secara rasional, maka yang dimaksudkan adalah orang
tersebut dapat bertindak berdasarkan keputusan yang dipikirkan secara matang dan
dilandasi oleh informasi yang akurat dan objektif. Pemikiran yang matang yakni pemikiran
seseorang yang selalu mempertimbangkan dengan baik tujuan apa yang akan dicapai
dan dilandasi dengan niat untuk dapat mencapai tujuan tanpa memalui banyak
pengorbanan.22 Penalaran logis dapat menjadikan seseorang dapat membuat sebuah
keputusan yang rasional di tengah ketidaklengkapan informasi yang didapatkan.23

Parameter utama dari rasionalitas adalah sebuah tujuan. Keberadaan tujuan itu
sendiri sesungguhnya merupakan keniscayaan, karena setiap orang pasti memiliki
tujuan, setidaknya untuk mempertahankan hidup. Sebuah tujuan dapat dicapai memalui
cara. Meski cara yang sama tidak melulu memberikan hasil yang sama, namun adanya
proses mental dan perilaku dimana individu memilih alternatif cara yang lain dalam suatu
pengambilan keputusan, maka proses pengambilan keputusan tersebut dapat dinilai
rasional atau tidak dari capaian tujuan yang didapatkan.24

Menurut Stanovic West”, Rasional mengandung dua pengertian, yang pertama yaitu
sebagai sebuah tindakan yang diukur dari sudut pandang pencapaian tujuan
(Instrumental Rationality) dan yang kedua berlandaskan keyakinan yang dimiliki individu
yang didukung dengan bukti-bukti terbaik yang tersedia (epistemic Rationality).

Rasionalitas pemikiran dapat diartikan sebagai sebuah tindakan yang memenuhi
empat kriteria, yaitu:

a. Tindakan yang dilandasi oleh pertimbangan yang menyeluruh terhadap
seluruh alternatif tindakan yang ada. Dengan kata lain, seorang individu
mampu mempertimbangkan seluruh kemungkinan yang tersedia.

b. Pemilihan alternatif tindakan tersebut diambil berdasarkan pertimbangan
terhadap konsekuensi atau hasil yang mungkin menyertai setiap alternatif
tindakan. Alternatif tindakan yang dipilih adalah yang memberikan hasil
terbaik bagi pelaku.

c. Hasil atau konsekuensi yang dipilih masih berupa kemungkinan dan belom
dapat dipastikan benar atau tidaknya. Maka nilai dari hasil konsekuensi
tindakan tersebut diperkirakan dengan aturan-aturan yang digariskan dalam
teori probabilitas

2 Rahmat Hidayat, “Rasionalitas: Overview terhadap Pemikiran dalam 50 Tahun Terakhir,”
Buletin Psikologi 24, no. 2 (July 19, 2016): 103, https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.26772.
% Miles Edward, Advances in Decision Analysis; From Foundation to Applications. (New York:
Cambridge University Press, 2007), 417.

2 Hidayat, “Rasionalitas,” 104.

% Stanovich West, The Assessment of Rational Thinking (New York: Cambridge University Press,
2014), 265-2

71.

290



d. Keseluruhan dari proses pengambilan keputusan, mencerminkan
pertimbangan yang menyeluruh terhadap unsur Kketidakpastian dan
ketidakjelasan terkait dengan hasil dari tindakan dan kaitannya dengan
tujuan-tujuan yang ingin dicapai dengan tindakan tersebut.?®

Rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang jika dilihat dari keempat unsur
tersebut, maka dapat didentifikasikan sangat realistis. Sunan Bonang yang pada awal
perjalanan dakwahnya menggunakan kekerasan sehingga mendapat banyak penolakan
dari masyarakat, karena pemikiran dakwahnya yang realistis menjadikan dakwahnya
berubah 380 derajat menjadi sangat diminati oleh masyarakat.

Awal dakwah Sunan Bonang menurut babad Daha Kediri banyak mendapatkan
penolakan oleh masyarakat. Pendekatan yang dilakukan Sunan Bonang saat itu
cenderung bersifat kekerasan, bahkan dikisahkan bahwa beliau pernah merusak arca
yang dipuja oleh penduduk sehingga menjadi sumber kekesalan masyarakat pribumi.
Sunan Bonang pada awal masa dakwahnya juga sempat mengubah aliran Sungai
Brantas dan mengutuk penduduk suatu desa karena kesalahan dari satu orang warga.”’

Kesalahan Sunan Bonang pada awal perjalanan dakwahnya yang disebabkan
penggunaan metode kekerasan, menjadi sebuah tamparan hebat untuk beliau agar
dapat menggunakan akal dan pikirannya secara lebih realistis dalam berdakwah. Proses
pemikiran realistis yang mengharuskan adanya tindakan yang dilandasi oleh
pertimbangan yang menyeluruh terhadap seluruh alternatif tindakan yang ada,
sebagaimana dituturkan oleh Stanovic West akhirnya dilakukan oleh Sunan Bonang.
Beliau mencoba untuk memilih alternatif tindakan yang berbeda dari tindakan awal
berdasarkan pertimbangan terhadap konsekuensi yang akan diterima. Konsekuensi
tindakan awal (dakwah dengan kekerasan) telah memberikan hasil yang tidak tepat
karena tidak diminati oleh masyarakat, bahkan Sunan Bonang saat itu mendapatkan
resistensi dari penduduk kediri berupa konflik dalam bentuk perdebatan dan juga
pertarungan fisik. Pertarungan fisik antara Sunan Bonang dengan Ki Buto Locaya, Nyai
Plencing dan para penganut ajaran Bhairawa Bhairawi saat itu menunjukkan bahwa
Islam belom diterima oleh masyarakat Kediri pada awal strategi dakwahnya.

Rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang tidaklah didapatkan dengan
mudah tanpa melalui proses yang panjang. Perjalanan Dakwah Sunan Bonang di Kediri
yang menggunakan kekerasan dan mendapatkan penolakan itu, menurut naskah Hikayat
Hasanuddin, menjadikan Sunan Bonang kemudian berhijrah dari kediri ke Demak dan
menjadi imam masjid Demak. Di Demak, Sunan Bonang banyak intropeksi diri dan
berfikir keras dengan akal dan rasionya tentang cara penyampaian dakwah yang baik
agar dapat dicintai oleh masyarakat. Jika mayoritas masyarakat banyak yang menolak
dakwah Islam dengan kekerasan, maka barangkali jika dilakukan dengan kelembutan
dan akulturasi budaya dalam penyampaiannya justru mampu mengikat minat dan hati
masyarakat pribumi.

Pemikiran kritis Sunan Bonang dalam perubahan metode dakwahnya itu diilhami
oleh ayahnya, Sunan Ampel yang sejak awal perjalanan dakwahnya menggunakan pola
dan metode akulturasi budaya. Sunan Bonang memang banyak menuntut ilmu dan
mendapatkan masukan dari ayahnya yang merangkap sebagai guru pertama hidupnya
itu. Dari wawasan Sunan Ampel inilah Sunan bonang kemudian mampu menghidupkan
nalar berfikir kritisnya untuk mengubah pola dakwah yang selama ini ia lakoni.

2 Hidayat, “Rasionalitas,” 104.
7 Sunyoto, Atlas Walisongo, 244.

291



Kelihaian Sunan Bonang dalam berfikir dan menggunakan akalnya secara
rasionalis tidaklah terlepas dari keilmuan agama yang ia miliki. Dalam Islam, kemampuan
akal yang dimiliki manusia haruslah diimbangi dengan wahyu, karena setinggi apapun
kemampuan akal, ia tetaplah salah satu dari kekuatan manusia yang memiliki batasan
dan titik lemah. Akal tidak mampu menjamah ranah supranatural, seperti hakikat mimpi,
ruh, mukjizat, karomah dan lain sebagainya. Namun disamping kekurangannya, akal
mampu memberikan hakikat kebenaran dari hal-hal yang tampak mata dan dapat diindra
oleh manusia. Akal memiliki sisi positif dan negatif, kiranya hal inilah yang kemudian
dimanfaatkan oleh Sunan Bonang. Sunan Bonang memberikan ruang kepada akal untuk
memahami sebuah keadaan melalui proses analisa tanpa melampaui batasan-batasan
wahyu. la berhasil menggunakan akal dan wahyu sesuai proporsinya.

Ibnu Taimiyah dalam Majmu’ Fatawa memaparkan bahwa, “Akal merupakan
syarat mempelajari ilmu. Akal juga syarat untuk menjadikan semua amalan menjadi baik
dan sempurna. Dengan akal, llmu dan amalan bisa menjadi lengkap.” Namun agar akal
bisa sampai pada tahapan tersebut, akal haruslah terhubung dengan cahaya iman dan
Al-Qur'an”®

Menyikapi penggunaan akal dan rasio dalam Islam yang harus disertai dengan
keselarasannya dengan ilmu-ilmu agama, tidaklah menjadi sebuah kesulitan yang dapat
menghalangi usaha Sunan Bonang dalam merealisasikan rasionalitas pemikiran
dakwahnya. Sunan Bonang bahkan merasa tertantang karena memang dari awal beliau
telah menguasai banyak disiplin ilmu agama, seperti lImu Fikih, Ushuluddin dan Tasawuf.
Bahkan beliau juga menguasai beberapa disiplin ilmu umum seperti ilmu seni, sastra,
arsitektur dan ilmu silat.”

Penguasaan Sunan Bonang akan banyak ilmu memudahkannya untuk
menyelaraskan antara akal dan wahyu. Hal itu mulai ia lakukan sejak menjadi Imam di
Masjid Demak. Kearifannya dalam menggunakan akal dan wahyu menjadikan Sunan
Bonang menyandang gelar kehormatan “Sunan Bonang”, yang sebelumnya beliau hanya
dikenal dengan sebutan Makhdum Ibrahim. Sunan berarti guru Suci dan Bonang diambil
dari nama desa di Demak tempat kediaman beliau.

Proses kearifan Sunan Bonang menjadi sosok wali yang berbakat, tampak jelas
setelah hijrahnya dari Demak ke Lasem yang kemudian berpindah lagi dari Lasem ke
Tuban. Di Tuban Sunan Bonang dikisahkan oleh naskah Carita Lasem telah menginjak
usia tiga puluh tahun dan ditugaskan untuk menjadi wali negara Tuban yang mengurusi
berbagai hal. Dari sinilah Sunan Bonang mulai menggunakan konsep dakwah yang
berselaraskan dengan tradisi (dakwah kolaboratif).30

Dakwah kolaboratif dilakukan Sunan Bonang setelah menelaah beberapa
konsekwensi dan juga pengalaman masa lalu yang kemudian digodog secara analistis
rasionalis sehingga berakhir dengan pengambilan keputusan penyelarasan dan
pendamaian ajaran islam secara teologis maupun ritual. Proses penyelarasan ajaran
Islam melalui tradisi masyarakat dilakukan Sunan Bonang dengan membolehkan
gamelan yang selama itu menjadi kesenian milik penganut Hindu-Budha, diletakkan
Sunan Bonang di masjid-masjid dan tempat ibadah. Sunan Bonang menjadikan gamelan
untuk menciptakan lagu-lagu gending jawa sebagai sarana untuk berdakwah agar

8 Majmu’ Fatawa Shaykh al-Islam Ahmad Ibn Taymiyah, vol. 3 (Kairo: Maktabah Ibn Taymiyah,
1978), 338.

» Sunyoto, Atlas Walisongo, 238.

** Nur Syam, Islam Pesisir (Yogyakarta: Lkis Publiser, 2005).

292



masyarakat mau datang ke masijid. Siapapun yang datang ke masjid untuk memainkan
gamelan diizinkan oleh Sunan Bonang dengan syarat membasuh kaki di kolam yang
telah dibangun di depan masjid dan mengucapkan dua kalimat syahadat terlebih dahulu.
Sunan Bonang kemudian mendakwahi mereka dengan memasukkan ajaran-ajaran Islam
dalam tembang dan lagu sesuai dengan tingkatan pengetahuan masyarakat awam
pribumi.31

Wahana kesenian dan kebudayaan yang diterapkan Sunan Bonang dalam
berdakwah kiranya cukup rasionalis jika dilihat dari riwayat keilmuan Sunan Bonang yang
memang telah menguasai disiplin ilmu seni dan sastra. Kemampuannya dalam
memahami seni dan sastra inilah yang kemudian diaplikasikan Sunan Bonang dalam
dakwahnya melalui gamelan, tembang-tembang dan juga “bonang”, sejenis alat musik
dari bahan kuningan yang berbentuk bulat dengan tonjolan di bagian tengah dan sangat
mirip dengan gong kecil.** Alat bonang inilah yang digunakan Sunan Bonang sebagai
gamelan sebagai pengiring pertunjukan wayang, bahkan digunakan penduduk desa
untuk mengumpulkan warga ketika ingin menyampaikan woro-woro dari pemerintah.

Akulturasi budaya dalam dakwah Sunan Bonang ini adalah bukti nyata
rasionalitas pemikiran dakwah Sunan Bonang yang sebelumnya menggunakan
kekerasan dan mendapat penolakan di Kediri, setelah berfikir keras dengan mengganti
metode pengajaran melalui analisis rasionalis, maka Sunan Bonang mengambil
keputusan untuk mengubah metode dakwah Islam. Tujuan utama dari rasionalitas
pemikiran Sunan Bonang ini adalah agar Islam banyak diminati oleh masyarakat. Kiranya
metode perubahan ini telah sukses dan menjadikan Islam mudah diterima bahkan
menjadi agama mayoritas masyarakat Jawa Nusantara hingga saat ini.

3t Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang, 39.
32 Sunyoto, Atlas Walisongo, 249.

293



DAFTAR PUSTAKA

Alfadhilah, Jauharotina. “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana

III

Makhdum lbrahim dalam Kitab Primbon Bonang dan Suluk Wuji
Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 4, no. 2 (December 10,
2018): 201-24. https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50.

———. Petuah-Petuah Sunan Bonang tentang Ketuhanan dalam Suluk Wujil dan
Primbon Bonang. 1. Yogyakarta: Q-Media, 2021.

Anita, Dewi Evi. “WALISONGO: MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian
Pustaka,” n.d.

Arif, Masykur. Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah. Yogyakarta:
Laksana, 2016.

Edward, Miles. Advances in Decision Analysis; From Foundation to Applications.
New York: Cambridge University Press, 2007.

Enis Niken, Purwadi. Dakwah Walisongo: Penyebaran Islam Berbasis Kultural Di
Tanah Jawa. Yogyakarta: Panji Pustaka, 2007.

Hidayat, Rahmat. “Rasionalitas: Overview terhadap Pemikiran dalam 50 Tahun
Terakhir.” Buletin Psikologi 24, no. 2 (July 19, 2016).
https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.26772.

Kristiawan, Muhammad. Filsafat Pendidikan: The Choice Is Yours. Yogyakarta:
Valia Pustaka, 2016.

Majmu’ Fatawa Shaykh al-Islam Ahmad Ibn Taymiyah. Vol. 3. Kairo: Maktabah
Ibn Taymiyah, 1978.

Mundzir, Nurcholis. Menapak Jejak Sultanul Auliya. Tuban: Penerbit Mulia Abadi,
2013.

Ningsih, Rahmah, Fakultas Fisioterapi, and Universitas Esa Unggul. “KEDATANGAN
DAN PERKEMBANGAN ISLAM DI INDONESIA” 18 (2021).

Ricklefs, M.C. Sejarah Indonesia Modern 1200-2004. Jakarta: Serambi limu
Semesta, 2005.

Sholeh, A Khudori. Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo. Depok: Pustaka llman, 2016.

Syam, Nur. Islam Pesisir. Yogyakarta: Lkis Publiser, 2005.

Tjandrasasmita, Uka. Arkeologi Islam Nusantara. Cet. 1. Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia bekerja sama dengan Ecole francaise d’Extréme-Orient
dan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Syarif Hidayatullah, 2009.

Tri Haryanto, Joko. IAIN Walisongo Mengeja Tradisi Merajut Masa Depan.
Semarang: Pustakindo Pratama, 2003.

Wahana, Paulus. Filsafat lmu Pengetahuan. Yogyakarta: Pustaka Diamond, 2016.

West, Stanovich. The Assessment of Rational Thinking. New York: Cambridge
University Press, 2014.

294



