
263 
 

ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 02, No 01. Maret, 2023, ISSN. 2963-833X 

BAHASA AGAMA DAN DAKWAH ISLAM 

Jauharotina Alfadhilah 
Dosen Managemen Dakwah IAINU Tuban 

dhielz90@gmail.com 
 

 
Abstrak 
Bahasa agama adalah bahasa yang digunakan pada agama apapun. Salah satu ciri pokok bahasa agama 
sebagaimana dikatakan Ramsey yaitu adanya komitmen serta respons moral keagamaan dari pembicaranya, 
karena bahasa dan ekspresi keagamaan sangatlah kompleks, sekompleks pikiran, perasaan dan aktifitas 
manusia itu sendiri. Manusia berusaha membahasakan segala sesuatu yang ada disekitarnya dengan simbol, 
ikon, ataupun ungkapan-ungkapan metaforik untuk memudahkannya memahami alam sekitar dan menjalin 
komunikasi antar sesama manusia.  Tidak hanya berusaha berkomunikasi antar sesamanya, manusia juga 
berusaha memahami hal-hal yang bersifat metafisik, seperti Tuhan, kitab suci dan juga ritual-ritual keagamaan. 
Ketiga hal tersebut sering terangkum dalam suatu istilah, yaitu bahasa agama. Agama yang bersifat abstrak 
dan metafisis, mengharuskan manusia untuk memulai pemikiran akan hal-hal tersebut dengan 
membahasakannya melalui bahasa ikonik. Ikon dan juga simbol yang sering digunakan adalah symbol-simbol 
yang masih berhubungan dengan hal-hal inderawi. Hal ini sengaja dilakukan agar manusia  dapat memahami 
keberadaan yang abstrak dan tidak dapat digapai oleh indra tersebut menjadi mudah dipahami dan dapat 
diterima. Bahasa agama yang sangat kompleks ini jika dihubungan dengan Dakwah Islamiyah, akan menjadi 
sebuah tantangan baru dalam dunia dakwah Islam. Islam sebagai agama yang moderat dan sangat menjunjung 
toleransi, pastinya lebih mudah dalam menerima apa-apa yang dirumuskan oleh bahasa agama dengan 
catatan tidak keluar dari Al-Qur’an maupun As-Sunnah. 
 
Kata Kunci: Bahasa, Agama, dan Dakwah 

 
Abstract 
The language of religion is the language used in any religion. One of the main characteristics of religious 
language, as stated by Ramsey, is the commitment and religious moral response of the speaker, because 
language and religious expression are very complex, as complex as thoughts, feelings and human activities 
themselves. Humans try to describe everything around them with symbols, icons, or metaphorical expressions 
to make it easier for them to understand the natural surroundings and establish communication between 
humans. Not only trying to communicate with each other, humans also try to understand things that are 
metaphysical, such as God, holy books and also religious rituals. These three things are often summarized in a 
term, namely the language of religion. Religion which is abstract and metaphysical requires humans to start 
thinking about these things by expressing them through iconic language. Icons and symbols that are often used 
are symbols that are still related to things of the senses. This is deliberately done so that humans can 
understand existence that is abstract and cannot be reached by the senses to be easy to understand and 
acceptable. If this very complex religious language is related to Da'wah Islamiyah, it will become a new 
challenge in the world of Islamic da'wah. Islam as a religion that is moderate and highly upholds tolerance, is 
certainly easier to accept anything that is formulated by religious language, provided that it does not come out 
of the Al-Qur'an or As-Sunnah. 
 
Keywords: Language, Religion, and Da'wah 

  

mailto:dhielz90@gmail.com


264 
 

A. Pendahuluan 

 Bahasa yang seringkali diartikan sebagai alat untuk menyampaikan pikiran, gagasan, 

konsep atau perasaan, sebenarnya adalah sebuah sistem yang dibentuk oleh sejumlah 

komponen yang berpola secara tetap dan dapat dikaidahkan. Sistem tersebut berupa 

lambang-lambang bunyi yang setiap lambangnya memiliki dan menyatakan suatu konsep 

serta makna. Dengan kata lain suatu ujaran bahasa pasti memiliki makna. 

 Mengenai bahasa agama, konsep yang dimilikinya masih saja mengandung 

perdebatan di kalangan ahli linguistik dan juga teolog serta filsuf hingga saat ini. Kondisi 

manusia yang secara kultural lahir dan tumbuh dalam bahasa, menjadikannya kurang kritis 

dalam meneliti pertumbuhan bahasa yang digunakan, apakah bahasa mampu tumbuh 

dengan sehat ataukah sebaliknya.1 Hal ini diibaratkan Hidayat dalam bukunya Memahami 

Bahasa Agama seperti udara yang selalu kita hirup, bahasa juga bisa terkena polusi yang 

pada urutannya akan mendatangkan penyakit pada sistem berfikir, baik pada level 

individual maupun sosial. 

 Manusia dan bahasa tidaklah dapat dipisahkan. Kualitas dan gaya bahasa seseorang 

dapat dikatakan sebagai indikator kualitas kepribadiannya yang secara kultur mencerminkan 

darimana ia dibesarkan. Maka sungguh benar jika petuah lama mengatakan bahwa bahasa 

adalah cermin jiwa. Karena jika seseorang sedang kacau, maka bahasanya juga kacau. 

Bahasa merekalah yang kemudian mampu mendatangkan polusi pada alam pikiran dan 

perilaku seseorang. 

 Dalam kehidupan sehari-hari manusia seringkali menggunakan kedok bahasa untuk 

melindungi dirinya yang ingin bermaksud jahat ataupun menipu orang lain sebagai 

pendengarnya. Hal ini tampak jelas dari perbedaan yang sering kita temukan antara bahasa 

iklan, bahasa politik, bahasa ilmu pengetahuan dan bahasa obrolan. Perbedaan tersebut 

sebenarnya ada pada “konteks”, yang ditanggapi Komaruddin Hidayat dengan ungkapannya 

bahwa sungguh bodoh dan tidak komunikatif orang yang memahami sebuah wacana hanya 

dari segi literalnya tanpa memperhatikan konteks.2  

Hal seperti itu juga terjadi pada bahasa agama. Tanpa memperhatikan konteks, 

bahasa agama sangat rentan terjadi kesalahan dalam pemahaman teks. Bahasa agama yang 

                                                           
1 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina, 1996), 3. 
2 Ibid, 5. 



265 
 

seringkali menggunakan bahasa simbolik dan juga metaforik3 sudah seharusnya memiliki 

kesepakatan terlebih dahulu dalam memahami pengertian apa itu bahasa agama serta apa 

saja cakupan masalahnya agar dapat meminimalisir kesalahpahaman dalam menangkap 

pesan dasar keagamaan. 

Istilah bahasa agama sebenarnya menunjuk pada tiga macam bidang kajian dan 

wacana. Pertama, ungkapan-ungkapan yang digunakan untuk menjelaskan obyek pemikiran 

yang bersifat metafisis, terutama tentang Tuhan; kedua, bahasa kitab suci, terutama bahasa 

al-Qur’an; ketiga, bahasa ritual keagamaan.4 

Bagaimana cara kita memahami bahasa agama yang berasal dari teks ataupun kitab 

suci? ketika harus berhadapan dengan hal tersebut, maka akan muncul sebuah pertanyaan 

dalam benak kita, yaitu siapakah sesungguhnya subyek yang berbicara dan siapakah obyek 

yang hendak disapa oleh teks tersebut? Disadari ataupun tidak, ketika seseorang membaca 

sebuah teks atau buku atau kitab suci, sedikitnya ada tiga subyek yang terlibat dalam 

membangun makna yang masing-masing memiliki dunianya sendiri.  

Jika pikiran kita hanya tertuju dan terpusat pada buku, maka sesungguhnya kita 

sudah berasumsi bahwa buku mempunyai eksistensi yang otonom, yang bisa berbicara 

sendiri dan untuk memahami isinya, kita tidak harus mengaitkan dengan subyek 

pengarangnya. Meskipun demikian, kita harus tetap menyadari bahwa hubungan antara 

teks dan pengarangnya selalu saling bertautan, meski sangat jarang keduanya dapat hadir 

bersama-sama di hadapan kita sebagai pembaca. Maka dalam setiap pemahaman dan 

penafsiran sebuah teks, faktor subyektifitas pembaca menjadi sangat berperan, membaca 

berarti menafsirkan. Bahkan lebih jauh lagi, membaca dan menafsirkan sesungguhnya juga 

“menulis ulang” dalam bahasa mental dan bahasa pikir sanga pembaca, hanya saja tidak 

dituliskan.    

Selain bahasa kitab suci, dari ungkapan-ungkapan yang merujuk pada bidang kajian 

dan wacana bahasa agama tersebut, selanjutnya akan muncul pertanyaan-pertanyaan klasik 

dalam ilmu kalam (teologi) tentang ketuhanan, bagaimana memahami dan menganalisa 

                                                           
3
 Menurut Prof  Dr Edi Sedyawati (ahli symbol Nusantara) dan Prof Dr Ratnaesih Maulana (Ahli Ikonografi Indonesia), bahasa Simbolik 

adalah bahasa yang digunakan untuk menerjemahkan ide, emosi, keinginan dan peristiwa ke dalam simbolisasi. Bahasa symbol adalah 
bahasa makna. Sedangkan bahasa metaforik adalah bahasa yang diungkapkan secara tidak langsung, namun menggunakan perbandingan 
analogis. 
4 Bahasa metafisis adalah bahasa yang digunakan untuk menjelaskan obyek yang bersifat metafisikal, terutama tentang Tuhan. Bahasa 
kitab suci seringkali dipahami manusia sebagai ungkapan-ungkapan analogis dengan alam pikiran dan dunia empiris manusia, sehingga 
dalam memahami kitab suci seseorang cenderung menggunakan standar ganda, yaitu seseorang berfikir dalam kapasitas dan berdasarkan 
pengalaman kemanusiaan namun diarahkan kepada suatu obyek yang diimani yang berada di luar jangkauan nalar dan inderanya. Lihat 
Ronald E. Santoni (edt), Religious Language and The Problem of Religious Knowledge (London: Indiana University Press, 1968), vii.   



266 
 

makna yang homonim antara Tuhan dengan manusia atau yang dinisbahkan terhadap wujud 

materi. Apakah sifat-sifat ini mempunyai makna umum dimana makna manusia diperoleh 

karena diprediksikan kepada Tuhan? Ataukah mempunyai makna lain? Pertanyaan ini 

mulanya ditujukan kepada sifat-sifat ketuhanan, namun selanjutnya berkembang meliputi 

seluruh pertanyaan-pertanyaan keagamaan. Hal inilah yang kemudian dapat digunakan oleh 

Islam dalam menyebarkan Dakwah Islamiyah dan seruan keagamaan Islam pada masyarakat 

non Muslim.  

B. METODE PENELITIAN 

Metode bimbingan agama Islam dapat diklarifikasikan berdasarkan segi komunikasi. 

Pengelompokannya yaitu: pertama, metode komunikasi langsung atau disingkat metode langsung, 

dan kedua, metode komunikasi tidak langsung atau metode tidak langsung. Maka untuk lebih 

jelasnya akan dikemukakan secara rinci metode bimbingan agama islam ini menurut Faqih dalam 

buku bimbingan dan konseling Islam menyatakan sebagai berikut. Dalam pengertian harfiyyah, 

metode adalah jalan yang harus dilalui untuk mencapai suatu tujuan, karena metode berasal dari 

meta yang berarti melalui dan hodos berarti jalan. Metode lazim diartikan sebagai jarak untuk 

mendekati masalah sehingga diperoleh hasil yang memuaskan. 

C. ISI DAN PEMBAHASAN 

1. Manusia dan Bahasa 

 Bagi manusia berbahasa ibarat menghirup udara yang setiap saat dikonsumsi tanpa 

mempertanyakan darimana asal-usulnya, kecuali jika terjadi polusi yang menyesakkan nafas. 

Ketika kata-kata tidak lagi menyehatkan dan bahkan membingungkan, barulah bahasa mulai 

ditanggapi secara kritis oleh manusia.  

 Bahasa adalah percakapan yang muncul ketika bunyi dan ide tampil bersama dalam 

sebuah obrolan ataupun wacana. Bunyi itulah yang disebut kata, dan kata itu adalah bagian 

dari bahasa. Menurut Ernst Cassier, Demokritoslah orang yang pertama mengajukan tesis 

bahwa bahasa manusia berasal dari bunyi-bunyi tertentu yang semata-mata bersifat 

emosional.5  

 Manusia adalah makhluk yang berkata. Tanpa adanya kata, manusia tidak dapat 

disebut sebagai manusia. Bahasa bagi manusia bersifat primer, dapat dikatakan dan 

menghasilkan bunyi. Dan tidak dapat dinafikkan bahwa kemampuan empiris manusia untuk 

berbahasa tidak dapat terlepas dari indra-indra yang dimilikinya. 

                                                           
5
 Ernst Cassier, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Essey tentang Manusia.(Jakarta: Gramedia, 1987),174. 



267 
 

 Tanpa adanya indra, manusia tidak bisa menggunakan bahasa. Dan dengan indra 

manusia mampu memperluas fungsi bahasa menjadi sebuah alat penghubung yang sangat 

kompleks, bukan hanya sebagai alat komunikasi, namun juga sebagai ekspresi diri.  

 Bahasa juga dapat menjadi pengikat sekelompok manusia, dan dalam waktu yang 

bersamaan bahasa mampu menjadi penghambat komunikasi dengan kelompok yang 

berbeda, bahkan bisa melahirkan benturan, baik bahasa lisan maupun isyarat. Hal ini terjadi 

karena pribadi manusia sesungguhnya menginginkan bahasa persatuan agar dapat 

berinteraksi sesama manusia, namun nyatanya dari bahasa juga manusia seringkali terpecah 

belah. 

 Berbahasa juga tidak selalu ada dalam bentuk dialog, berbahasa bisa saja dilakukan 

secara monolog.6 Mengenai asal-usulnya, secara garis besar di dalam bahasa terdapat tiga 

teori yang dikemukakan oleh Hidayat, yaitu teologis, naturalis dan konvensionalis. 

 Teori teologis beranggapan bahwa kemampuan manusia dalam berbahasa adalah 

karena anugerah Tuhan. Tuhan telah mengajarkan bahasa kepada Adam yang diakui sebagai 

nenek moyang seluruh manusia. Berbeda dengan teori teologis, para naturalis beranggapan 

bahwa kemampuan manusia dalam berbahasa merupakan bawaan alam, sebagaimana 

kemampuan untuk melihat, mendengar maupun berjalan. Teori konvensionalis memiliki 

pandangan lain lagi, mereka berpendapat bahwa bahasa pada awalnya muncul sebagai 

produk sosial. Bahasa merupakan hasil konvensi yang disepakati dan kemudian dilestarikan 

oleh masyarakatnya. Meskipun ketiga teori masing-masing memiliki argument yang logis, 

namun ketiganya tetap saja spekulatif dan terbuka bagi munculnya kritik serta teori-teori 

baru. 

 “The lore of our father is a fabric of sentence”, demikian salah satu adagium yang 

popular di kalangan filsuf bahasa. Pengetahuan dan adat-istiadat orang tua kita yang 

merupakan  bangunan makna-makna dalam jaringan kalimat, diwariskan secara turun-

temurun pada anak cucunya sehingga generasi setelahnya tidak harus membangun 

peradabannya dari nol. Transmisi peradaban ini pada awalnya hanya mengandalkan 

medium bahasa lisan, namun pada urutannya bahasa lisan inilah yang kemudian diperkuat 

dengan munculnya bahasa tulis.  

                                                           
6
 

Hanya saja ketika seseorang berbicara sendiri, sesungguhnya pembicaraan itu ditujukan kepada orang lain sebagai pendengar, yaitu “diri sendiri”, atau figure yang tidak hadir secara 

nyata seperti “Tuhan”, ataupun orang yang hanya hadir dalam imajinasinya. Lihat Ibid, 28 



268 
 

 Keberadaan bahasa tulis muncul bersama tradisi penulisan dan percetakan. Adanya 

bahasa tulis bukan berarti bahwa keberadaannya menghapus tradisi lisan, melainkan 

memperkayanya. Menurut penilaian sementara ioleh para ahli bahasa, ketika bahasa lisan 

ditransfer ke dalam bahasa tulis, maka banyak aspek fundamental dalam “peristiwa bahasa” 

menghilang. Komunikasi adalah suatu “peristiwa” yang melibatkan aspek psikologis, tempat, 

suasana, gaya dan lan sebagainya. Ketika peristiwa komunikasi dituangkan dalam tulisan, 

maka menjadi “terkunci” dan “membeku”. Oleh karenanya bisa dipahami jika muncul 

pendapat bahwa tulisan adalah sebuah tirani dan imperialism terhadap bahasa lisan yang 

pada urutannya juga menjajah kehidupan sosial melalui manipulasi dan hegemoni 

epistemologis.7 

 Dengan medium bahasa manusia mulai memperluas dunianya. Benda-benda serta 

orang-orang disekelilingnya diberi nama atau label, sehingga dengan label itu manusia 

menciptakan jaringan komunikasi serta membangun makna-makna. Menurut White head8 

dalam tindakan berbahasa seseorang berbicara pada dua obyek, yaitu ke dalam atau kepada 

dirinya sendiri dan keluar atau kepada (orang) yang lain. Dengan demikian, bahasa 

merupakan medium ekspresi dan eksternalisasi diri agar dirinya dapat dipahami dan 

diterima orang lain. Begitu pula sebaliknya, lewat bahasa seseorang dapat melakukan 

identifikasi dan internalisasi nilai-nilai serta informasi yang dijumpai di sekelilingnya. 

 Himpunan dan akumulasi pengalaman manusia yang berlangsung dan tumbuh dalam 

sejarah inilah yang kemudian disebut dengan tradisi, yang di dalamnya termasuk tradisi 

keagamaan. Bagi umat Islam, salah satu tiang penyangga tradisi yang paling kokoh adalah 

terbukukannya wahyu Allah dalam Al-Qur’an yang mata rantai transmisinya secara historis 

ilmiah diakui paling solid dan paling otentik dibandingkan dengan nabi-nabi sebelumnya. 

Bahasa, sebagaimana juga agama memiliki dimensi individual dan sosial, meskipun 

sebenarnya setiap konsep individu hanya bisa dipahami dengan adanya relasi sosial dan 

begitu pula sebaliknya. Bahkan ketika seseorang sedang bermunajat kepada Tuhan, 

meskipun dia tampak sendirian, sebenarnya dia memerlukan orang lain (the other).  

 Dalam mediasi sendirian, seseorang lebih mudah memasuki dunia imajinasi ke dunia 

lain dan ziarah intuitif ke alam mata empiris. Oleh karena itu tidak lagi mengherankan ketika 

kita melihat seseorang yang menangis tersedu-sedu ketika sujud atau duduk berlama-lama 

                                                           
7
 Walter J. Ong, Orality and Literacy-The Techmologing of the Word (London: Roudledge, 1989), 5. 

8
 Alfred North Whitehead, Modes of Thought (New York: A Free Press Paperback, 1968), bab I. 



269 
 

setelah sholat karena sebenarnya ia telah melakukan komunikasi non-sosial secara intens, 

yaitu komunikasi pada diri sendiri dan pada the Other (Tuhan). 

 Mengenai peran bahasa dalam konteks sosial, salah satu hal yang paling menyolok 

adalah memelihara identitas dan kohesi masyarakat atau bangsa. Suatu bangsa yang 

mampu menyelenggarakan tertib sosial dan melakukan komunikasi politik adalah karena 

adanya kesamaan bahasa. Hal ini menjadi semakin efektif ketika ditemukan bahasa cetak 

serta teknologi yang mampu mempercepat komunikasi jarak jauh. Bisa dibayangkan, 

bagaimana rumitnya melakukan komunikasi politik, agama dan pembangunan jika 

masyarakat Indonesia yang secara etnis dan bahasa yang sedemikian beragamnya tidak 

memiliki bahasa kesatuan. Dengan diterimanya bahasa Indonesia sebagai bahasa kesatuan 

dan bahasa nasional, Republik Indonesia berhasil menciptakan sebuah kesatuan serta 

wawasan nusantara dan menjadi suatu prestasi politik kebudayaan yang sangat 

mengagumkan.  

 Contoh-contoh tersebut membuktikan bahwa sesungguhnya dunia yang dibangun 

oleh manusia ini bukanlah sekedar dunia materi yang ada hanya untuk memuaskan naluri 

insting hewani, tetapi lebih substansial lagi, yaitu dunia simbolik atau dunia makna.9 Dari 

sudut filsafat kebudayaan, dapat dipahami bahwa segala sesuatu disekeliling kita memiliki 

makna dan fungsi karena kehadiran manusia yang kemudian membangun relasi-relasi 

melalui medium bahasa.  

 Demikianlah, bermula dari pengalaman, manusia berinteraksi dengan alam di 

sekelilingnya yang kemudian dibahasakan dan dikomunikasikan, sehingga pada urutannya 

manusia mampu membangun kaidah-kaidah ilmu pengetahuan. Pengalaman yang diulang-

ulang melahirkan pengetahuan, pengetahuan yang diulang-ulang melahirkan ilmu 

pengetahuan. Maka dari itu, bahasa menjadi sebuah medium yang dengannya dunia 

manusia dirawat dan secara konseptual dikembangkan serta diwariskan. 

2. Bahasa Agama 

 Bahasa dan agama adalah dua kata yang masing-masing sangat sulit untuk 

didefinisikan dengan tepat sehingga dapat diterima oleh berbagai pihak. Pengertian bahasa 

yang memiliki cakupan makna dan telah melahirkan teori multidimensi, menjadikan bahasa 

bukan saja sekedar ucapan (parole), tetapi di dalamnya terkandung perasaan, emosi, tata 

                                                           
9
 Ibid, 39. 



270 
 

pikir, bahkan muatan adat-istiadat yang disebut Heidegger dengan istilah “Language is the 

house of being”.10 Dalam bahasa, tersimpan warisan dan khazanah nilai-nilai kemanusiaan. 

Dengan bahasa manusia dapat mengekspresikan serta mendepositokan prestasi serta nilai-

nilai kemanusiaan agar dapat disampaikan kepada masyarakat dan generasi setelahnya.  

 Menurut T. Ramsey, salah satu fungsi bahasa terlebih bahasa agama adalah sebagai 

media untuk menyatakan kehadiran sebuah realita dan pesona, seperti pertemuan antara 

dua orang yang masing-masing memperkenalkan nama diri. Ekspresi penyebutan nama 

tersebut bagaikan mencairkan es yang tengah beku. “The ice does not continue to melt, it 

breaks”, kata Ramsey.11 Sebuah percakapan dan pertemuan dapat merubah suasana dari 

sekedar himpunan benda-benda mati (something) menjadi suasana yang hidup dan 

mengandung pesona yang berpribadi (someone). Hal seperti ini tidak mungkin terjadi tanpa 

adanya peran bahasa yang menjembatani dan membukakan jalan bagi sebuah komunikasi 

antar sesama manusia, antara manusia dengan alam dan antara manusia dengan Tuhan.  

 Agama juga memiliki pengertian yang tidak kurang sulitnya untuk didefinisikan. 

Konsep agama biasanya diasosialisasikan dengan konsep Tuhan. Sebagai contoh, bagi 

pemeluk agama Budha pengertian dan posisi Tuhan tidaklah penting bahkan mereka tidak 

terbiasa dan tidak juga diajarkan mengenai doktrin tentang Tuhan sebagai pesona 

sebagaimana terdapat dalam tradisi serta doktrin agama Islam, Yahudi dan juga Kristen.  

 Persoalan tentang makna agama berkembang menjadi lebih rumit ketika agama 

diungkapkan dengan bahasa Inggris, yaitu religion. Kata religion mencakup semua sistem 

nilai yang dijadikan pegangan atau pandangan hidup oleh suatu kelompok masyarakat. Jika 

Heidegger mengatakan bahwa bahasa bagaikan rumah tempat kita lahir, tinggal dan 

tumbuh, maka bagi orang beriman ungkapan yang lebih tepat dari pemaknaan agama yaitu 

Religion is the way of being.  

Sebagaimana bahasa yang selalu hadir dan menyertai di manapun kita berada dan 

beraktifitas, agama juga menafasi setiap tindakan manusia, meskipun konsep agama dan 

intensitas keberagamaan seseorang tetap saja tidak mungkin dapat disamakan.12 Perbedaan 

konsep dan intensitas keberagamaan inilah yang kemudian menjadikan tidak hanya paham 

yang memiliki kitab suci dan juga rasul yang dipandang sebagai agama dalam tradisi filsafat 

                                                           
10

 David Farrel Krell (edt), Martin Heidegger Basic Writing (New York: Harper and Row, 1976), 193. 
11 Ian T. Ramsey, Religious Language (London: SCM Press Ltd, 1957), 26. 

12 Komaruddin, Memahami…, 75. 



271 
 

dan antropologi. Paham ateisme, agnotisisme, deisme dan teosofi juga termasuk dalam 

kategori agama.  

Ada dua pendekatan yang dapat digunakan untuk memahami ungkapan-ungkapan 

keagamaan, yaitu theo-oriented dan antroporiented. Menurut theo-oriented bahasa agama 

diartikan sebagai kalam ilahi yang kemudian terabadikan ke dalam kitab suci. Secara tidak 

langsung dapat dikatakan bahwa pengertian bahasa agama yang paling mendasar yaitu 

bahasa kitab suci. Adapun yang kedua diartikan bahwa bahasa agama adalah ungkapan 

serta perilaku keagamaan dari seseorang atau sebuah kelompok sosial. Jadi bahasa agama 

dengan pendekatan antroporiented diartikan sebagai wacana keagamaan yang dilakukan 

oleh umat beragama maupun sarjana ahli agama tanpa harus selalu menggunakan 

ungkapan kitab suci.  

 Pendekatan pertama pada akhirnya akan tetap mengarah pada wacana keagamaan, 

sehingga mencakup pengertian yang kedua, karena semua kitab suci pada urutannya akan 

melahirkan penafsiran, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan. Adapun bahasa agama 

dalam pengertian kedua, bisa saja melepaskan atau tanpa bergantung pada keberadaan 

kitab suci, bahkan sangat mungkin untuk bebas dan hanya mengarah pada narasi filsafat 

dan ilmiah. 

 Disilah kita dituntut untuk lebih jeli dalam melihat batas-batas yang sangat samar 

antara bahasa agama sebagai narasi dan teori ilmiah, dan narasai keagamaan sebagai 

fenomena ekspresi keberagamaan seseorang. Oleh karenanya, perlu diambil sebuah 

kesepakatan sementara yang bersifat longgar dengan cara membuat karateristik tentang 

bahasa agama.  

 Pertama yaitu obyek bahasa agama, terutama theo-oriented adalah metafisis yang 

berpusat pada Tuhan dan kehidupan baru di balik kematian dunia. Kedua, sebagai implikasi 

dari yang pertama, format dan materi pokok narasi keagamaan adalah kitab suci. Ketiga, 

bahasa agama mencakup ungkapan dan ekspresi keagamaan secara pribadi maupun 

kelompok., meskipun ungkapannya menggunakan bahasa ibu. Misalnya, doa-doa yang 

disusun dan diucapkan dalam bahasa lokal. Bagi orang awam,tentunya akan sangat sulit 

untuk membedakan antara ungkapan Al-Qur’an dan hadis dengan pembicaraan masyarakat 

Arab dan tidak mengerti, apakah ungkapan-ungkapan tersebut termasuk bahasa agama 

ataukah bukan.   



272 
 

 Mengenai bahasa apa yang dirasa lebih efektif untuk kitab suci, karena sasaran kitab 

suci yang pada umumnya memberikan penekanan lebih kuat pada hati dan kesadaran 

moral, dan bukan pada spekulasi intelektual, maka bahasa lisan lebih efektif ketimbang 

bahasa tulis. Karena itu bahasa agama khususnya Islam lebih menekankan bahasa lisan, 

antara lain karena berkaitan dengan fakta historis bahwa agama diturunkan pada 

masyarakat yang masih didominasi oleh tradisi bicara-dengar, bukan baca-tulis. Kemudian, 

sasaran agama adalah masyarakat luas, sehingga metode dakwahnya tentu lebih tepat 

menggunakan tradisi lisan.13  

 Bagi umat Islam Indonesia yang tidak mengerti bahasa Arab, pemahaman akan Al-

Qur’an dengan lisan Arab dirasa memberikan sebuah jarak pada pemahaman mereka. Hal 

ini juga yang terjadi pada pemeluk agama lain. Meskipun demikian, sebagai umat yang 

beriman jarak pemahaman ini sudah seyogyanya dapat dijembatani dengan iman dan secara 

rasional melalui terjemahan. Namun, permasalahan tidak berhenti disini, ketika kitab suci 

diterjemahkan dan juga ditafsirkan, maka akan muncul dua kemungkinan positif dan 

negatif.14 

 Secara fisik tekstual, setiap kitab suci yang telah dibukukan akan hadir dan duduk 

sejajar dengan buku-buku lainnya. Kitab-kitab suci tersebut telah menjadi fakta historis yang 

hanya dapat dibedakan melalui sikap serta respon pembacanya. Begitu juga dalam 

memahami gaya bahasa agama, sikap pembacalah yang memegang peran utama.  

 Secara sederhana, terdapat dua kategori bahasa agama (kitab suci). Yaitu preskriptif 

dan deskriptif. Dalam preskriptif struktur makna yang dikandung selalu bersifat imperatif 

dan persuasif, yaitu menghendaki pembaca untuk mengikuti pesan pengarang sebagaimana 

terformulasikan dalam teks. Ungkapan preskriptif menjadikan pengarang sebagai pusat 

putaran, sementara pembaca diminta untuk mengikuti ajakan dan sarannya. Jika semua 

kitab suci dipandang sebagai sapaan dan petunjuk Tuhan untuk kebaikan hidup manusia 

yang di dalamnya berisi perintah dan larangan, maka tidak salah untuk menyatakan bahwa 

bahasa agama pada dasarnya preskriptif. Namun dalam pemahaman dan pelaksanaannya, 

ternyata cukupsulit untuk dapat menangkap secara jelas tingkat perintah dan larangan yang 

                                                           
13 Komaruddin, Memahami…., 108. 

14 Positifnya, posisi dan pesan sebuah kitab suci menjadi terbebas dari kurungan bahasa dan tradisi lokal dimana ia diturunkan. Bertemunya sebuah teks dan terjemahan dengan 

pembaca di luar tradisinya memungkinkan adanya proses pengkayaan wawasan kitab suci. Negatifnya, setiap penterjemahan dan penafsiran selalu diikuti bahaya distorsi, deviasi dan 

pengkhianatan pesan.  



273 
 

ada dalam kitab suci. Oleh karena itu, dalam kitab suci juga terdapat gaya penulisan 

deskriptif. 

 Penulisan dengan gaya deskriptif bersifat lebih demokratif, karena pembaca bebas 

untuk mendiskusikan persoalan. Gaya penulisan ini seringkali digunakan pada tulisan-tulisan 

ilmiah, terutama sejarah, sehingga memungkinkan bagi pembaca untuk dapat 

mengembangkan lebih jauh. Karena itulah teori demokrasi dan penulisan deskriptif selalu 

muncul dan berkembang bersama.15  

 Dalam kitab suci, persoalan bahasa lainnya yang seringkali kita jumpai yaitu bahasa 

metaforis. Istilah “metaphora” sebenarnya berasal dari bahasa Yunani “meta” berarti 

berada di seberang atau di balik, dan “pherein” artinya membawa serta. Dalam bahasa 

Arab, ada istilah yang hampir sama dengan itu, yaitu I’tibar, yang asal katanya berarti 

jembatan atau penyeberangan.16  

 Ketika kita menemukan ungkapan-ungkapan metaforis, kiasan dan narasi kitab suci 

dalam bentuk cerita, kita akan mempertanyakan, adakah sebuah cerita merupakan deskripsi 

dari kata historis ataukah hanya metafor saja dan mengapa kitab suci banyak menggunakan 

ungkapan metaforis. Dari analisa psikolinguistik dikatakan bahwa untuk sampai pada tahap 

pemikiran konseptual diperlukan tahapan-tahapan. Tahapan-tahapan manusia dalam 

berfikir dan berbahasa ini juga memiliki keterkaitan dengan perkembangan jiwa 

seseorang.17  

 Dalam proses pembuatan kapal laut dan kapal udara misalnya, proses tersebut 

dimuali dengan berpikir ikonik, yaitu ketika penciptanya terhenyak ketika melihat gerakan 

ikan ataupun burung yang kemudian mendorong pemikiran asosiatif-imaginatif. Pemikiran 

ikonik dimulai dari munculnya bayangan dalam batin yang samar-samar dalam bentuk 

setengah gambar atau setengah gambar abstrak. Dari pemikiran ikonik, berkembang ke arah 

persepsi, abstraksi, asosiasi, imajinasi, aprehensi dan selanjutnya mengarah pada pemikiran 

reflektif konseptual dan bahkan spekulatif-metafisis.18  

                                                           
15 Northrop Frey, Wordl with Power (London: Harcourt Brace Jovanovich, 1990), Bab. I 

16 Komaruddin, Memahami…, 80.  

17 Misalnya, dalam berfikir dan berbahasa, anak kecil melakukannya dengan cara mimesis atau meniru, hal yang sama juga dilakukan oleh manusia dewasa. Namun aktifitas meniru 

pada orang dewasa mengandung pengembangan dan pecipta. Dalam singkat kata perbedaan meniru antara anak kecil dan orang dewasa yaitu antara berfikir kreatif dan berfikir 

imitative-repetitif. 

18 Dalam buku Critique of Pure Reason, Immanuel Kant mengatakan bahwa modus dan proses berfikir itu arkitektonik, bagaikan bangunan yang berlapis-lapis, dimulai dari pengamatan 

inderawai sampai pada konsep abstrak yang disebut sintesis apriori. 
 



274 
 

 Dengan demikian, maka konsep tentang Tuhan dan akhirat dirumuskan oleh para 

teolog sebagai produk pemikiran yang tumbuh dalam sejarah dan juga dalam kesadaran 

kognitif seseorang yang memakan waktu panjang. Mungkin disinilah relevansi konsep taklif 

dalam Islam yang selalu dikaitkan dengan “akil baligh”, yang berarti bahwa kewajiban 

agama baru akan berlaku pada mereka yang akalnya telah mencapai tahap perkembangan 

dewasa dan berfungsi secara normal. Dalam hal ini Emile Durkheim menyatakan bahwa 

dalam kehidupan beragama pada mulanya seseorang tidak membangun konsep yang 

abstrak tentang Tuhan, tetapi pemikiran itu dimulai dengan meresponi situasi yang real 

disekelilingnya, yaitu apa yang dirasakan menyenangkan dan apa yang menyakitkan. Konsep 

keberagamaan yang abstrak ini seringkali muncul belakangan karena pada umumnya 

diterima masyarakat dari lingkungan sosialnya.19  

 Jadi, pemikiran yang abstrak pada mulanya selalu melalui tahapan pemikiran ikonik. 

Dalam setiap bahasa dan tradisi agama selalu terdapat ikon-ikon dan simbolisasi dari realitas 

absolut yang kemudian dihadirkan dalam bahasa manusiawi yang populer. Istilah baitullah 

misalnya, yang disitu juga terdapat hajar aswad adalaah tipikal ungkapan ikonik yang 

kemudian berkembang menjadi metaforistik. Dalam tradisi Kristen, konsep ikon ini jauh 

lebih mencolok ketimbang dalam Islam, meskipun dalam prakteknya umat Islam masih 

banyak yang terikat dengan ikon-ikon sehingga salah-salah menjadi berhala baru.20  

 Dari ulasan tersebut, dapat dikatakan bahwa sebenarnya manusia dalam 

membahasakan dan mengekspresikan pikiran tentang Tuhan dan obyek yang abstrak selalu 

menggunakan ungkapan yang familiar dengan dunia indrawi. Dengan kata lain, bahasa 

agama secara historis antropologis adalah bahasa manusia, namun secara teologis di 

dalamnya memuat kalam Ilahi  yang bersifat transhistoris atau metahistoris. Hal inilah yang 

kemudian mengakibatkan bahasa metafor dalam kitab suci berpotensial menimbulkan dua 

implikasi, yaitu positif dan negatif.  

 Segi positif dalam bahasa metafor kitab suci terletak pada kemampuan bahasa 

etaforis untuk mengakomodasi penafsiran dan pemahaman baru, sehingga kitab suci 

maupun karya sastra akan selalu hadir setiap saat tanpa kehilangan daya pikat dan 

panggilan hermeneutiknya, karena bahasa metafor selalu membuka pintu bagi imajinasi dan 

kemungkinan-kemungkinan baru (posibilitas). Menurut Ricour, bahasa metaforis memiliki 

                                                           
19

 Emile Durkheim, Selected Writing, Edt. Antony Giddens (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), 219. 
20

 Komaruddin, Memahami…, 81. 



275 
 

kekuatan yang bisa mempertemukan antara ikatan emosional dan pemahaman kognitif 

sehingga seseorang dimungkinkan untuk mampu melihat dan merasakan sesuatu yang 

berada jauh di belakang teks.21 

 Jika pendapat Ricour ini didekatkan dengan bahasa Al-Qur’an, ungkapan ikonografis 

Al-Qur’an yang memiliki daya imajinasi dan mampu membangkitkan emosi itu akan mudah 

ditemukan. Misalnya bagaimana Al-Qur’an menggambarkan hari kiamat dengan bintang-

bitang yang saling bertabrakan dan saling menghancurkan antara satu dengan yang lainnya 

sehingga menimbilkan suara gemuruh yang tak terperikan dan manusiapun ikut lari 

tunggang langgang ketakutan. Lalu bagaimana siksa Negara digambarkan bagaikan 

perkampungan api yang sementara penghuninya terkurung tidak bisa melarikan diri. Dan 

surge disajikan dengan gambaran taman yang rindang beserta para bidadari yang amat 

menawan yang telah menanti kedatangan calon penghuni surga. Menurut analisa psiko-

sosiolinguistik, metafor dan bahasa ikonografik yang disajikan al-Qur’an sangat efektif untuk 

menghancurkan kesombongan masyarakat jahiliyah Arab kala itu yang tingkat sastranya 

dikenal sangat tinggi.22   

 Dengan begitu, maka semakin jelas bahwa ungkapan metaforis sangat banyak 

ditemukan dalam bahasa agama, baik dalam bahasa lisan maupun bahasa isyarat (gesture). 

Meskipun terdapat perbedaan yang mendasar, bahasa metaforis sebenarnya sangat 

mendekati ungkapan simbolik dan ikonik.  

 Dalam literature sufi, sangat banyak bertaburan ekspresi keagamaan yang 

dituangkan dalam bahasa puitis-metaforis, sehingga literatur tasawuf seringkali 

memperoleh kritikan pedas terutama dari kalangan ulama fikih yang terbiasa dengan narasi 

deskriptif yang jelas dan tegas, karena fikih memang ilmu yang bertujuan memproduksi 

diktum hukum.     

 Bahasa agama dalam banyak hal juga dapat dikategorikan sebagai performatif and 

expressif language, bukan explanative and descriptive utterance. Dengan statemen ini kita 

tidak boleh men-judge bahwa al-Qur’an semuanya menggunakan bahasa simbolik dan tidak 

memiliki sifat keilmuan. Namun, bahasa agama sebagai ekspresi keimanan cenderung 

performatif dan deklaratif. Misalnya, dalam fenomena bahasa peribadatan. Dalam 

melaksanakan sholat, sebenarnya bacaan yang wajib tidaklah banyak, yang pokok yaitu al-

                                                           
21

 Paul Recour, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (The Texas Christian University, 1976), 67. 
22 Komaruddin, Memahami…., 83. 



276 
 

fatihah, takbir (mengucapkan Allahu Akbar), shalawat pada Rasul Muhammad dan salam 

(mengucapkan Assalamu’alaikum). Jika kita ceermati, sebenarnya kekuatan bahasa shalat 

ada pada bahasa gerak itu sendiri. 

 Menurut teori bahasa, suasana batin ketika seseorang bersujud khusyuk sambil 

merapatkan kening ke tanah, ungkapan kata-kata sudah tak sanggup lagi untuk menjelaskan 

secara tuntas dan tepat suasana batin seseorang. Begitu pula dalam ibadah haji, praktis 

ibadah ini secara lahiriyah lebih mengutamakan bahsa gerak atau bahasa performatif yang 

penuh dengan ekspresi simbolik.  

 Fenomena serupa juga dapat kita temukan pada agama Kristen yang secara khusyuk 

berdoa di depan salib dan patung bunda maria. Mengapa orang bisa menangis ketika 

berdoa di depan Ka’bah ataupun patung bunda maria? Mengapa orang mesti bersujud ke 

tahan padahal Tuhan bisa kita tatap kea rah manapun juga? Mengapa neraka yang 

digambarkan selalu panas padahal cuaca yang teramat dingin juga tidak kalah menyiksa? 

Jawaban-jawaban dari pertanyaan inilah yang kemudian dapat memperkuat teori bahwa 

informasi dan obyek pembicaraan tentang Tuhan dan hari akhir sebagai sumber doktrin 

teologi tidak mungkin terwadahi dengan rangkaian kata-kata semantikal, sehingga 

diperlukan bahasa-bahasa metafor dan memerlukan penafsiran kreatif-imajinatif. 

 Kesadaran dan imajinasi serta pengalaman keberagamaan yang tidak selamanya 

dapat diterangkan secara grammatical, menjadikan para sufi seringkali memilih bahasa 

diam. Namun jika kita telusuri, selama kita hidup dan merasa dekat serta ingin 

berkomunikasi dengan Tuhan, maka “bahasa diam” bukanlah sekedar diartikan dengan 

diam tanpa berbahasa dalam benak pikiran. Dalam diam seorang sufi, justru mereka telah 

berbahasa secara prima.  

 Menurut analisa psikolingulistik, meskipun aktivitas berfikir itu abstrak, namun cara 

kerja otak memiliki hukum dan kebiasaan tertentu yang selalu berkaitan dengan dunia 

empiris. Misalnya, ungkapan-ungkapan: cobalah berbicara straight to the point, saya tidak 

melihat titik inti dari gagasanmu, penjelasanmu itu berputar-putar. Ungkapan-ungkapan ini 

disadari atau tidak mengesankan adanya pengaruh logika geometri dalam benak pembicara 

maupun pikiran orang pada umumya.23 Mungkin disinilah letak rahasia para filsuf sejak 

Pitagoras dan Plato sangat menekankan pentingnya matematika dalam belajar metafisika. 

                                                           
23

 Marcel Danesi, Vico, Metaphor, and the Origin of Language (Indiana: Indiana University Press, 1933), 126. 



277 
 

Ilmu hitung dan geometri berfungsi mengaktifkan dan menata fikiran agar terbiasa bekerja 

sistematis dan terampil menghadapi persoalan hidup. Dalam bahasa politik, symbol dan 

idiom geometris juga terlihat dalam ungkapan, “pusat-pusat kekuasaan”, “the ruling and the 

ruled class dan sejenisnya.  

Satu hal yang menarik dan seringkali tidak kita sadari adalah bahwa sebenarnya kita 

sering menjadikan aggota tubuh sendiri sebagai ungkapan metaforis untuk mendeskripsikan 

dan mengidentifikasikan alam sekeliling dan peristiwa-peristiwa sosial. Dari anggota tubuh 

yang paling atas , yaitu kepala, leher, mulut, telinga, perut, kaki dan lainnya hampir 

semuanya kita pinjamkan untuk mengungkapkan keadaan sekeliling da peristiwa sehari-hari. 

Kata-kata seperti “kepala batu”, “mulut jalan”, “kaki tangan”, “perut bumi” dan sebagainya, 

semuanya merupakan kata-kata kiasan yang dipinjamkan dari anggota tubuh kita sendiri.  

Jadi, jika dalam dunia empiris kita sulit menghindari ungkapan-ungkapan simbolik-

metaforikal, apalagi dalam bahasa agama yang sangat menekapnkan prinsip believing dan 

understanding ketimbang explaining dan describing. Lebih dari itu, bahasa metaforis juga 

diyakini memiliki kekuatan yang mampu membangkitkan imajinasi kreatif untuk membuka 

wilayah pemahaman baru yang batas akhirnya belum diketahui. Dengan kata lain, bahasa 

metafor dalam kitab suci mengandung misteri dan mitos-mitos yang setiap saat akan 

melahirkan nuansa, visi, imajinasi dan jawaban konseptual yang baru dan segar jika para 

pembacanya mampu menafsirkannya secara kreatif dan kontemplatif dengan mengaitkan 

pada konteks sosial dan konteks psikologis yang baru.  

Meskipun bahasa-bahasa simbolik banyak menyimpan keindahan, kekuatan dan 

secara potensial menyimpan kemungkinan pemahaman baru, namun  ungkapan alegoris, 

metaforis, kiasan dan misal-misal yang ada dalam kitab suci juga potensial bagi munculnya 

spekulasi dan relatifisme pemahaman. Kritik yang cukup keras datang, terutama dari para 

ahli ilmu alam yang menghendaki agar proposisi memiliki kejelasan makna dan pesan 

sehingga mudah dilaksanakan.  

Salah satu kritik menyatakan bahwa bahasa metafor biasanya muncul ketika terjadi 

gap antara persepsi yang masih ikonik dengan kemampuan membuat pemikiran konseptual-

artikulatif. Dengan begitu, ungkapan yang menggunakan kiasan justru menunjukkan 

kelemahan pihak pembicara untuk menyusun konsep yang jelas dan memilih bahasa yang 

komunikatif. Dalam hal ini metafor merupakan pemikiran adhoc untuk menjembatani 

kesenjangan antara persepsi dan konsepsi. Jika jalur argumentasi ini diteruskan, secara 



278 
 

silogistik akan muncul beberapa kemungkinan negatif terhadap bahasa kitab suci sebagai 

kalam Tuhan.24 Yaitu, adakah Tuhan tidak mampu menyusun kalimat yang jelas sehingga 

pembacanya tidak bingung, ataukah Tuhan memang sengaja membiarkan umatnya 

berselisih paham mengenai kandungan ayat-ayat dalam kitab suci yang menggunakan kata-

kata kiasan serta misal yang maknanya bersayap banyak itu? 

Sesungguhnya ungkapan metaforis tidaklah untuk dipahami seperti itu, sehingga 

sebaiknya kita dapat menerima dan memahami apa adanya makna gramatikal dan literel 

dari narasi kitab suci. Namun, kita juga dapat menduga-duga kemungkinan yang lain bahwa 

apa yang disebut kitab suci, misalnya al-Qur’an adalah bukan kalam Tuhan in toto dan 

verbatim, melainkan sudah merupakan “produk bersama” yang di dalamnya terdapat 

gagasan Tuhan yang kemudian dipahami dan diterjemahkan oleh Muhammad ke dalam 

lisan Arab. Itulah sebabnya dengan mengikuti asumsi ini, maka al-Qur’an mengenal konsep 

asbab al-nuzul di masa isi dan pesan al-Qur’an memiliki hubungan dengan konteks sosial 

dan situasi psikologis pribadi Muhammad SAW.  

Jika argument tersebut diterima, maka akan dijumpai dalam bahasa al-Qur’an istilah 

dan ungkapan yang tipikal lisan Arab dengan kualitas sastranya yang memang sangat tinggi 

namun kemudian kandungan maknanya diisi dengan paham tauhid. Dengan alur argument 

ini juga, kita akan mampu memahami mengapa al-Qur’an tidak dapat diterjemahkan, namun 

bisa diterangkan, bahkan telah melahirkan ratusan jilid buku tafsir, karena al-Qur’an dari 

segi bahasa memang sangat jelas dan indah. Sementara secara historis konteksnya bisa 

ditelusuri. 

Pandangan di atas tentu saja tidak populer di kalangan sarjana muslim. Resistensi 

terhadap anggapan tersebut cukup kuat bukan karena alasan teologis ataupun ideologis 

saja, melainkan juga bahwa umat Islam yang hidup di abad modern ini tidak merasa 

terkurung oleh gaya bahasa dan muatan serta spirit al-Qur’an, meskipun telah terlahir sejak 

14 abad yang lalu. Sikap umat Islam dengan bahasa al-Qur’an memang sangat berbeda 

dengan sikap Kristiani terhadap Bibel. Liberalisasi penafsiran terhadap kitab suci, terutama 

terhadap ayat-ayat metaforis yang menyangkut doktrin pokok keimanan, barangkali jauh 

lebih memungkinkan dilakukan terhadap al-Qur’an ketimbang terhadap Bibel.  

                                                           
24 Komaruddin, Memahami….., 86. 



279 
 

Misalnya tentang mukjizat Yesus. Bagi umat Islam cerita bahwa Yesus mampu 

menghidupkan orang mati, menyembuhkan orang yang buta dan lumpuh, tidak akan 

membawa implikasi tebal-tipisnya iman jika hal itu ditafsirkan secara metaforis bahwa yang 

dimaksud buta dan lumpuh disitu adalah situasi sosial umat Nabi Isa, bukan secara biologis. 

Dengan pesatnya perkembangan kritik sastra sejak tahun 70-an, pendekatan hermeneutika 

dan metode dekontruksi memang mulai diarahkan pada Bibel. Kisah Bibel tentang kejatuhan 

Adan dan konsep dosa warisan mulai ditafsirkan ulang dengan cara pandang baru, bukan 

lagi dilihat sebagai dogma yang anti penafsiran kritis.  

Demikianlah, dari waktu ke waktu kita selalu terkungkung dan terlibat dengan 

bahasa dan agama, meski tidak mudah untuk menjelaskannya secara sistematis. Ketika kita 

ingin membahas tentang bahasa, pikiran dan emosi, saat itu kita telah berada dalam 

pelukan bahasa. Bagaikan ikan yang berputar-putar di lautan hendak mencari yang manakah 

yang dinamakan lautan itu. Begitu pula dengan agama, bagi orang yang beriman tidak ada 

ruang dan waktu yang bebas dari sentuhan dan ikatan agama. Oleh karenanya bahasa dan 

ekspresi keagamaan sangat kompleks, sekompleks pikiran, perasaan dan aktifitas manusia 

itu sendiri.  

Jika bahasa agama sebagaimana kita uraikan di atas selalu dibatasi dengan bahasa 

kitab suci dan narasi-narasi ritual, sebenarnya pembatasan itu semata-mata hanya untuk 

membatasi wilayah pembahasan yang secara teknis mencoba memenuhi tradisi keilmuan.  

Bahasa dan ekspresi keagamaan sebenarnya sangatlah kompleks. Menurut ajaran 

Nabi Muhammad, Rasulallah SAW, senyum persahabatan itu saja bisa termasuk sebagai 

ekspresi keagamaan dan tergolong shadaqah asalkan diniati sebagai amal ibadah.25  

Dari sini penulis dapat menyimpulkan bahwa sesungguhnya Bahasa agama yang 

tampak sangat kompleks ini dalam agama Islam mampu menjadi tombak dan alasan yang 

menjadikan penganut agama lain mampu memahami Islam dengan lebih mudah sehingga 

berujung pada tahap muallaf. Disinilah hubungan antara Bahasa agama dengan Dakwah 

Islamiyah tampak nyata dalam realita dunia.  

  

                                                           
25

 Ramsey, Religious……, 27. 



280 
 

D. Penutup    

 Sedalam dan sejauh hubungan antara manusia dengan bahasa, menjadikan manusia 

seakan terkungkung dalam belenggu bahasa. Tanpa bahasa manusia tidak lagi dianggap 

sebagai manusia. Untuk memahami segala hal yang ada di sekitarnya, manusia  wajib 

membahasakannya dengan berbagai macam ikon, simbol, ataupun ungkapan-ungkapan 

metafor. Karena disitulah letak keunggulan manusia. 

 Bahasa yang selalu dihubungkan dengan manusia selalu bersifat fisik, karena cara 

mereka membahasakannya tidak pernah lepas dari indra-indra yang dimilikinya.  Disinilah 

keistimewaan bahasa agama, yang mengharuskan manusia untuk mampu  membahasakan 

istilah-istilah keagamaan yang berhubungan dengan Tuhan, kitab suci, serta ritual-ritual 

keagamaan yang bersifat metafisik dengan kemampuan fisiknya. 

 Bahasa agama telah memainkan peran yang sangat besar bagi terjalinnya komunikasi 

antara Tuhan dan manusia. Jika kita kembali pada bahasa metafisik, misalnya al-Qur’an, 

meski telah diyakini sebagai firman Tuhan yang Maha Gaib, namun kenyataannya firmanNya 

telah memasuki wilayah historis. Oleh karena itu, dalam memahami al-Qur’an, tidak hanya 

analogi konseptual antara the wordl of human being dan the wordl of God, tetapi kita juga 

perlu untuk melakukan analogi historis-kontekstual antara dunia Muhammad yang Arabik, 

dengan dunia umat Islam lain yang hidup di zaman serta wilayah yang sangat berbeda 

dengan Arab.  

 Meskipun kita yakini bahwa teks al-Qur’an seakan sebagai “penjelmaan” dan 

“kehadiran” Tuhan, namun bagaimanapun juga begitu memasuki wilayah sejarah, firman 

tersebut akan terkena batasan-batasan kultural yang berlaku pada dunia manusia. Misanya, 

dari segi jenis, Tuhan masuk kategori laki-laki. Kesadaran psikologis yang sangat maskulin ini 

sesungguhnya jika dianalogkan untuk menggambarkan Tuhan dan kehidupan eskatologis. 

Dari sinilah, mulai tampak adanya jarak dan problem dalam bahasa metafisik, yaitu bahasa 

dunia manusia yang historis untuk menggambarkan dunia metafisikal yang trans-historis.  

 Begitu halnya dengan bahasa ritual, bahasa yang dikenal sebagai medium tidak 

selalu berupa ucapan, namun bisa juga berupa gerakan tubuh yang bersifat isyarat. Dalam 

semua agama akan ditemukan bahasa agama yang mengambil bentuk performatif language, 

terlebih lagi dalam Islam. Misalnya, gerakan sholat, haji dan sebagainya.  

 Bahasa agama tidaklah berhenti sebagai medium dan alat komunikasi, tapi juga 

memiliki dimensi ontologis dan eskatologis yang dalam berbagai hal seringkali menggunakan 



281 
 

bahasa simbolik. Salah satu fungsi simbol adalah untuk mengungkapkan suatu realitas yang 

sangat kompleks dan sebuah kesadaran eksistensial subyek, namun tidak mampu 

dituangkan dalam kata-kata, karena itulah sebuah simbol seringkali dimaknai sebagai 

perwakilan yang mampu mewakili “suatu kehadiran yang tidak hadir”, seperti fenomena 

ka’bah yang disebut rumah Allah atau bait-Allah. Dengan Bahasa agama setiap agama dapat 

memahami agama lainnya dan universalitas dan keontetikan Bahasa agama islam mampu 

menjadi tombak tajam sebagai alat yang digunakan untuk memperluas dakwah Islamiyah.  

  

  



282 
 

Daftar Pustaka 

Bruns, Gerald L.  Hermeneutics Ancient & Modern (Yale University Press, 1992) 

Cantwell Smith, Wilfred. What is Scripture (Minneapolis: Fortress Press, 1993) 

Cassier, Ernst. Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Essey tentang Manusia (Jakarta: 
Gramedia, 1987) 

Crapanzano, Vincent. Hermes’Dilemma and Hamlet’s Desire (London: Hardvard University 
Press, 1992)Bauman, Zygmunt. Hermeneutics and Sosial Science (New York: 
Columbia University Press, 1978) 

Danesi, Marcel. Vico, Metaphor, and the Origin of Language (Indiana: Indiana University 
Press, 1933) 

Dawud Sulaiman, Abu. Thabaqat al-Athibba’ wa al-Hukama’ (Kairo: Matba’ah al-Ahdi al-Ilm 
al-Faransi li al-atsar al-Syarqiyyah, 1955) 

Durkheim, Emile. Selected Writing, Edt. Antony Giddens (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1990) 

Farrel Krell, David. (edt), Martin Heidegger Basic Writing (New York: Harper and Row, 1976) 

Frey, Northrop. Wordl with Power (London: Harcourt Brace Jovanovich, 1990) 

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: 
Paramadina, 1996) 

Hossein Nasr, Sayyed. Knowledge and The Sacred (State University Press, 1989) 

Mubasyir bin Fatik, Abu al-Wafa’al. Mukhtar al-Hikam wa Mahasin al-Kalam. Edt. 
Abdurrahman Darwi (Madrid: Matba’ al-Ma’had al-Misri li Dirasah al-Islamiyah, 
1958)  

North Whitehead, Alfred. Modes of Thought (New York: A Free Press Paperback, 1968) 

Ong, Walter J. Orality and Literacy-The Techmologing of the Word (London: Roudledge, 
1989) 

Ormistan, Gayle dan Alan D. Schrift (edt), The Hermeneutics Tradition (Albany: State 
University of New York Press, 1990) 

Recour, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (The Texas 
Christian University, 1976) 

Santoni, Ronald E. (edt), Religious Language and The Problem of Religious Knowledge 
(London: Indiana University Press, 1968) 


