ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 02, No 01. Maret, 2023, ISSN. 2963-833X

BAHASA AGAMA DAN DAKWAH ISLAM

Jauharotina Alfadhilah
Dosen Managemen Dakwah IAINU Tuban
dhielz90@gmail.com

Abstrak

Bahasa agama adalah bahasa yang digunakan pada agama apapun. Salah satu ciri pokok bahasa agama
sebagaimana dikatakan Ramsey yaitu adanya komitmen serta respons moral keagamaan dari pembicaranya,
karena bahasa dan ekspresi keagamaan sangatlah kompleks, sekompleks pikiran, perasaan dan aktifitas
manusia itu sendiri. Manusia berusaha membahasakan segala sesuatu yang ada disekitarnya dengan simbol,
ikon, ataupun ungkapan-ungkapan metaforik untuk memudahkannya memahami alam sekitar dan menjalin
komunikasi antar sesama manusia. Tidak hanya berusaha berkomunikasi antar sesamanya, manusia juga
berusaha memahami hal-hal yang bersifat metafisik, seperti Tuhan, kitab suci dan juga ritual-ritual keagamaan.
Ketiga hal tersebut sering terangkum dalam suatu istilah, yaitu bahasa agama. Agama yang bersifat abstrak
dan metafisis, mengharuskan manusia untuk memulai pemikiran akan hal-hal tersebut dengan
membahasakannya melalui bahasa ikonik. Ikon dan juga simbol yang sering digunakan adalah symbol-simbol
yang masih berhubungan dengan hal-hal inderawi. Hal ini sengaja dilakukan agar manusia dapat memahami
keberadaan yang abstrak dan tidak dapat digapai oleh indra tersebut menjadi mudah dipahami dan dapat
diterima. Bahasa agama yang sangat kompleks ini jika dihubungan dengan Dakwah Islamiyah, akan menjadi
sebuah tantangan baru dalam dunia dakwah Islam. Islam sebagai agama yang moderat dan sangat menjunjung
toleransi, pastinya lebih mudah dalam menerima apa-apa yang dirumuskan oleh bahasa agama dengan
catatan tidak keluar dari Al-Qur’an maupun As-Sunnah.

Kata Kunci: Bahasa, Agama, dan Dakwah

Abstract

The language of religion is the language used in any religion. One of the main characteristics of religious
language, as stated by Ramsey, is the commitment and religious moral response of the speaker, because
language and religious expression are very complex, as complex as thoughts, feelings and human activities
themselves. Humans try to describe everything around them with symbols, icons, or metaphorical expressions
to make it easier for them to understand the natural surroundings and establish communication between
humans. Not only trying to communicate with each other, humans also try to understand things that are
metaphysical, such as God, holy books and also religious rituals. These three things are often summarized in a
term, namely the language of religion. Religion which is abstract and metaphysical requires humans to start
thinking about these things by expressing them through iconic language. Icons and symbols that are often used
are symbols that are still related to things of the senses. This is deliberately done so that humans can
understand existence that is abstract and cannot be reached by the senses to be easy to understand and
acceptable. If this very complex religious language is related to Da'wah Islamiyah, it will become a new
challenge in the world of Islamic da'wah. Islam as a religion that is moderate and highly upholds tolerance, is
certainly easier to accept anything that is formulated by religious language, provided that it does not come out
of the Al-Qur'an or As-Sunnah.

Keywords: Language, Religion, and Da'wah

263


mailto:dhielz90@gmail.com

A. Pendahuluan

Bahasa yang seringkali diartikan sebagai alat untuk menyampaikan pikiran, gagasan,
konsep atau perasaan, sebenarnya adalah sebuah sistem yang dibentuk oleh sejumlah
komponen yang berpola secara tetap dan dapat dikaidahkan. Sistem tersebut berupa
lambang-lambang bunyi yang setiap lambangnya memiliki dan menyatakan suatu konsep
serta makna. Dengan kata lain suatu ujaran bahasa pasti memiliki makna.

Mengenai bahasa agama, konsep yang dimilikinya masih saja mengandung
perdebatan di kalangan ahli linguistik dan juga teolog serta filsuf hingga saat ini. Kondisi
manusia yang secara kultural lahir dan tumbuh dalam bahasa, menjadikannya kurang kritis
dalam meneliti pertumbuhan bahasa yang digunakan, apakah bahasa mampu tumbuh
dengan sehat ataukah sebaliknya.' Hal ini diibaratkan Hidayat dalam bukunya Memahami
Bahasa Agama seperti udara yang selalu kita hirup, bahasa juga bisa terkena polusi yang
pada urutannya akan mendatangkan penyakit pada sistem berfikir, baik pada level
individual maupun sosial.

Manusia dan bahasa tidaklah dapat dipisahkan. Kualitas dan gaya bahasa seseorang
dapat dikatakan sebagai indikator kualitas kepribadiannya yang secara kultur mencerminkan
darimana ia dibesarkan. Maka sungguh benar jika petuah lama mengatakan bahwa bahasa
adalah cermin jiwa. Karena jika seseorang sedang kacau, maka bahasanya juga kacau.
Bahasa merekalah yang kemudian mampu mendatangkan polusi pada alam pikiran dan
perilaku seseorang.

Dalam kehidupan sehari-hari manusia seringkali menggunakan kedok bahasa untuk
melindungi dirinya yang ingin bermaksud jahat ataupun menipu orang lain sebagai
pendengarnya. Hal ini tampak jelas dari perbedaan yang sering kita temukan antara bahasa
iklan, bahasa politik, bahasa ilmu pengetahuan dan bahasa obrolan. Perbedaan tersebut
sebenarnya ada pada “konteks”, yang ditanggapi Komaruddin Hidayat dengan ungkapannya
bahwa sungguh bodoh dan tidak komunikatif orang yang memahami sebuah wacana hanya
dari segi literalnya tanpa memperhatikan konteks.>

Hal seperti itu juga terjadi pada bahasa agama. Tanpa memperhatikan konteks,

bahasa agama sangat rentan terjadi kesalahan dalam pemahaman teks. Bahasa agama yang

! Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina, 1996), 3.
2 .
Ibid, 5.

264



seringkali menggunakan bahasa simbolik dan juga metaforik® sudah seharusnya memiliki
kesepakatan terlebih dahulu dalam memahami pengertian apa itu bahasa agama serta apa
saja cakupan masalahnya agar dapat meminimalisir kesalahpahaman dalam menangkap
pesan dasar keagamaan.

Istilah bahasa agama sebenarnya menunjuk pada tiga macam bidang kajian dan
wacana. Pertama, ungkapan-ungkapan yang digunakan untuk menjelaskan obyek pemikiran
yang bersifat metafisis, terutama tentang Tuhan; kedua, bahasa kitab suci, terutama bahasa
al-Qur’an; ketiga, bahasa ritual keagamaan.4

Bagaimana cara kita memahami bahasa agama yang berasal dari teks ataupun kitab
suci? ketika harus berhadapan dengan hal tersebut, maka akan muncul sebuah pertanyaan
dalam benak kita, yaitu siapakah sesungguhnya subyek yang berbicara dan siapakah obyek
yang hendak disapa oleh teks tersebut? Disadari ataupun tidak, ketika seseorang membaca
sebuah teks atau buku atau kitab suci, sedikitnya ada tiga subyek yang terlibat dalam
membangun makna yang masing-masing memiliki dunianya sendiri.

Jika pikiran kita hanya tertuju dan terpusat pada buku, maka sesungguhnya kita
sudah berasumsi bahwa buku mempunyai eksistensi yang otonom, yang bisa berbicara
sendiri dan untuk memahami isinya, kita tidak harus mengaitkan dengan subyek
pengarangnya. Meskipun demikian, kita harus tetap menyadari bahwa hubungan antara
teks dan pengarangnya selalu saling bertautan, meski sangat jarang keduanya dapat hadir
bersama-sama di hadapan kita sebagai pembaca. Maka dalam setiap pemahaman dan
penafsiran sebuah teks, faktor subyektifitas pembaca menjadi sangat berperan, membaca
berarti menafsirkan. Bahkan lebih jauh lagi, membaca dan menafsirkan sesungguhnya juga
“menulis ulang” dalam bahasa mental dan bahasa pikir sanga pembaca, hanya saja tidak
dituliskan.

Selain bahasa kitab suci, dari ungkapan-ungkapan yang merujuk pada bidang kajian
dan wacana bahasa agama tersebut, selanjutnya akan muncul pertanyaan-pertanyaan klasik

dalam ilmu kalam (teologi) tentang ketuhanan, bagaimana memahami dan menganalisa

3 Menurut Prof Dr Edi Sedyawati (ahli symbol Nusantara) dan Prof Dr Ratnaesih Maulana (Ahli Ikonografi Indonesia), bahasa Simbolik
adalah bahasa yang digunakan untuk menerjemahkan ide, emosi, keinginan dan peristiwa ke dalam simbolisasi. Bahasa symbol adalah
bahasa makna. Sedangkan bahasa metaforik adalah bahasa yang diungkapkan secara tidak langsung, namun menggunakan perbandingan
analogis.

* Bahasa metafisis adalah bahasa yang digunakan untuk menjelaskan obyek yang bersifat metafisikal, terutama tentang Tuhan. Bahasa
kitab suci seringkali dipahami manusia sebagai ungkapan-ungkapan analogis dengan alam pikiran dan dunia empiris manusia, sehingga
dalam memahami kitab suci seseorang cenderung menggunakan standar ganda, yaitu seseorang berfikir dalam kapasitas dan berdasarkan
pengalaman kemanusiaan namun diarahkan kepada suatu obyek yang diimani yang berada di luar jangkauan nalar dan inderanya. Lihat
Ronald E. Santoni (edt), Religious Language and The Problem of Religious Knowledge (London: Indiana University Press, 1968), vii.

265



makna yang homonim antara Tuhan dengan manusia atau yang dinisbahkan terhadap wujud
materi. Apakah sifat-sifat ini mempunyai makna umum dimana makna manusia diperoleh
karena diprediksikan kepada Tuhan? Ataukah mempunyai makna lain? Pertanyaan ini
mulanya ditujukan kepada sifat-sifat ketuhanan, namun selanjutnya berkembang meliputi
seluruh pertanyaan-pertanyaan keagamaan. Hal inilah yang kemudian dapat digunakan oleh
Islam dalam menyebarkan Dakwah Islamiyah dan seruan keagamaan Islam pada masyarakat
non Muslim.
B. METODE PENELITIAN

Metode bimbingan agama Islam dapat diklarifikasikan berdasarkan segi komunikasi.
Pengelompokannya yaitu: pertama, metode komunikasi langsung atau disingkat metode langsung,
dan kedua, metode komunikasi tidak langsung atau metode tidak langsung. Maka untuk lebih
jelasnya akan dikemukakan secara rinci metode bimbingan agama islam ini menurut Faqih dalam
buku bimbingan dan konseling Islam menyatakan sebagai berikut. Dalam pengertian harfiyyah,
metode adalah jalan yang harus dilalui untuk mencapai suatu tujuan, karena metode berasal dari
meta yang berarti melalui dan hodos berarti jalan. Metode lazim diartikan sebagai jarak untuk
mendekati masalah sehingga diperoleh hasil yang memuaskan.

C. ISI DAN PEMBAHASAN
1. Manusia dan Bahasa

Bagi manusia berbahasa ibarat menghirup udara yang setiap saat dikonsumsi tanpa
mempertanyakan darimana asal-usulnya, kecuali jika terjadi polusi yang menyesakkan nafas.
Ketika kata-kata tidak lagi menyehatkan dan bahkan membingungkan, barulah bahasa mulai
ditanggapi secara kritis oleh manusia.

Bahasa adalah percakapan yang muncul ketika bunyi dan ide tampil bersama dalam
sebuah obrolan ataupun wacana. Bunyi itulah yang disebut kata, dan kata itu adalah bagian
dari bahasa. Menurut Ernst Cassier, Demokritoslah orang yang pertama mengajukan tesis
bahwa bahasa manusia berasal dari bunyi-bunyi tertentu yang semata-mata bersifat
emosional.’

Manusia adalah makhluk yang berkata. Tanpa adanya kata, manusia tidak dapat
disebut sebagai manusia. Bahasa bagi manusia bersifat primer, dapat dikatakan dan
menghasilkan bunyi. Dan tidak dapat dinafikkan bahwa kemampuan empiris manusia untuk

berbahasa tidak dapat terlepas dari indra-indra yang dimilikinya.

> Ernst Cassier, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Essey tentang Manusia.(Jakarta: Gramedia, 1987),174.

266



Tanpa adanya indra, manusia tidak bisa menggunakan bahasa. Dan dengan indra
manusia mampu memperluas fungsi bahasa menjadi sebuah alat penghubung yang sangat
kompleks, bukan hanya sebagai alat komunikasi, namun juga sebagai ekspresi diri.

Bahasa juga dapat menjadi pengikat sekelompok manusia, dan dalam waktu yang
bersamaan bahasa mampu menjadi penghambat komunikasi dengan kelompok yang
berbeda, bahkan bisa melahirkan benturan, baik bahasa lisan maupun isyarat. Hal ini terjadi
karena pribadi manusia sesungguhnya menginginkan bahasa persatuan agar dapat
berinteraksi sesama manusia, namun nyatanya dari bahasa juga manusia seringkali terpecah
belah.

Berbahasa juga tidak selalu ada dalam bentuk dialog, berbahasa bisa saja dilakukan
secara monolog.® Mengenai asal-usulnya, secara garis besar di dalam bahasa terdapat tiga
teori yang dikemukakan oleh Hidayat, yaitu teologis, naturalis dan konvensionalis.

Teori teologis beranggapan bahwa kemampuan manusia dalam berbahasa adalah
karena anugerah Tuhan. Tuhan telah mengajarkan bahasa kepada Adam yang diakui sebagai
nenek moyang seluruh manusia. Berbeda dengan teori teologis, para naturalis beranggapan
bahwa kemampuan manusia dalam berbahasa merupakan bawaan alam, sebagaimana
kemampuan untuk melihat, mendengar maupun berjalan. Teori konvensionalis memiliki
pandangan lain lagi, mereka berpendapat bahwa bahasa pada awalnya muncul sebagai
produk sosial. Bahasa merupakan hasil konvensi yang disepakati dan kemudian dilestarikan
oleh masyarakatnya. Meskipun ketiga teori masing-masing memiliki argument yang logis,
namun ketiganya tetap saja spekulatif dan terbuka bagi munculnya kritik serta teori-teori
baru.

“The lore of our father is a fabric of sentence”, demikian salah satu adagium yang
popular di kalangan filsuf bahasa. Pengetahuan dan adat-istiadat orang tua kita yang
merupakan bangunan makna-makna dalam jaringan kalimat, diwariskan secara turun-
temurun pada anak cucunya sehingga generasi setelahnya tidak harus membangun
peradabannya dari nol. Transmisi peradaban ini pada awalnya hanya mengandalkan
medium bahasa lisan, namun pada urutannya bahasa lisan inilah yang kemudian diperkuat

dengan munculnya bahasa tulis.

6 Hanya saja ketika seseorang berbicara sendiri, sesungguhnya pembicaraan itu ditujukan kepada orang lain sebagai pendengar, yaitu “diri sendiri”, atau figure yang tidak hadir secara

nyata seperti “Tuhan”, ataupun orang yang hanya hadir dalam imajinasinya. Lihat Ibid, 28

267



Keberadaan bahasa tulis muncul bersama tradisi penulisan dan percetakan. Adanya
bahasa tulis bukan berarti bahwa keberadaannya menghapus tradisi lisan, melainkan
memperkayanya. Menurut penilaian sementara ioleh para ahli bahasa, ketika bahasa lisan
ditransfer ke dalam bahasa tulis, maka banyak aspek fundamental dalam “peristiwa bahasa”
menghilang. Komunikasi adalah suatu “peristiwa” yang melibatkan aspek psikologis, tempat,
suasana, gaya dan lan sebagainya. Ketika peristiwa komunikasi dituangkan dalam tulisan,
maka menjadi “terkunci” dan “membeku”. Oleh karenanya bisa dipahami jika muncul
pendapat bahwa tulisan adalah sebuah tirani dan imperialism terhadap bahasa lisan yang
pada urutannya juga menjajah kehidupan sosial melalui manipulasi dan hegemoni
epistemologis.7

Dengan medium bahasa manusia mulai memperluas dunianya. Benda-benda serta
orang-orang disekelilingnya diberi nama atau label, sehingga dengan label itu manusia
menciptakan jaringan komunikasi serta membangun makna-makna. Menurut White head®
dalam tindakan berbahasa seseorang berbicara pada dua obyek, yaitu ke dalam atau kepada
dirinya sendiri dan keluar atau kepada (orang) yang lain. Dengan demikian, bahasa
merupakan medium ekspresi dan eksternalisasi diri agar dirinya dapat dipahami dan
diterima orang lain. Begitu pula sebaliknya, lewat bahasa seseorang dapat melakukan
identifikasi dan internalisasi nilai-nilai serta informasi yang dijumpai di sekelilingnya.

Himpunan dan akumulasi pengalaman manusia yang berlangsung dan tumbuh dalam
sejarah inilah yang kemudian disebut dengan tradisi, yang di dalamnya termasuk tradisi
keagamaan. Bagi umat Islam, salah satu tiang penyangga tradisi yang paling kokoh adalah
terbukukannya wahyu Allah dalam Al-Qur’an yang mata rantai transmisinya secara historis
ilmiah diakui paling solid dan paling otentik dibandingkan dengan nabi-nabi sebelumnya.
Bahasa, sebagaimana juga agama memiliki dimensi individual dan sosial, meskipun
sebenarnya setiap konsep individu hanya bisa dipahami dengan adanya relasi sosial dan
begitu pula sebaliknya. Bahkan ketika seseorang sedang bermunajat kepada Tuhan,
meskipun dia tampak sendirian, sebenarnya dia memerlukan orang lain (the other).

Dalam mediasi sendirian, seseorang lebih mudah memasuki dunia imajinasi ke dunia
lain dan ziarah intuitif ke alam mata empiris. Oleh karena itu tidak lagi mengherankan ketika

kita melihat seseorang yang menangis tersedu-sedu ketika sujud atau duduk berlama-lama

"Walter J. Ong, Orality and Literacy-The Techmologing of the Word (London: Roudledge, 1989), 5.
& Alfred North Whitehead, Modes of Thought (New York: A Free Press Paperback, 1968), bab I.

268



setelah sholat karena sebenarnya ia telah melakukan komunikasi non-sosial secara intens,
yaitu komunikasi pada diri sendiri dan pada the Other (Tuhan).

Mengenai peran bahasa dalam konteks sosial, salah satu hal yang paling menyolok
adalah memelihara identitas dan kohesi masyarakat atau bangsa. Suatu bangsa yang
mampu menyelenggarakan tertib sosial dan melakukan komunikasi politik adalah karena
adanya kesamaan bahasa. Hal ini menjadi semakin efektif ketika ditemukan bahasa cetak
serta teknologi yang mampu mempercepat komunikasi jarak jauh. Bisa dibayangkan,
bagaimana rumitnya melakukan komunikasi politik, agama dan pembangunan jika
masyarakat Indonesia yang secara etnis dan bahasa yang sedemikian beragamnya tidak
memiliki bahasa kesatuan. Dengan diterimanya bahasa Indonesia sebagai bahasa kesatuan
dan bahasa nasional, Republik Indonesia berhasil menciptakan sebuah kesatuan serta
wawasan nusantara dan menjadi suatu prestasi politik kebudayaan yang sangat
mengagumbkan.

Contoh-contoh tersebut membuktikan bahwa sesungguhnya dunia yang dibangun
oleh manusia ini bukanlah sekedar dunia materi yang ada hanya untuk memuaskan naluri
insting hewani, tetapi lebih substansial lagi, yaitu dunia simbolik atau dunia makna.’ Dari
sudut filsafat kebudayaan, dapat dipahami bahwa segala sesuatu disekeliling kita memiliki
makna dan fungsi karena kehadiran manusia yang kemudian membangun relasi-relasi
melalui medium bahasa.

Demikianlah, bermula dari pengalaman, manusia berinteraksi dengan alam di
sekelilingnya yang kemudian dibahasakan dan dikomunikasikan, sehingga pada urutannya
manusia mampu membangun kaidah-kaidah ilmu pengetahuan. Pengalaman yang diulang-
ulang melahirkan pengetahuan, pengetahuan yang diulang-ulang melahirkan ilmu
pengetahuan. Maka dari itu, bahasa menjadi sebuah medium yang dengannya dunia
manusia dirawat dan secara konseptual dikembangkan serta diwariskan.

2. Bahasa Agama

Bahasa dan agama adalah dua kata yang masing-masing sangat sulit untuk
didefinisikan dengan tepat sehingga dapat diterima oleh berbagai pihak. Pengertian bahasa
yang memiliki cakupan makna dan telah melahirkan teori multidimensi, menjadikan bahasa

bukan saja sekedar ucapan (parole), tetapi di dalamnya terkandung perasaan, emosi, tata

® Ibid, 39.

269



pikir, bahkan muatan adat-istiadat yang disebut Heidegger dengan istilah “Language is the
house of being”.’® Dalam bahasa, tersimpan warisan dan khazanah nilai-nilai kemanusiaan.
Dengan bahasa manusia dapat mengekspresikan serta mendepositokan prestasi serta nilai-
nilai kemanusiaan agar dapat disampaikan kepada masyarakat dan generasi setelahnya.

Menurut T. Ramsey, salah satu fungsi bahasa terlebih bahasa agama adalah sebagai
media untuk menyatakan kehadiran sebuah realita dan pesona, seperti pertemuan antara
dua orang yang masing-masing memperkenalkan nama diri. Ekspresi penyebutan nama
tersebut bagaikan mencairkan es yang tengah beku. “The ice does not continue to melt, it
breaks”, kata Ramsey.'* Sebuah percakapan dan pertemuan dapat merubah suasana dari
sekedar himpunan benda-benda mati (something) menjadi suasana yang hidup dan
mengandung pesona yang berpribadi (someone). Hal seperti ini tidak mungkin terjadi tanpa
adanya peran bahasa yang menjembatani dan membukakan jalan bagi sebuah komunikasi
antar sesama manusia, antara manusia dengan alam dan antara manusia dengan Tuhan.

Agama juga memiliki pengertian yang tidak kurang sulitnya untuk didefinisikan.
Konsep agama biasanya diasosialisasikan dengan konsep Tuhan. Sebagai contoh, bagi
pemeluk agama Budha pengertian dan posisi Tuhan tidaklah penting bahkan mereka tidak
terbiasa dan tidak juga diajarkan mengenai doktrin tentang Tuhan sebagai pesona
sebagaimana terdapat dalam tradisi serta doktrin agama Islam, Yahudi dan juga Kristen.

Persoalan tentang makna agama berkembang menjadi lebih rumit ketika agama
diungkapkan dengan bahasa Inggris, yaitu religion. Kata religion mencakup semua sistem
nilai yang dijadikan pegangan atau pandangan hidup oleh suatu kelompok masyarakat. Jika
Heidegger mengatakan bahwa bahasa bagaikan rumah tempat kita lahir, tinggal dan
tumbuh, maka bagi orang beriman ungkapan yang lebih tepat dari pemaknaan agama yaitu
Religion is the way of being.

Sebagaimana bahasa yang selalu hadir dan menyertai di manapun kita berada dan
beraktifitas, agama juga menafasi setiap tindakan manusia, meskipun konsep agama dan
intensitas keberagamaan seseorang tetap saja tidak mungkin dapat disamakan.? Perbedaan
konsep dan intensitas keberagamaan inilah yang kemudian menjadikan tidak hanya paham

yang memiliki kitab suci dan juga rasul yang dipandang sebagai agama dalam tradisi filsafat

19 pavid Farrel Krell (edt), Martin Heidegger Basic Writing (New York: Harper and Row, 1976), 193.
11 1an T. Ramsey, Religious Language (London: SCM Press Ltd, 1957), 26.

12 Komaruddin, Memahami..., 75.

270



dan antropologi. Paham ateisme, agnotisisme, deisme dan teosofi juga termasuk dalam
kategori agama.

Ada dua pendekatan yang dapat digunakan untuk memahami ungkapan-ungkapan
keagamaan, yaitu theo-oriented dan antroporiented. Menurut theo-oriented bahasa agama
diartikan sebagai kalam ilahi yang kemudian terabadikan ke dalam kitab suci. Secara tidak
langsung dapat dikatakan bahwa pengertian bahasa agama yang paling mendasar yaitu
bahasa kitab suci. Adapun yang kedua diartikan bahwa bahasa agama adalah ungkapan
serta perilaku keagamaan dari seseorang atau sebuah kelompok sosial. Jadi bahasa agama
dengan pendekatan antroporiented diartikan sebagai wacana keagamaan yang dilakukan
oleh umat beragama maupun sarjana ahli agama tanpa harus selalu menggunakan
ungkapan kitab suci.

Pendekatan pertama pada akhirnya akan tetap mengarah pada wacana keagamaan,
sehingga mencakup pengertian yang kedua, karena semua kitab suci pada urutannya akan
melahirkan penafsiran, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan. Adapun bahasa agama
dalam pengertian kedua, bisa saja melepaskan atau tanpa bergantung pada keberadaan
kitab suci, bahkan sangat mungkin untuk bebas dan hanya mengarah pada narasi filsafat
dan ilmiah.

Disilah kita dituntut untuk lebih jeli dalam melihat batas-batas yang sangat samar
antara bahasa agama sebagai narasi dan teori ilmiah, dan narasai keagamaan sebagai
fenomena ekspresi keberagamaan seseorang. Oleh karenanya, perlu diambil sebuah
kesepakatan sementara yang bersifat longgar dengan cara membuat karateristik tentang
bahasa agama.

Pertama yaitu obyek bahasa agama, terutama theo-oriented adalah metafisis yang
berpusat pada Tuhan dan kehidupan baru di balik kematian dunia. Kedua, sebagai implikasi
dari yang pertama, format dan materi pokok narasi keagamaan adalah kitab suci. Ketiga,
bahasa agama mencakup ungkapan dan ekspresi keagamaan secara pribadi maupun
kelompok., meskipun ungkapannya menggunakan bahasa ibu. Misalnya, doa-doa yang
disusun dan diucapkan dalam bahasa lokal. Bagi orang awam,tentunya akan sangat sulit
untuk membedakan antara ungkapan Al-Qur’an dan hadis dengan pembicaraan masyarakat
Arab dan tidak mengerti, apakah ungkapan-ungkapan tersebut termasuk bahasa agama

ataukah bukan.

271



Mengenai bahasa apa yang dirasa lebih efektif untuk kitab suci, karena sasaran kitab
suci yang pada umumnya memberikan penekanan lebih kuat pada hati dan kesadaran
moral, dan bukan pada spekulasi intelektual, maka bahasa lisan lebih efektif ketimbang
bahasa tulis. Karena itu bahasa agama khususnya Islam lebih menekankan bahasa lisan,
antara lain karena berkaitan dengan fakta historis bahwa agama diturunkan pada
masyarakat yang masih didominasi oleh tradisi bicara-dengar, bukan baca-tulis. Kemudian,
sasaran agama adalah masyarakat luas, sehingga metode dakwahnya tentu lebih tepat
menggunakan tradisi lisan.*?

Bagi umat Islam Indonesia yang tidak mengerti bahasa Arab, pemahaman akan Al-
Qur’an dengan lisan Arab dirasa memberikan sebuah jarak pada pemahaman mereka. Hal
ini juga yang terjadi pada pemeluk agama lain. Meskipun demikian, sebagai umat yang
beriman jarak pemahaman ini sudah seyogyanya dapat dijembatani dengan iman dan secara
rasional melalui terjemahan. Namun, permasalahan tidak berhenti disini, ketika kitab suci
diterjemahkan dan juga ditafsirkan, maka akan muncul dua kemungkinan positif dan
negatif.*

Secara fisik tekstual, setiap kitab suci yang telah dibukukan akan hadir dan duduk
sejajar dengan buku-buku lainnya. Kitab-kitab suci tersebut telah menjadi fakta historis yang
hanya dapat dibedakan melalui sikap serta respon pembacanya. Begitu juga dalam
memahami gaya bahasa agama, sikap pembacalah yang memegang peran utama.

Secara sederhana, terdapat dua kategori bahasa agama (kitab suci). Yaitu preskriptif
dan deskriptif. Dalam preskriptif struktur makna yang dikandung selalu bersifat imperatif
dan persuasif, yaitu menghendaki pembaca untuk mengikuti pesan pengarang sebagaimana
terformulasikan dalam teks. Ungkapan preskriptif menjadikan pengarang sebagai pusat
putaran, sementara pembaca diminta untuk mengikuti ajakan dan sarannya. Jika semua
kitab suci dipandang sebagai sapaan dan petunjuk Tuhan untuk kebaikan hidup manusia
yang di dalamnya berisi perintah dan larangan, maka tidak salah untuk menyatakan bahwa
bahasa agama pada dasarnya preskriptif. Namun dalam pemahaman dan pelaksanaannya,

ternyata cukupsulit untuk dapat menangkap secara jelas tingkat perintah dan larangan yang

13 Komaruddin, Memahamii...., 108.
14 Positifnya, posisi dan pesan sebuah kitab suci menjadi terbebas dari kurungan bahasa dan tradisi lokal dimana ia diturunkan. Bertemunya sebuah teks dan terjemahan dengan
pembaca di luar tradisinya memungkinkan adanya proses pengkayaan wawasan kitab suci. Negatifnya, setiap penterjemahan dan penafsiran selalu diikuti bahaya distorsi, deviasi dan

pengkhianatan pesan.

272



ada dalam kitab suci. Oleh karena itu, dalam kitab suci juga terdapat gaya penulisan
deskriptif.

Penulisan dengan gaya deskriptif bersifat lebih demokratif, karena pembaca bebas
untuk mendiskusikan persoalan. Gaya penulisan ini seringkali digunakan pada tulisan-tulisan
ilmiah, terutama sejarah, sehingga memungkinkan bagi pembaca untuk dapat
mengembangkan lebih jauh. Karena itulah teori demokrasi dan penulisan deskriptif selalu
muncul dan berkembang bersama.®

Dalam kitab suci, persoalan bahasa lainnya yang seringkali kita jumpai yaitu bahasa
metaforis. Istilah “metaphora” sebenarnya berasal dari bahasa Yunani “meta” berarti
berada di seberang atau di balik, dan “pherein” artinya membawa serta. Dalam bahasa
Arab, ada istilah yang hampir sama dengan itu, yaitu /’tibar, yang asal katanya berarti
jembatan atau penyeberangan.16

Ketika kita menemukan ungkapan-ungkapan metaforis, kiasan dan narasi kitab suci
dalam bentuk cerita, kita akan mempertanyakan, adakah sebuah cerita merupakan deskripsi
dari kata historis ataukah hanya metafor saja dan mengapa kitab suci banyak menggunakan
ungkapan metaforis. Dari analisa psikolinguistik dikatakan bahwa untuk sampai pada tahap
pemikiran konseptual diperlukan tahapan-tahapan. Tahapan-tahapan manusia dalam
berfikir dan berbahasa ini juga memiliki keterkaitan dengan perkembangan jiwa
seseorang.’’

Dalam proses pembuatan kapal laut dan kapal udara misalnya, proses tersebut
dimuali dengan berpikir ikonik, yaitu ketika penciptanya terhenyak ketika melihat gerakan
ikan ataupun burung yang kemudian mendorong pemikiran asosiatif-imaginatif. Pemikiran
ikonik dimulai dari munculnya bayangan dalam batin yang samar-samar dalam bentuk
setengah gambar atau setengah gambar abstrak. Dari pemikiran ikonik, berkembang ke arah
persepsi, abstraksi, asosiasi, imajinasi, aprehensi dan selanjutnya mengarah pada pemikiran

reflektif konseptual dan bahkan spekulatif—metafisis.18

15 Northrop Frey, Wordl with Power (London: Harcourt Brace Jovanovich, 1990), Bab. |

16 Komaruddin, Memahami..., 80.

17 Misalnya, dalam berfikir dan berbahasa, anak kecil melakukannya dengan cara mimesis atau meniru, hal yang sama juga dilakukan oleh manusia dewasa. Namun aktifitas meniru
pada orang dewasa mengandung pengembangan dan pecipta. Dalam singkat kata perbedaan meniru antara anak kecil dan orang dewasa yaitu antara berfikir kreatif dan berfikir
imitative-repetitif.

18 Dalam buku Critique of Pure Reason, Immanuel Kant mengatakan bahwa modus dan proses berfikir itu arkitektonik, bagaikan bangunan yang berlapis-lapis, dimulai dari pengamatan

inderawai sampai pada konsep abstrak yang disebut sintesis apriori.

273



Dengan demikian, maka konsep tentang Tuhan dan akhirat dirumuskan oleh para
teolog sebagai produk pemikiran yang tumbuh dalam sejarah dan juga dalam kesadaran
kognitif seseorang yang memakan waktu panjang. Mungkin disinilah relevansi konsep taklif
dalam Islam yang selalu dikaitkan dengan “akil baligh”, yang berarti bahwa kewajiban
agama baru akan berlaku pada mereka yang akalnya telah mencapai tahap perkembangan
dewasa dan berfungsi secara normal. Dalam hal ini Emile Durkheim menyatakan bahwa
dalam kehidupan beragama pada mulanya seseorang tidak membangun konsep yang
abstrak tentang Tuhan, tetapi pemikiran itu dimulai dengan meresponi situasi yang real
disekelilingnya, yaitu apa yang dirasakan menyenangkan dan apa yang menyakitkan. Konsep
keberagamaan yang abstrak ini seringkali muncul belakangan karena pada umumnya
diterima masyarakat dari lingkungan sosialnya."

Jadi, pemikiran yang abstrak pada mulanya selalu melalui tahapan pemikiran ikonik.
Dalam setiap bahasa dan tradisi agama selalu terdapat ikon-ikon dan simbolisasi dari realitas
absolut yang kemudian dihadirkan dalam bahasa manusiawi yang populer. Istilah baitullah
misalnya, yang disitu juga terdapat hajar aswad adalaah tipikal ungkapan ikonik yang
kemudian berkembang menjadi metaforistik. Dalam tradisi Kristen, konsep ikon ini jauh
lebih mencolok ketimbang dalam Islam, meskipun dalam prakteknya umat Islam masih
banyak yang terikat dengan ikon-ikon sehingga salah-salah menjadi berhala baru.*

Dari ulasan tersebut, dapat dikatakan bahwa sebenarnya manusia dalam
membahasakan dan mengekspresikan pikiran tentang Tuhan dan obyek yang abstrak selalu
menggunakan ungkapan yang familiar dengan dunia indrawi. Dengan kata lain, bahasa
agama secara historis antropologis adalah bahasa manusia, namun secara teologis di
dalamnya memuat kalam llahi yang bersifat transhistoris atau metahistoris. Hal inilah yang
kemudian mengakibatkan bahasa metafor dalam kitab suci berpotensial menimbulkan dua
implikasi, yaitu positif dan negatif.

Segi positif dalam bahasa metafor kitab suci terletak pada kemampuan bahasa
etaforis untuk mengakomodasi penafsiran dan pemahaman baru, sehingga kitab suci
maupun karya sastra akan selalu hadir setiap saat tanpa kehilangan daya pikat dan
panggilan hermeneutiknya, karena bahasa metafor selalu membuka pintu bagi imajinasi dan

kemungkinan-kemungkinan baru (posibilitas). Menurut Ricour, bahasa metaforis memiliki

9 Emile Durkheim, Selected Writing, Edt. Antony Giddens (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), 219.
0 Komaruddin, Memahami..., 81.

274



kekuatan yang bisa mempertemukan antara ikatan emosional dan pemahaman kognitif
sehingga seseorang dimungkinkan untuk mampu melihat dan merasakan sesuatu yang
berada jauh di belakang teks.”*

Jika pendapat Ricour ini didekatkan dengan bahasa Al-Qur’an, ungkapan ikonografis
Al-Qur’an yang memiliki daya imajinasi dan mampu membangkitkan emosi itu akan mudah
ditemukan. Misalnya bagaimana Al-Qur'an menggambarkan hari kiamat dengan bintang-
bitang yang saling bertabrakan dan saling menghancurkan antara satu dengan yang lainnya
sehingga menimbilkan suara gemuruh yang tak terperikan dan manusiapun ikut lari
tunggang langgang ketakutan. Lalu bagaimana siksa Negara digambarkan bagaikan
perkampungan api yang sementara penghuninya terkurung tidak bisa melarikan diri. Dan
surge disajikan dengan gambaran taman yang rindang beserta para bidadari yang amat
menawan yang telah menanti kedatangan calon penghuni surga. Menurut analisa psiko-
sosiolinguistik, metafor dan bahasa ikonografik yang disajikan al-Qur’an sangat efektif untuk
menghancurkan kesombongan masyarakat jahiliyah Arab kala itu yang tingkat sastranya
dikenal sangat tinggi.*?

Dengan begitu, maka semakin jelas bahwa ungkapan metaforis sangat banyak
ditemukan dalam bahasa agama, baik dalam bahasa lisan maupun bahasa isyarat (gesture).
Meskipun terdapat perbedaan yang mendasar, bahasa metaforis sebenarnya sangat
mendekati ungkapan simbolik dan ikonik.

Dalam literature sufi, sangat banyak bertaburan ekspresi keagamaan vyang
dituangkan dalam bahasa puitis-metaforis, sehingga literatur tasawuf seringkali
memperoleh kritikan pedas terutama dari kalangan ulama fikih yang terbiasa dengan narasi
deskriptif yang jelas dan tegas, karena fikih memang ilmu yang bertujuan memproduksi
diktum hukum.

Bahasa agama dalam banyak hal juga dapat dikategorikan sebagai performatif and
expressif language, bukan explanative and descriptive utterance. Dengan statemen ini kita
tidak boleh men-judge bahwa al-Qur’an semuanya menggunakan bahasa simbolik dan tidak
memiliki sifat keilmuan. Namun, bahasa agama sebagai ekspresi keimanan cenderung
performatif dan deklaratif. Misalnya, dalam fenomena bahasa peribadatan. Dalam

melaksanakan sholat, sebenarnya bacaan yang wajib tidaklah banyak, yang pokok yaitu al-

2 paul Recour, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (The Texas Christian University, 1976), 67.
22 Komaruddin, Memahami...., 83.

275



fatihah, takbir (mengucapkan Allahu Akbar), shalawat pada Rasul Muhammad dan salam
(mengucapkan Assalamu’alaikum). Jika kita ceermati, sebenarnya kekuatan bahasa shalat
ada pada bahasa gerak itu sendiri.

Menurut teori bahasa, suasana batin ketika seseorang bersujud khusyuk sambil
merapatkan kening ke tanah, ungkapan kata-kata sudah tak sanggup lagi untuk menjelaskan
secara tuntas dan tepat suasana batin seseorang. Begitu pula dalam ibadah haji, praktis
ibadah ini secara lahiriyah lebih mengutamakan bahsa gerak atau bahasa performatif yang
penuh dengan ekspresi simbolik.

Fenomena serupa juga dapat kita temukan pada agama Kristen yang secara khusyuk
berdoa di depan salib dan patung bunda maria. Mengapa orang bisa menangis ketika
berdoa di depan Ka’bah ataupun patung bunda maria? Mengapa orang mesti bersujud ke
tahan padahal Tuhan bisa kita tatap kea rah manapun juga? Mengapa neraka yang
digambarkan selalu panas padahal cuaca yang teramat dingin juga tidak kalah menyiksa?
Jawaban-jawaban dari pertanyaan inilah yang kemudian dapat memperkuat teori bahwa
informasi dan obyek pembicaraan tentang Tuhan dan hari akhir sebagai sumber doktrin
teologi tidak mungkin terwadahi dengan rangkaian kata-kata semantikal, sehingga
diperlukan bahasa-bahasa metafor dan memerlukan penafsiran kreatif-imajinatif.

Kesadaran dan imajinasi serta pengalaman keberagamaan yang tidak selamanya
dapat diterangkan secara grammatical, menjadikan para sufi seringkali memilih bahasa
diam. Namun jika kita telusuri, selama kita hidup dan merasa dekat serta ingin
berkomunikasi dengan Tuhan, maka “bahasa diam” bukanlah sekedar diartikan dengan
diam tanpa berbahasa dalam benak pikiran. Dalam diam seorang sufi, justru mereka telah
berbahasa secara prima.

Menurut analisa psikolingulistik, meskipun aktivitas berfikir itu abstrak, namun cara
kerja otak memiliki hukum dan kebiasaan tertentu yang selalu berkaitan dengan dunia
empiris. Misalnya, ungkapan-ungkapan: cobalah berbicara straight to the point, saya tidak
melihat titik inti dari gagasanmu, penjelasanmu itu berputar-putar. Ungkapan-ungkapan ini
disadari atau tidak mengesankan adanya pengaruh logika geometri dalam benak pembicara
maupun pikiran orang pada umumya.”® Mungkin disinilah letak rahasia para filsuf sejak

Pitagoras dan Plato sangat menekankan pentingnya matematika dalam belajar metafisika.

% Marcel Danesi, Vico, Metaphor, and the Origin of Language (Indiana: Indiana University Press, 1933), 126.

276



IImu hitung dan geometri berfungsi mengaktifkan dan menata fikiran agar terbiasa bekerja
sistematis dan terampil menghadapi persoalan hidup. Dalam bahasa politik, symbol dan
idiom geometris juga terlihat dalam ungkapan, “pusat-pusat kekuasaan”, “the ruling and the
ruled class dan sejenisnya.

Satu hal yang menarik dan seringkali tidak kita sadari adalah bahwa sebenarnya kita
sering menjadikan aggota tubuh sendiri sebagai ungkapan metaforis untuk mendeskripsikan
dan mengidentifikasikan alam sekeliling dan peristiwa-peristiwa sosial. Dari anggota tubuh
yang paling atas , yaitu kepala, leher, mulut, telinga, perut, kaki dan lainnya hampir
semuanya kita pinjamkan untuk mengungkapkan keadaan sekeliling da peristiwa sehari-hari.
Kata-kata seperti “kepala batu”, “mulut jalan”, “kaki tangan”, “perut bumi” dan sebagainya,
semuanya merupakan kata-kata kiasan yang dipinjamkan dari anggota tubuh kita sendiri.

Jadi, jika dalam dunia empiris kita sulit menghindari ungkapan-ungkapan simbolik-
metaforikal, apalagi dalam bahasa agama yang sangat menekapnkan prinsip believing dan
understanding ketimbang explaining dan describing. Lebih dari itu, bahasa metaforis juga
diyakini memiliki kekuatan yang mampu membangkitkan imajinasi kreatif untuk membuka
wilayah pemahaman baru yang batas akhirnya belum diketahui. Dengan kata lain, bahasa
metafor dalam kitab suci mengandung misteri dan mitos-mitos yang setiap saat akan
melahirkan nuansa, visi, imajinasi dan jawaban konseptual yang baru dan segar jika para
pembacanya mampu menafsirkannya secara kreatif dan kontemplatif dengan mengaitkan
pada konteks sosial dan konteks psikologis yang baru.

Meskipun bahasa-bahasa simbolik banyak menyimpan keindahan, kekuatan dan
secara potensial menyimpan kemungkinan pemahaman baru, namun ungkapan alegoris,
metaforis, kiasan dan misal-misal yang ada dalam kitab suci juga potensial bagi munculnya
spekulasi dan relatifisme pemahaman. Kritik yang cukup keras datang, terutama dari para
ahli ilmu alam yang menghendaki agar proposisi memiliki kejelasan makna dan pesan
sehingga mudah dilaksanakan.

Salah satu kritik menyatakan bahwa bahasa metafor biasanya muncul ketika terjadi
gap antara persepsi yang masih ikonik dengan kemampuan membuat pemikiran konseptual-
artikulatif. Dengan begitu, ungkapan yang menggunakan kiasan justru menunjukkan
kelemahan pihak pembicara untuk menyusun konsep yang jelas dan memilih bahasa yang
komunikatif. Dalam hal ini metafor merupakan pemikiran adhoc untuk menjembatani

kesenjangan antara persepsi dan konsepsi. Jika jalur argumentasi ini diteruskan, secara

277



silogistik akan muncul beberapa kemungkinan negatif terhadap bahasa kitab suci sebagai
kalam Tuhan.?* Yaitu, adakah Tuhan tidak mampu menyusun kalimat yang jelas sehingga
pembacanya tidak bingung, ataukah Tuhan memang sengaja membiarkan umatnya
berselisih paham mengenai kandungan ayat-ayat dalam kitab suci yang menggunakan kata-
kata kiasan serta misal yang maknanya bersayap banyak itu?

Sesungguhnya ungkapan metaforis tidaklah untuk dipahami seperti itu, sehingga
sebaiknya kita dapat menerima dan memahami apa adanya makna gramatikal dan literel
dari narasi kitab suci. Namun, kita juga dapat menduga-duga kemungkinan yang lain bahwa
apa yang disebut kitab suci, misalnya al-Qur’an adalah bukan kalam Tuhan in toto dan
verbatim, melainkan sudah merupakan “produk bersama” yang di dalamnya terdapat
gagasan Tuhan yang kemudian dipahami dan diterjemahkan oleh Muhammad ke dalam
lisan Arab. Itulah sebabnya dengan mengikuti asumsi ini, maka al-Qur’an mengenal konsep
asbab al-nuzul di masa isi dan pesan al-Qur'an memiliki hubungan dengan konteks sosial
dan situasi psikologis pribadi Muhammad SAW.

Jika argument tersebut diterima, maka akan dijumpai dalam bahasa al-Qur’an istilah
dan ungkapan yang tipikal lisan Arab dengan kualitas sastranya yang memang sangat tinggi
namun kemudian kandungan maknanya diisi dengan paham tauhid. Dengan alur argument
ini juga, kita akan mampu memahami mengapa al-Qur’an tidak dapat diterjemahkan, namun
bisa diterangkan, bahkan telah melahirkan ratusan jilid buku tafsir, karena al-Qur’an dari
segi bahasa memang sangat jelas dan indah. Sementara secara historis konteksnya bisa
ditelusuri.

Pandangan di atas tentu saja tidak populer di kalangan sarjana muslim. Resistensi
terhadap anggapan tersebut cukup kuat bukan karena alasan teologis ataupun ideologis
saja, melainkan juga bahwa umat Islam yang hidup di abad modern ini tidak merasa
terkurung oleh gaya bahasa dan muatan serta spirit al-Qur’an, meskipun telah terlahir sejak
14 abad yang lalu. Sikap umat Islam dengan bahasa al-Qur'an memang sangat berbeda
dengan sikap Kristiani terhadap Bibel. Liberalisasi penafsiran terhadap kitab suci, terutama
terhadap ayat-ayat metaforis yang menyangkut doktrin pokok keimanan, barangkali jauh

lebih memungkinkan dilakukan terhadap al-Qur’an ketimbang terhadap Bibel.

24 Komaruddin, Memahami....., 86.

278



Misalnya tentang mukjizat Yesus. Bagi umat Islam cerita bahwa Yesus mampu
menghidupkan orang mati, menyembuhkan orang yang buta dan lumpuh, tidak akan
membawa implikasi tebal-tipisnya iman jika hal itu ditafsirkan secara metaforis bahwa yang
dimaksud buta dan lumpuh disitu adalah situasi sosial umat Nabi Isa, bukan secara biologis.
Dengan pesatnya perkembangan kritik sastra sejak tahun 70-an, pendekatan hermeneutika
dan metode dekontruksi memang mulai diarahkan pada Bibel. Kisah Bibel tentang kejatuhan
Adan dan konsep dosa warisan mulai ditafsirkan ulang dengan cara pandang baru, bukan
lagi dilihat sebagai dogma yang anti penafsiran kritis.

Demikianlah, dari waktu ke waktu kita selalu terkungkung dan terlibat dengan
bahasa dan agama, meski tidak mudah untuk menjelaskannya secara sistematis. Ketika kita
ingin membahas tentang bahasa, pikiran dan emosi, saat itu kita telah berada dalam
pelukan bahasa. Bagaikan ikan yang berputar-putar di lautan hendak mencari yang manakah
yang dinamakan lautan itu. Begitu pula dengan agama, bagi orang yang beriman tidak ada
ruang dan waktu yang bebas dari sentuhan dan ikatan agama. Oleh karenanya bahasa dan
ekspresi keagamaan sangat kompleks, sekompleks pikiran, perasaan dan aktifitas manusia
itu sendiri.

Jika bahasa agama sebagaimana kita uraikan di atas selalu dibatasi dengan bahasa
kitab suci dan narasi-narasi ritual, sebenarnya pembatasan itu semata-mata hanya untuk
membatasi wilayah pembahasan yang secara teknis mencoba memenuhi tradisi keilmuan.

Bahasa dan ekspresi keagamaan sebenarnya sangatlah kompleks. Menurut ajaran
Nabi Muhammad, Rasulallah SAW, senyum persahabatan itu saja bisa termasuk sebagai
ekspresi keagamaan dan tergolong shadagah asalkan diniati sebagai amal ibadah.?

Dari sini penulis dapat menyimpulkan bahwa sesungguhnya Bahasa agama yang
tampak sangat kompleks ini dalam agama Islam mampu menjadi tombak dan alasan yang
menjadikan penganut agama lain mampu memahami Islam dengan lebih mudah sehingga
berujung pada tahap muallaf. Disinilah hubungan antara Bahasa agama dengan Dakwah

Islamiyah tampak nyata dalam realita dunia.

» Ramsey, Religious......, 27.

279



D. Penutup

Sedalam dan sejauh hubungan antara manusia dengan bahasa, menjadikan manusia
seakan terkungkung dalam belenggu bahasa. Tanpa bahasa manusia tidak lagi dianggap
sebagai manusia. Untuk memahami segala hal yang ada di sekitarnya, manusia wajib
membahasakannya dengan berbagai macam ikon, simbol, ataupun ungkapan-ungkapan
metafor. Karena disitulah letak keunggulan manusia.

Bahasa yang selalu dihubungkan dengan manusia selalu bersifat fisik, karena cara
mereka membahasakannya tidak pernah lepas dari indra-indra yang dimilikinya. Disinilah
keistimewaan bahasa agama, yang mengharuskan manusia untuk mampu membahasakan
istilah-istilah keagamaan yang berhubungan dengan Tuhan, kitab suci, serta ritual-ritual
keagamaan yang bersifat metafisik dengan kemampuan fisiknya.

Bahasa agama telah memainkan peran yang sangat besar bagi terjalinnya komunikasi
antara Tuhan dan manusia. Jika kita kembali pada bahasa metafisik, misalnya al-Qur’an,
meski telah diyakini sebagai firman Tuhan yang Maha Gaib, namun kenyataannya firmanNya
telah memasuki wilayah historis. Oleh karena itu, dalam memahami al-Qur’an, tidak hanya
analogi konseptual antara the wordl of human being dan the word! of God, tetapi kita juga
perlu untuk melakukan analogi historis-kontekstual antara dunia Muhammad yang Arabik,
dengan dunia umat Islam lain yang hidup di zaman serta wilayah yang sangat berbeda
dengan Arab.

Meskipun kita yakini bahwa teks al-Qur'an seakan sebagai “penjelmaan” dan
“kehadiran” Tuhan, namun bagaimanapun juga begitu memasuki wilayah sejarah, firman
tersebut akan terkena batasan-batasan kultural yang berlaku pada dunia manusia. Misanya,
dari segi jenis, Tuhan masuk kategori laki-laki. Kesadaran psikologis yang sangat maskulin ini
sesungguhnya jika dianalogkan untuk menggambarkan Tuhan dan kehidupan eskatologis.
Dari sinilah, mulai tampak adanya jarak dan problem dalam bahasa metafisik, yaitu bahasa
dunia manusia yang historis untuk menggambarkan dunia metafisikal yang trans-historis.

Begitu halnya dengan bahasa ritual, bahasa yang dikenal sebagai medium tidak
selalu berupa ucapan, namun bisa juga berupa gerakan tubuh yang bersifat isyarat. Dalam
semua agama akan ditemukan bahasa agama yang mengambil bentuk performatif language,
terlebih lagi dalam Islam. Misalnya, gerakan sholat, haji dan sebagainya.

Bahasa agama tidaklah berhenti sebagai medium dan alat komunikasi, tapi juga

memiliki dimensi ontologis dan eskatologis yang dalam berbagai hal seringkali menggunakan

280



bahasa simbolik. Salah satu fungsi simbol adalah untuk mengungkapkan suatu realitas yang
sangat kompleks dan sebuah kesadaran eksistensial subyek, namun tidak mampu
dituangkan dalam kata-kata, karena itulah sebuah simbol seringkali dimaknai sebagai
perwakilan yang mampu mewakili “suatu kehadiran yang tidak hadir”, seperti fenomena
ka’bah yang disebut rumah Allah atau bait-Allah. Dengan Bahasa agama setiap agama dapat
memahami agama lainnya dan universalitas dan keontetikan Bahasa agama islam mampu

menjadi tombak tajam sebagai alat yang digunakan untuk memperluas dakwah Islamiyah.

281



Daftar Pustaka

Bruns, Gerald L. Hermeneutics Ancient & Modern (Yale University Press, 1992)

Cantwell Smith, Wilfred. What is Scripture (Minneapolis: Fortress Press, 1993)

Cassier, Ernst. Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Essey tentang Manusia (Jakarta:
Gramedia, 1987)

Crapanzano, Vincent. Hermes’Dilemma and Hamlet’s Desire (London: Hardvard University
Press, 1992)Bauman, Zygmunt. Hermeneutics and Sosial Science (New York:
Columbia University Press, 1978)

Danesi, Marcel. Vico, Metaphor, and the Origin of Language (Indiana: Indiana University
Press, 1933)

Dawud Sulaiman, Abu. Thabagqat al-Athibba’ wa al-Hukama’ (Kairo: Matba’ah al-Ahdi al-llm
al-Faransi li al-atsar al-Syarqiyyah, 1955)

Durkheim, Emile. Selected Writing, Edt. Antony Giddens (Cambridge: Cambridge University
Press, 1990)

Farrel Krell, David. (edt), Martin Heidegger Basic Writing (New York: Harper and Row, 1976)
Frey, Northrop. Word! with Power (London: Harcourt Brace Jovanovich, 1990)

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta:
Paramadina, 1996)

Hossein Nasr, Sayyed. Knowledge and The Sacred (State University Press, 1989)

Mubasyir bin Fatik, Abu al-Wafa’al. Mukhtar al-Hikam wa Mahasin al-Kalam. Edt.
Abdurrahman Darwi (Madrid: Matba’ al-Ma’had al-Misri li Dirasah al-Islamiyah,
1958)

North Whitehead, Alfred. Modes of Thought (New York: A Free Press Paperback, 1968)

Ong, Walter J. Orality and Literacy-The Techmologing of the Word (London: Roudledge,
1989)

Ormistan, Gayle dan Alan D. Schrift (edt), The Hermeneutics Tradition (Albany: State
University of New York Press, 1990)

Recour, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (The Texas
Christian University, 1976)

Santoni, Ronald E. (edt), Religious Language and The Problem of Religious Knowledge
(London: Indiana University Press, 1968)

282



