
SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

89 
 

Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang 

Jauharotina Alfadhilah 
Institut Agama Islam Nahdatul Ulama Tuban 

Email: dhielz90@gmail.com  

 

Abstrak : Tasawuf mengajak manusia untuk mendekatkan diri kepada Tuhan-nya, 
menyikap tabir pembatas antara Tuhan dan manusia. Internalisasi tasawuf dalam 
dakwah menjadikan manusia tidak hanya ingat kepada Tuhan, namun berusaha agar 
bisa dekat dengan-Nya. Seorang salik haruslah mampu untuk mencapai makam fana, 
mahabbah dan ma’rifah. Dalam hal ini penulis akan melihat dari sisi dakwah Maulana 
Makhdum Ibrahim yang dikenal dengan sebutan Sunan Bonang. Penulis menggunakan 
metode hermeneutik teori hingga sampai pada sinkronisasi antara keduanya yang 
berbuah pada internalisasi tasawuf dalam dakwah Sunan Bonang. Penulis menyimpulkan 
bahwa Sunan Bonang selalu memasukkan nilai-nilai tasawuf dalam setiap model 
dakwahnya, sehingga internalisasi tasawuf dalam dakwah Sunan Bonang memang benar 
adanya dan terbukti dengan banyaknya murid-murid Sunan Bonang yang memilih jalan 
Sufi serta meninggalkan duniawi setelah mendapat bimbingannya. Salah satu murid 
Sunan Bonang yang memilih jalan tersebut diantaranya adalah Raden Abdurrahman 
atau yang biasa dikenal dengan sebutan Sunan Kalijaga. 
 
Kata Kunci: Sunan Bonang, Tasawuf, Dakwah 
 
Abstrac: Sufism invites humans to get closer to their God, to open the barrier between 
God and humans. Internalization of Sufism in da'wah makes people not only remember 
God, but try to be close to Him. A salik must be able to reach the graves of mortal, 
mahabbah and ma'rifah. In this case, the author will look at the da'wah side of Maulana 
Makhdum Ibrahim, known as Sunan Bonang. The author uses the theoretical 
hermeneutic method to arrive at a synchronization between the two which results in the 
internalization of Sufism in Sunan Bonang's da'wah. The author concludes that Sunan 
Bonang always incorporates Sufism values in every model of his da'wah, so that the 
internalization of Sufism in Sunan Bonang's da'wah is true and is proven by the many 
students of Sunan Bonang who choose the Sufi path and leave the world after receiving 
his guidance. One of Sunan Bonang's students who chose this path was Raden 
Abdurrahman or commonly known as Sunan Kalijaga. 
 
Keywords: Sunan Bonang, Sufism, Da'wah 
  

mailto:dhielz90@gmail.com


SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

90 
 

A. Biografis Sunan Bonang 

Sunan Bonang memiliki nama asli Raden Makhdum atau Maulana 

Makhdum Ibrahim, salah satu dari walisongo1 Sang penyebar Islam di Jawa 

dan Nusantara. Sunan atau susuhunan (yang dijunjung tinggi) merupakan 

sebuah gelar yang disematkan kepada para walisongo karena kedekatan 

mereka dengan kalangan istana (kerajaan), sedangkan Bonang pada “Sunan 

Bonang” dikenal karena tiga hal. 

Pertama, diambil dari nama alat musik jawa yang diciptakan dan 

digunakan Raden Makhdum dalam berdakwah, yaitu semacam gong kecil.2 

Kedua, diambil dari bentuk penghormatan Raden Makhdum kepada enam 

muridnya yang telah menemani perjalanan panjang dari Makassar dan 

mendarat di Lasem.3 Ketiga, diambil dari daerah tempat tinggalnya, yaitu 

desa Bonang, Tuban, Jawa Timur. Dari ketiga pendapat tersebut, pendapat 

yang terakhirlah yang seringkali digunakan dan diyakini kebenarannya. 

Sunan Bonang adalah cucu Ibrahim Al-Ghazi bin Jamaluddin Hussain, 

ulama terkemuka keturunan Persia-Turki dari Samarkad yang lebih dikenal 

dengan sebutan Ibrahim Asmoro (Ibrahim Al-Samarqandi). Syekh Ibrahim 

Asmoro pernah tinggal di Yunan, Cina Selatan sebelum hijrah ke Campa. Di 

Yunan ia menikah dengan seorang putri Campa keturunan Cina dan 

darinyalah lahir Raden Rahmad atau yang biasa kita kenal dengan sebutan 

Sunan Ampel, Ayahanda Sunan Bonang. 

Sunan Bonang adalah putra ke-empat Raden Rahmat (Sunan Ampel) dari 

pernikahannya dengan Nyai Ageng Manila (Dewi Candrawati), putri Raja 

Majapahit, Prabu Brawijaya4 yang juga merupakan anak angkat dari Arya 

Teja, Tumenggung Majapahit yang menjabat sebagai Bupati Tuban.5 

Keberadaan Nyai Ageng Manila sebagai anak angkat Bupati Tuban, 

menjadikan Sunan Bonang memiliki hubungan khusus serta kedekatan yang 

tersendiri dengan keluarga Bupati Tuban, bahkan hingga wafat ia juga 

dimakamkan di kota Tuban.  

                                                           
1 Walisongo merupakan simbol penyebaran agama Islam di Indonesia, khususnya di Jawa. Wali 

adalah orang yang sudah mencapai tingkatan tertentu dalam mendekatkan diri kepada Allah tetapi 

bukan nabi. Chandra Utama, Lentera Para Wali (Jakarta: Guepedia Publisher, 2016), 17. 
2 Masykur Arif, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana, 

2016), 112. 
3 Enam huruf “bonang” diambil dari nama para murid tersebut, yaitu Bian Sonang, Omar maliki, 

Nawu Maliki, Awanang Maliki,Nawas Maliki dan Guntur Maliki. Lihat: Ahmad Mundzir dan 

Nurcholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati (Tuban: Yayasan Mabarot Sunan Bonang Tuban, 

2016), 59. 
4 Ridin Sofwan, Islamisasi di Jawa: Wali Sanga Penyebar Islam di Jawa, Menurut Penuturan 

Babad, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 3. 
5 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Depok: Pustaka Liman, 2012), 234. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

91 
 

Sebagai putra ke-empat dari lima bersaudara, Sunan Bonang memiliki 

tiga orang kakak perempuan, yaitu Nyai Patimah yang bergelarkan Nyai 

Gedeng Panyuran, Nyai Wilis alias Nyai pengulu dan Nyai Taluki yang dikenal 

dengan sebutan Nyai Gedeng Maloka. Sedangkan adiknya atau putra ke-lima 

yaitu Raden Qasim yang kemudian dikenal dengan sebutan Sunan Drajat.6 

Sunan Bonang wafat awal abad ke-16, sekitar tahun 1525 M dan 

dimakamkan di Tuban, Jawa Timur. Makam Sunan Bonang terletak di pusat 

kota Tuban, tidak jauh dari pelataran alun-alun Tuban, sebelah barat Masjid 

Agung yang ditandai dengan tugu nol kilometer untuk kota Tuban. Makam 

tersebut merupakan sebuah komplek makam dan masjid yang terletak di 

Dukuh Kauman, kelurahan Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten Tuban 

Jawa Timur. Makam Sunan Bonang sampai saat ini masih ramai dikunjungi 

oleh para peziarah dari berbagai kota di Jawa bahkan penjuru Nusantara. 

Dalam bidang pendidikan dan keilmuannya, Sunan Bonang banyak 

belajar dari ayahnya, Sunan Ampel. Sunan Ampel adalah panutan pertama 

yang telah mendidik Sunan Bonang sedari kecil. Pendidikan yang ketat 

dengan disiplin yang kuat tetap ia dapatkan, meski ia belajar bersama santri-

santri ayahnya, seperti Radem Kusen, Raden Patah dan juga Sunan Giri. Hal 

tersebut kiranya yang menjadikan Sunan Bonang bener-benar menjadi 

cendekiawan dan wali yang dihormati serta disegani hingga akhir hayatnya.7   

Sunan Ampel sangat memperhatikan pendidikan Sunan Bonang, terlebih 

pada hal-hal yang bersangkutan dengan ilmu keagamaan. Pendidikan agama 

yang ia dapati langsung dari ayahanda tercinta menjadikan Sunan Bonang 

terbiasa dengan sistem dan disiplin pendidikan yang sangat ketat sedari 

kecil.8 Pendidikan tersebut juga konon menjadi salah satu faktor penyebab 

kewaliannya hingga dijuluki sebagai cendekiawan, ulama serta wali yang 

disegani dan dihormati.9 

Ketika berumur 18 tahun, Sunan Bonang pernah diajak berlayar oleh 

ayahnya ke Tartar, negeri Cina Barat. Di Tartar, mereka menetap sekitar dua 

tahun hingga akhirnya melanjutkan pelayaran dan berlabuh di pantai 

Makassar. Tidak berhenti begitu saja, Sunan Ampel justru meninggalkan 

Sunan Bonang sendiri di tempat baru dan asing tersebut demi 

                                                           
6 Mundhir, Sunan Bonang, 58. 
7 Masykur Arif, Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana, 2016), 113. 
8 Jauharotina Alfadhilah, Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum Ibrahim, (sebuah Tesis 

Pascasarjana UINSA Surabaya,2018), 12 
9 Masykur Arif, Walisanga “Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah” (Yogyakarta: 

Laksana,2016),113. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

92 
 

pendidikannya. Namun hal itu justru dimanfaatkan oleh Sunan Bonang agar 

dapat mendalami berbagai ilmu, khususnya ilmu-ilmu keagamaan.10 

Setelah kepulangannya dari Makassar, Sunan Ampel mengirimkan Sunan 

Bonang ke Negeri Pasai guna berguru kepada Syeh Awalul Islam.11 Disana, 

Sunan Bonang belajar kepada sejumlah ulama besar dari berbagai negara 

seperti Mesir, Baghdad dan Iran yang datang dan menetap di Pasai tentang 

berbagai disiplin ilmu, seperti ilmu fikih, ushuluddin, tasawuf, seni, sastra, 

arsitektur, ilmu kedigdayan dan lain sebagainya. Pasai juga merupakan 

tempat transit Sunan Bonang sebelum dan sesudah melaksanakan ibadah 

Haji di tanah Makkah.12 

Usai melalang buana ke berbagai tempat guna menggali berbagai ilmu-

ilmu agama, Sunan Bonang diminta ayahnya, Sunan Ampel untuk kembali ke 

Jawa guna melanjutkan dakwah di daerah Tuban, Pati, pulau Madura dan 

Bawean. Tidak lama setelah tugas berdakwah dari ayahnya itu ia laksanakan, 

Sunan Bonang menetap dan mendirikan lembaga keilmuan dan pesantren di 

Tuban. 

Tuban, semasa dakwah Sunan Bonang adalah salah satu daerah 

kekuasaan kerajaan Majapahit yang mayoritas beragama Hindu. Masyarakat 

dengan basic Hindu, menjadikan Sunan Bonang harus menggunakan 

kecerdasan dan kelihaiannya agar Islam dapat mereka terima dengan damai. 

Sunan Bonang berdakwah dengan pendekatan kultural, yakni melalui seni 

dan budaya. Ia melakukannya dengan begitu baik, sehingga dicontoh oleh 

salah seorang muridnya, yaitu Sunan Kalijaga. Sunan Bonang berdakwah 

dengan menjadi dalang yang memainkan wayang serta menggubah 

tembang-tembang macapat. Menurut primbon KH.R. Mohammad Adnan 

yang dikutip oleh Agus Sunyoto dalam bukunya, Sunan Bonang dalam proses 

reformasi seni pertunjukan wayang merupakan dalang yang membabarkan 

ajaran rohani.  

Sunan Bonang juga telah menyempurnakan susunan gamelan dan 

mengubah irama lagu-lagu (kanjeng susuhunan Bonang hadamel susuluking 

ngelmi, kaliyan hamewahi ricikanipun hing gangsa, hutawi hamewahi 

lagunipun hing gending).13 Ajaran dan penghayatan tentang Islam yang 

                                                           
10 Mundzir, Menapak Jejak, 40. 
11 Syeh Awalul Islam adalah gelar yang disandang oleh Maulana Ishak, ayah kandung Sunan Giri, 

setelah keberhasilannya dalam menyiarkan agama Islam di Samudra Pasai. 
12 Jauharotina Alfadhilah, Interpretasi Konsep Tuhan, (Islamica Inside: Jurnal Keislaman dan 

Humaniora, Vol 4, no 2, 2018) 205 
13 Ibid., 251. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

93 
 

disertai dengan lantunan syair dan iringan musik ini kemudian menjadi 

simbol dakwah Sunan Bonang dan dikenal dengan nama gamelan Bonang.14 

Maulana makhdum Ibrahim yang dikenal dengan dakwahnya di Tuban, 

ternyata menurut Babad Kediri, justru dakwah awal yang ia lakukan adalah 

di pedalaman Kediri. Di Kediri, Sunan Bonang pernah mengalami beberapa 

konflik semasa dakwahnya, karena saat itu dakwah yang ia lakoni cenderung 

bersifat kekerasan, bahkan dikisahkan bahwa Sunan Bonang sempat 

merusak arca yang dipuja penduduk, mengubah aliran sungai Brantas dan 

mengutuk penduduk suatu desa karena kesalahan satu orang warga. Sunan 

Bonang juga sempat berdebat serta mendapatkan pertarungan fisik dari Ki 

Buto Locaya dan Nyai Plencing, tokoh penganut ajaran Bhairawa-bhairawi di 

daerah Kediri kala itu.15 

Dinilai kurang berhasil dalam berdakwah di Kediri, Sunan Bonang 

kemudian berpindah ke Demak atas panggilan “Pangeran Ratu”16 untuk 

menjadi imam Masjid Demak. Di Demak, ternyata ia juga berselisih paham 

dengan Sultan Demak yang menjadikannya meletakkan jabatan saat itu 

kemudian berpindah menuju Lasem. Sesampainya di Lasem, Sunan Bonang 

berdiam di sebuah desa bernama Bonang. Disana Maulana Makhdum 

Ibrahim  mendirikan pesantren serta pasujudan sebelum akhirnya kembali 

ke kampung halamannya, Tuban, JawaTimur.17 

Dalam naskah Carita Lasem (tahun 1402 Saka, 1480M) dikisahkan 

bahwa Sunan Bonang pernah tinggal di Lasem, di bagian belakang dalem 

Kadipaten Lasem. Di kediaman Nyai Gede Maloka, janda dari mendiang 

Pangeran Wiranagara, adipati Lasem yang tidak lain adalah kakak kandung 

Sunan Bonang. Naskah Carita Lasem menuturkan bahwa sebenarnya Nyai 

Gede Maloka lah yang mengendalikan pemerintahan disana, dan ia meminta 

adiknya Sunan Bonang untuk tinggal di Lasem guna merawat makam nenek 

mereka yang berasal dari Campa, putri Bi Nang Ti, di Putuk Regol. Sunan 

Bonang juga diminta untuk merawat makam Pangeran Wirabajra dan 

putranya, pangeran Wiranagara, mendiang ayah mertua dan suami Nyai 

Gede Maloka.18 

Naskah Carita Lasem yang mengisahkan berbaktinya Sunan Bonang 

ketika merawat makam neneknya di Puthuk Regol itu kemudian melahirkan 

berbagai cerita legenda tentang petilasan dan pasujudan Sunan Bonang di 
                                                           
14 Jauharotina Alfadhilah, Konsep Tuhan, 13. 
15 Sunyoto, Atlas Walisongo, 246. 
16 Pangeran Ratu adalah sebutan untuk Raden Patah, yaitu kakak ipar Sunan Bonang. 
17 Arif, Walisanga, 114. 
18 Sunyoto, Atlas Walisongo, 248-249. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

94 
 

Watu Layar, timur kota Lasem. Tempat tersebut  kemudian dikenal dengan 

sebutan desa Bonang. Carita Lasem juga mengisahkan bahwa Sunan Bonang 

dijadikan wali di negara Tuban pada usia tiga puluh tahun dan sejak saat itu 

juga dia sering terlihat berada di Tuban.19 

Dalam hal karya tulis, Sunan Bonang termasuk salah satu dari walisongo 

yang banyak memiliki tinggalan karya tulis, sehingga karya-karya tersebut 

dapat dipelajari dan menjadi rujukan utama bahan penelitian perkembangan 

ajaran Islam hingga saat ini. Diantara karya-karya Sunan Bonang yang dapat 

dijumpai hingga saat ini dapat dikelompokkan menjadi dua bagian, yaitu:  

1. Suluk 

Suluk mengungkapkan pengalaman Sunan Bonang dalam menempuh 

jalan tasawuf dan beberapa pokok ajaran tasawuf yang ia sampaikan. 

Dalam suluk, ajaran-ajaran tersebut disampaikan melalui ungkapan 

simbolik yang terdapat pada kebudayaan Persia, Arab, Melayu dan Jawa. 

Diantara suluk tersebut,seperti Suluk Khalifah, Suluk Wujil, Suluk 

Pipiringan, Suluk Regol, Suluk Latri, Suluk Wregol dan lain sebagainya. 

2. Prosa 

Karangan Prosa Sunan Bonang, diantaranya kitab Suluk Sunan Bonang, 

yang ditulis dalam bentuk dialog antara seorang sufi dan muridnya yang 

rajin lagi tekun. Bentuk prosa seperti itu banyak dijumpai dalam Prosa 

Persia dan Arab. Bahkan hingga saat ini, karya sastra Sunan Bonang 

dianggal sebagai karya yang cukup hebat dan penuh dengan keindahan 

serta makna kehidupan beragama. Karya-karya asli Sunan Bonang hingga 

saat ini banyak tersimpan di perpustakaan Universitas Leiden, Belanda.20  

B. Tasawuf Sunan Bonang 

Tasawuf merupakan istilah lain dari tarekat yakni sebuah kata yang 

sangat tidak asing dalam istilah theologi Islam. Tasawuf sendiri memiliki 

beragam pemahaman yang berbeda-beda. Hal Itu tidak lain terjadi karena 

tasawuf merupakan sesuatu yang umum dalam setiap agama, filsafat dan 

peradaban. Setiap sufi mengungkapkan pengalamannya yang beragam 

                                                           
19 Ibid., 249. 
20 Nurcholis dan Mundhir, Menapak Jejak, 62. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

95 
 

dalam frame yang ada pada masa sebuah peradaban dengan tinjauan 

keterpurukan atau kejayaannya.21  

Ada lima karateristik tasawuf yang dapat kita ketahui secara umum dari 

tinjauan kejiwaan, moral dan epistemologi yang sesuai dengan tasawuf di 

berbagai macam alirannya, yaitu: 

1. Fana’ ke dalam hakikat mutlak. Fana adalah sampainya seorang sufi 

karena olah dirinya pada suatu keadaan dimana ia tidak merasakan 

keberadaannya (eksistensinya). Dia ada bersama dengan hakikat yang 

Maha Luhur dan mutlak. Kehendaknya telah melebur ke dalam 

kehendak yang mutlak. Dalam hal ini sebagian sufi banyak yang sampai 

pada pemahaman penyatuan (ittihat), penitisan (hulul) ataupun 

kesatuan wujud (wahdatul wujud), meski sebagian sufi lainnya tetap 

mengukuhkan adanya wujud ganda dan menolak penyatuan, penitisan 

ataupun kesatuan wujud.22 

2. Ketinggian Moral. Semua sufi memiliki nilai-nilai moral tersendiri yang 

bertujuan untuk membersihkan jiwa (nafs). Agar dapat sampai pada 

nilai tersebut, mereka harus melawan hawa nafsu jasmani (mujahadah) 

dan olah jiwa (riyadhah) serta menjauhkan diri dari kesenangan-

kesenangan duniawi (zuhud) 

3. Ketenangan dan Kebahagiaan. Tasawuf bertujuan untuk mengekang 

nafsu-nafsu jasmani dan menciptakan keserasian jiwa. Oleh karenanya 

para sufi terbebas dari ketakutan-ketakutan dan merasakan 

kegembiraan jiwa yang amat dalam hingga tercapai sebuah 

kebahagiaan. Manusia akan sampai pada puncak ketenangan dan 

kebahagiaan ketika sampai pada maqam fana’.  

4. Pengetahuan Intuisi secara langsung. Hal ini yang membedakan antara 

filosof dengan sufi. Jika filsuf percaya bahwa manusia bersandar pada 

akal untuk sampai pada hakikat, maka sufi percaya dan meyakini akan 

adanya pengetahuan di balik indrawi yang bisa didapatkan melalui 

intuisi (mukasyafah). 

5. Simbolis dalam ungkapan. Ungkapan-ungkapan para sufi seringkali 

terbagi menjadi dua bagian, bagian yang pertama yaitu yang dapat 

dipahami secara literal dan bagian yang lain adalah ungkapan-ungkapan 

yang hanya mampu dipahami setelah penganalisaan tajam. Bagian yang 

                                                           
21 Abu Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Tasawuf Islam (telaah Historis dan Perkembangannya), 

Jakarta, Gaya Media Pratama, 2 
22 James W, The Varieties of Religious Experience, New York, The Modern Library,1987, 371-

372. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

96 
 

kedua ini hampir tertutup bagi orang yang bukan golongan dari mereka, 

karena tasawuf bukanlah hal yang umum bagi keseluruhan manusia. 

Hanya sesama sufi yang mampu memahami bahasa sufi. 

Dari kelima karateristik tasawuf tersebut, maka dapat kita katakan 

bahwa tasawuf merupakan filsafat kehidupan yang bertujuan untuk 

meningkatkan kesucian jiwa manusia dari segi moral, dengan perantara olah 

jiwa (riyadhah) hingga sampai pada perasaan fana’ yang menghasilkan rasa 

tenang serta bahagia secara spiritual yang tidak dapat diungkapkan dengan 

bahasa-bahasa biasa karena merupakan sebuah insting dan nurani pribadi. 

Istilah Tasawuf dan Tarekat di Indonesia dimaknai satu, meskipun dalam 

beberapa hal memiliki makna yang tidak sepenuhnya sama. Di Indonesia 

banyak ditemukan amalan-amalan sufi dalam ranah masyarakat yang 

mengandung nilai-nilai tasawuf terbalut dalam istilah tarekat seperti Tarikat 

Naqsabandiyah, Syaziliyah, Samaniyah, Tarekat Haji Palopo di Tanah 

Bugis23dan lain sebagainya. Setiap tarekat memiliki peraturan sendiri-sendiri 

dan tidak dapat disama ratakan, padahal asli dari tasawuf tidaklah memiliki 

aturan tertentu yang tidak boleh diubah-ubah. Dari sini kita dapat ketahui 

bahwa tasawuf telah menempuh kemajuan dan tarekat adalah salah satu 

bukti nyata adanya kemajuan dalam dunia tasawuf. 

Tasawuf Sunan Bonang banyak dipengaruhi oleh Al-Ghazali, bahkan 

secara terang-terangan Sunan Bonang menyebutkan nama Ihya Ulumuddin 

karya Al-Ghazali sebagai salah satu kitab yang banyak menginspirasi 

pemikiran-pemikiran tasawufnya.24 Ajaran Tasawuf Sunan Bonang dikenal 

dengan istilah Suluk.25 

Tasawuf Sunan Bonang adalah tasawuf Sunni. Ajarannya berhaluan Ahlu 

sunnah wal Jama’ah, karena didasarkan pada Al-Qur’an dan Sunnah. 

Tasawuf Sunan Bonang berpangkal pada penafsiran terhadap dua kaliamat 

syahadat ”Asyhadu An laa ilaaha illa Allah wahdahu laa syarikalahu wa 

Asyhadu anna Muhammadan Rasulallah”.26  Sunan Bonang benar-benar 

                                                           
23 Hamka, Tasawuf Modern, Bahagia itu Dekat dengan kita, Ada di dalam Diri Kita,(Jakarta: 

Penerbit Republika, 2016), 2.  
24 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-petuah Sunan Bonang..., 89. 
25 Kata suluk dalam istilah sufisme berarti menempuh jalan (spiritual) untuk menuju Allah. 

Menempuh jalan suluk (bersuluk) mencakup sebuah disiplin seumur hidup dalam melaksanakan 

aturan-aturan eksoteris agama Islam (syariat) sekaligus aturan-aturan esoteris agama Islam 

(hakikat). Ilmu suluk juga meliputi Ilmu Ushuluddin, Tauhid, tarekat dan Tasawuf. Lihat: Kholis 

dan Mundhir, Menapak jejak, 109.  
26 Pangkal dari tasawuf Sunan Bonang yang berucapkan dua kalimat syahadat ia ungkapkan dalam 

pembukaan Kitab Bonang. Kitab Bonang atau Buku Bonang atau Primbon Bonang adalah salah 

satu karya tulis Sunan Bonang yang masih terpelihara hingga saat ini. Buku tersebut pernah 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

97 
 

berpegang teguh dalam hal ini, sehingga ajaran-ajarannya aman dari 

kecenderungan gnostik yang banyak berpengaruh di dunia Islam pada saat 

itu, seperti sekte Isma’iliyyah, Syi’ah atupun Ikhwan Al-Safa. Dengan 

demikian tasawuf Sunan Bonang benar-benar sebuah ajaran yang bercorak 

Islam Sunni.  

Ilmu tasawuf menurut Sunan Bonang merupakan sebuah ilmu tentang 

hubungan antara manusia dengan Tuhan, yang berpuncak pada 

makrifatullah atau pengetahuan terhadap Allah. Sunan Bonang 

menggunakan istilah saalik atau asyiq dan ma’syuq dalam menerangkan 

hubungan antara keduanya. Menurut Sunan Bonang, manusia dan Tuhan 

dapat bertemu pada makam fana.27 

Dalam meniti jalan menuju Tuhan (ma’rifat), seseorang harus 

mengawalinya dengan mengenal diri, yaitu dengan latihan jiwa atau 

mujahadah. Dengan demikian, menurut Sunan Bonang jiwa akan dapat 

melakukan pendakian dan menempuh fase-fase pencapaian rohani dalam 

tiap tingkatan-tingkatan (maqamat). Dalam mengenal diri, seorang salik 

harus didasarkan pada hakikat kedudukan manusia yang sesungguhnya di 

bumi, yakni sebagai khalifah yang sekaligus sebagai hamba, sebagaimana 

dikemukakan dalam Al-Qur’an: 

ىِٕكَةِ انِ ِيْ جَاعِلٌ فِى الْْرَْضِ خَلِ 
ا اتَجَْ ةً ۗ قَ يْفَ وَاذِْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَل ٰۤ يْهَا وَيسَْفِكُ فِ علَُ فيِْهَا مَنْ يُّفْسِدُ الوُْْٓ

ءََۚ وَنحَْنُ نسَُب حُِ بحَِمْدِكَ  مَاٰۤ سُ لكََ ۗ قَالَ اِن ِ الد ِ  لمَُوْنَ مُ مَا لَْ تعَْ اعَْلَ  يْْٓ  وَنقُدَ ِ
 

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku 

hendak menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau 

hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, 

sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia 

berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” 

(QS Al-Baqarah: 30) 

Menurut Sunan Bonang, setiap manusia harus memperhatikan potensi 

keruhaniannya agar dapat mengetahui kondisi material dan bukan 

sebaliknya. Karena adanya potensi keruhanian ini juga yang menjadikan 

manusia diangkat sebagai khalifah Tuhan di bumi.28 

Dalam tahapan pertama pengenalan diri ini, seorang salik harus 

membersihkan dan mensucikan diri melalui perjuangan batin dengan 

mengalahkan hawa nafsu serta kecenderungan-kecenderungan buruk 
                                                                                                                                                               
menjadi bahan penelitian salah satu ilmuan Belanda bernama B.J.O Schrieke yang kemudia ia beri 

nama Het Boek Van Bonang.  
27 Nurkholis dan Ahmad Mundhir, Menapak jejak, 112.  
28 Mundhir dan Nurkholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati, 185. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

98 
 

mujahadah, disamping memperbanyak ibadah dan amal saleh, termasuk di 

dalamnya ibadah-ibadah salat sunah, wirid dan dhikir, seperti ditegaskan 

Ajaran Rahasia Sunan Bonang, “Utamane sarira puniki angawruhana jatining 

salat, sembah lawan pamujine”29, yang artinya: Jalan yang sebaik-baiknya 

bagi manusia ialah salat, memuja dan berdzikir. 

Maqam tertinggi dari seorang salik yaitu fana’. Istilah fana yang selalu 

condong pada suatu hal yang mistis yang dialami oleh seorang salik, 

menjadikan siapa saja yang mengalaminya merasa bahwa hanya Allahlah 

wujud yang sesungguhnya, bahkan seringkali ia menjadi lebur dalam 

wujudnya sendiri. Dalam hal ini Sunan Bonang menegaskan bahwa fana yang 

dimaksudkan bukanlah peleburan atau kesirnaan jasad, melainkan 

peleburan hati.30 Oleh karena itu dia mengusung istilah baru, yaitu 

Padudoning Kawula Gusti atau ke-bukan-an hamba-Tuhan, yang merupakan 

antitesis dari manunggaling kawula gusti yang diusung oleh Syeh Siti Jenar.  

Konsep Padudoning kawula Gusti yang yang ditegaskan Sunan Bonang 

berarti bahwa Allah dan manusia merupakan dua wujud yang berbeda. 

Masing-masing berdiri sendiri sebagai pribadi yang tak mungkin lebur 

menjadi satu sebagaimana leburnya setetes air dalam lautan yang luas. 

Manusia tetaplah makhluk yang diciptakan dan Tuhan adalah dzat yang 

Menciptakan. Keduanya tidak bisa bersatu meski ia telah sampai pada 

tahapan tertinggi dalam maqamat atau tingkatan-tingkatan tasawuf yakni 

makam fana.31 Sunan Bonang mengartikan pertemuan antara keduanya 

sebagai pengetahuan terhadap Tuhan (ma’rifatullah). 

Ma’rifatullah atau ru’yatullah yaitu kemampuan seseorang untuk 

melihat Allah, merupakan hasil dari kesatuan yang sempurna antara manusia 

dengan Tuhan, yaitu dalam keadaan menyaksikan (musyahadah), itupun 

menurut Sunan Bonang hanya dapat dilakukan dengan mata hati bukan 

mata kepala,32 karena ru’yatullah dengan mata kepala secara langsung 

hanya dapat dilakukan di akhirat. Manusia hanya mampu mencapai 

kesempurnaan penglihatan dan melihat Allah secara langsung di akhirat. 

Sunan Bonang menegaskan bahwa kemampuan dalam rukyatullah juga 

berbeda-beda. Tingkat kesempurnaannya tergantung pada martabat yang 

telah dicapai oleg seorang salik. Semakin tinggi derajat atau martabat yang 

                                                           
29 Purbajaraka, Ajaran Rahasia Sunan Bonang, Pupuh: 12, 58. 
30 Hati yang dimaksudkan Sunan Bonang bukanlah segumpal daging dan darah, namun sebuah 

intisari yang sangat lembut yang terdapat pada jiwa seseorang.  
31 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang..., 98-99. 
32 Ibid., 100. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

99 
 

dicapai, maka akan semakin berkurang penghalang (tabir) antara keduanya, 

sehingga pandangan dan penglihatannya menjadi jelas serta terhindar dari 

keraguan. Allah telah menyempurnakan penglihatannya. Allah dapat terlihat 

tanpa perumpamaan dan salik dapat melihatnya tanpa perantara. 

“Tegese ikoe takabeh dening saja moendak martabate sinampoernaken 

tingale dening pangeran dadi tan sak tingale ing dat-sifat-af’al ira, mapan 

kang tiningalan bila tashbih, kang aningali pon bila tasybih”.33 Maksudnya 

adalah bahwa semakin tinggi martabat seseorang maka akan semakin 

sempurna penglihatannyaterhadap Allah hingga sampai pada sifat dan 

perbuatanNya. Allah dapat tampak tanpa perantara dan yang melihat (salik) 

juga mampu melihat-Nya tanpa perantara. 

Rukyatullah merupakan suatu hal yang relatif bagi Sunan Bonang, 

dimana masing-masing individu tidaklah sama dalam hal kejelasan yang 

dicapai. Sunan Bonang mengibaratkannya dengan perumpamaan bulan, 

dimana semakin bertambahnya bilangan hari maka penampakan bulan akan 

semakin jelas hingga pada purnama. 

“..... Kadi ta angganing sasi tanggal sapisan, ana kang kadi tanggal 

p(ing) kaling, ana kang kadi tanggal p(ing) tiga-ing oendake ta kadi 

poernamasada”.34 (Seperti bentuk atau wujud bulan, kemunculannya dari 

hari pertama, kedua, ketiga akan semakin jelas hingga sampai pada bulan 

purnama. 

Tasawuf Sunan Bonang berujung pada mahabbah, dimana dia 

beranggapan bahwa mahabbah atau cinta adalah buah dari rukyatullah. Hal 

itu tidak lain adalah karena seorang manusia tidak dapat mencintai tanpa 

mengetahui. Rasa cinta yang tumbuh dalam hati seseorang adalah akibat 

dari pengetahuan terhadapNya. Ketika seorang salik telah sampai pada 

mahabbah, maka hatinya hanya akan terisi dengan Allah dan segala gerak-

geriknya hanya akan mengikuti apa yang dikehendaki oleh Allah.  

 

C. Internalisasi Tasawuf Dalam Dakwah Sunan Bonang 

Sunan Bonang sebagaimana mayoritas Walisongo, menggunakan 

oendekatan yang akulturatif dan persuasive dalam berdakwah. Yaitu dengan 

jalan hikmah (bijaksana), mauidah al-hasanah (memberikan nasihat) dan 

wajadilhum bil lati hiya ahsan (adu argumen dengan cara yang bagus).  

Adat yang telah mendarah daging dalam masyarakat tidak memena-

mena ditinggalkan, namun dijadikan sebagai wasilah selagi tidak 

                                                           
33 Schrieke, Het Boek Van Bonang, Pupuh: 3, 109. 
34 Ibid., 109. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

100 
 

bertentangan dengan Islam, seperti halnya dengan budaya, tembang-

tembang dan tasawuf.35 

Banyak kisah di luar batas akal yang sering disebutkan dalam cerita-

cerita dakwah Sunan Bonang, salah satunya yaitu karomah. Karomah adalah 

sebuah keluar biasaan yang diberikan Allah SWT kepada para waliyullah, 

kekasih-Nya. Jika hal tersebut disandarkan kepada nabi atau Rasul maka 

disebut mukjizat, dan jika disandarkan kepada hamba Allah yang saleh maka 

disebut maunah. Apabila disandarkan kepada orang kafir, maka disebut 

istidraj, seperti yang telah Allah berikan kepada Sampokong yang dapat 

menjalankan kapalnya hingga ke daratan hinggake atas gunung, namun 

dengan karomah Sunan Bonang akhirnya kesombongan tersebut dapat 

ditundukkan. Sunan Bonang juga pernah mengalahkan Calon Arang, Buto 

Lokaya dan Nyai Plencing yang dikenal memiliki ilmu sakti mandraguna. 

Nilai-nilai tasawuf selalu disematkan Sunan Bonang dalam dakwahnya, 

seperti ketika Ki Kebondanu,36 perampok ternama yang pernah 

menggelisahkan adipati Tuban berhasil dilumpuhkan oleh Sunan Bonang 

lewat tembang yang diperdengarkan dengan alunan gending Darma. Sunan 

Bonang berusaha menyadarkan Ki Kebondanu dengan wewejang bahwa 

manusia memiliki sebuah Ruh yang akan kembali kepada Tuhan-Nya. Setelah 

manusia mati, maka jasad mereka akan kembali kepada tanah dan satu-

satunya bekal yang dapat mereka bawa di saat meninggal hanyalah amalnya 

selama hidup di dunia. Ki Kebondanu menggigil dan menangis karena 

teringat dengan kejahatan yang dia lakukan selama ini. Dia pun insyaf dari 

segala perbuatan jahat yang pernah dilakukan kemudian mengabdi sebagai 

santri Sunan Bonang.37 

Sultan Mahmud al-Minangkabawi dikisahkan pernah bersikukuh 

mencari keberadaan Sunan Bonang. Sultan Mahmud diwasiati oleh ayahnya 

untuk mempelajari sebuah kitab peninggalannya. Setelah Sang ayah 

meninggal, Sultan Mahmud melaksanakan amanah tersebut, namun na’as 

                                                           
35 Amirul Ulum, Sunan Bonang dari Rembang untuk Nusantara, Biografi, Pemikiran dan Jejaring 

Isnad (Yogyakarta: CV Global Press, 2019), 142. 
36 Ki Kebondanu adalah perampok ternama yang sangat meresahkan di Tuban ketika kerajaan 

Majapahit dalam detik-detik kehancuran. Tuban menjadi daerah yang sangat mengerikan karena 

kerusakan moral yang terjadi dimana-mana, yang kuat menindas yang lemah, banyak nyawa 

melayang, kehormatan gadis terkoyak oleh lelaki hidung belang, istri menjadi janda, anak-anak 

menjadi Yatim. Kelaparan terjadi dimana-mana. Jika perampok tidak lagi mendapatkan mangsa 

atas penduduk untuk mengisi kantong mereka, maka mereka akan mengincar lumbung-lumbung 

padi yang ada di kadipaten. Tuban menjadi daerah sangat sangat tidak aman karena ulah Ki 

Kebondanu. 
37 Amirul Ulum, Sunan Bonang....., 146. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

101 
 

dia tidak dapat memahami isi yang terkandung di dalamnya. Sultan Mahmud 

mengumpulkan semua ulama Minangkabau untuk dimintai tolong 

menjelaskan maksud yang terkandung di dalamnya, namun tidak satupun 

dari mereka yang mengerti. Akhirnya, dia disarankan untuk pergi ke 

Haromain karena disana banyak alim ulama dari penjuru dunia yang 

memiliki keilmuan luar biasa dan berangkatlah Sang Sultan bersama abdinya 

menuju Haromain. 

Di Haromain, Sultan Mahmud bertemu dengan seorang ulama, namun 

dia tidak mampu untuk menjelaskan isi dan maksud dari buku peninggalan 

ayahnya. Ulama tersebut mengatakan bahwa seorang yang mampu 

mengartikan maksud dari isi buku peninggalan ayahnya tidak lain bernama 

Raden Makhdum Ibrahim atau yang biasa dikenal dengan sebutan Sunan 

Bonang. Sunan Bonang adalah sahabat dari Sunan Giri, guru dari Datuk Ri 

Bandang, Datuk Ri Ditiro dan Datuk Ri Patimang yang menyebarkan Islam di 

tanah Minangkabau dan Makassar. Mendengar saran dari ulama tersebut, 

Sultan Mahmud menjadi penasaran dan langsung meninggalkan Haromain 

menuju pelabuhan Bonang.38 

Di tengah perjalanannya, kapal Sultan Mahmud terhantam ombak 

hingga terguling dan mengakibatkan banyak barang bawaannya ikut raib 

bersama hantaman ombak, termasuk kitab pusakanya. Dia bingung hingga 

mengalami kesedihan yang amat dalam hingga hampir putus asa, namun 

atas saran dari sang Abdi, Sultan Mahmud tetap melanjutkan niatnya 

meskipun kitab yang dibawanya telah hanyut oleh air laut. Sang Abdi 

meyakinkan bahwa orang yang akan mereka temui kali ini bukanlah 

sembarangan orang, sebab ditunjuk langsung dari Haromain. 

Ketika sampai di desa Bonang, Sultan Mahmud bersama abdinya tiba-

tiba berkecil hati setelah melihat depan kediaman Sunan Bonang. Rumah 

Sunan Bonang yang tidak seindang apa yang dia bayangkan, menjadikannya 

enggan untuk masuk ke dalam rumah tersebut. Namun atas saran dari sang 

abdi, akhirnya Sultan Mahmud masuk ke kediaman Sunan Bonang dan 

betapa heran Sultan Mahmud ketika berada di dalam rumah Sunan Bonang 

karena hatinya merasa sejuk dan nyaman menikmati pemandangan yang 

ada disana.  

Ketika bertemu Sunan Bonang, Sultan Mahmud kembali dicengangkan 

oleh Sunan Bonang yang ternyata telah mengetahui bahwa kitab pusakanya 

telah raib di perjalanan, bahkan Sunan Bonang memberikan kitab tersebut 

                                                           
38 Ibid., 147. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

102 
 

kepadanya lalu mengajarkan apa isi dari kitab pusaka milik Sultan Mahmud 

al-Minangkabawi itu. Mendengar wejangan Sunan Bonang, dia menjadi 

sadar akan arti kehidupan yang sesungguhnya. Dia juga sadar jika selama ini 

terlalu sibuk dengan urusan dunia, hingga melupakan tugas utama seorang 

hamba terhadap Tuhan-nya, yakni menyembah. Sunan Bonang berhasil 

mengenalkan jalan sufi kepada Sultan Mahmud yang menjadikannya selalu 

ingin mendekatkan diri kepada Tuhan dan ingin meninggalkan urusan dunia. 

Sultan Mahmud al-Minangkabawi benar-benar ingin fokus dalam 

mengarungi samudra tarekatnya dan menyuruh sang abdi untuk menjemput 

keluarga raja agar bisa hijrah ke Lasem, tempat Sunan Bonang. Dia ingin 

mengajak keluarganya melangkah menuju kehidupan baru yang religi dan 

meninggalkan gemerlapnya dunia kesultanan Minangkabau menuju 

kehidupan sederhana untuk menggapai ridho-Nya. Dia bersama keluarganya 

dengan antusias membantu dakwah Sunan Bonang di Lasem hingga akhir 

hayatnya. Sultan Mahmud dimakamkan di Bonang bersama istrinya dan 

dikenal dengan nama Mbah Jejeruk atau Raden Abdurrahman.39   

Internalisasi tasawuf hampir selalu dilakukan Sunan Bonang dalam 

setiap dakwahnya. Konsep tasawuf yang tidak luput dari istilah fana, 

rikyatullah hingga mahabbah selalu dia tanamkan dalam setiap ajaran-

ajarannya hingga suatu ketika dia bertemu dengan seorang begal yang masih 

keturunan adipati Tuban (adipati wilwatikta), dia adalah seorang berandalan 

yang merampok saudagar-saudagar kaya untuk diberikan kepada rakyat 

yang kelaparan akibat penindasan yang disebabkan oleh kondisi kerajaan 

Majapahit yang gonjang-ganjing dan merembet ke semua lapisan.40  

Tidak hanya membegal para saudagar kaya, Lokajaya juga membegal 

kadipaten yang masih dalam kekuasaan ayahnya. Ayah dan ibunya sangat 

kecewa melihat kelakuan Lokajaya hingga dia diusir dari kadipaten dan 

dilarang kembali sampai sifatnya berubah menjadi baik. Hal tersebut 

terdengar sampai di telinga Sunan Bonang yang tidak lain masih sepupunya, 

sama-sama cucu dari Sunan Bejagung (Arya Teja, Adipati Tuban).  

Sebagai seorang ulama yang diberikan kekuasaan dalam masalah 

keagamaan, Sunan Bonang merasa bertanggung jawab untuk menyadarkan 

Lokajaya bersama komplotannya. Hingga suatu ketika Sunan Bonang 

bertemu Lokajaya di sebuah hutan yang ada pohon arennya. Sunan Bonang 

mengenakan tongkat dengan ujung kepalanya yang terbuat dari emas 

memancing Lokajaya untuk merebut tongkat tersebut, namun tidak 

                                                           
39 Ibid., 149. 
40 MB Rahimsyah, Sunan Kalijaga dan Syeh Siti Jenar (Surabaya: Penerbit Amanah, 2002), 43. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

103 
 

diberikan. Sebagai gantinya Sunan Bonang menunjuk pohon aren dan atas 

berkah karomahnya, buah aren yang ditunjuknya berubah menjadi emas. 

Melihat kejadian tersebut, Lokajaya tercengang dan dia berfikir untuk dapat  

berguru kepada Sunan Bonang agar bisa kaya karena mampu mendatangkan 

emas-emas seperti yang telah dilakukan Sunan Bonang. Lokajaya akhirnya 

meminta Sunan Bonang untuk menjadi gurunya dan Sunan Bonangpun 

bersedia dengan syarat Lokajaya harus mau menunggui pohon Gurda41 yang 

berada dekat dengan sungai (kali). Lokajaya menyanggupi syarat yang 

diajukan Sunan Bonang tanpa berfikir panjang. Ditungguilah pohon Gurda 

tersebutdalam masa yang cukup panjang, hingga datanglah Sunan Bonang 

untuk menjemputnya kembali. Saat Sunan Bonang mendatanginya, Lokajaya 

masih seperti posisi sedia kala, duduk bersila di dekat pohon Gurda. Sunan 

Bonang kagum dengan ketaatan Lokajaya dan berkata, “Luwara tapanira, 

ajenengo waliyullah, penutup panata agama”. Sudahilah tapamu, sekarang 

engkau menjadi seorang waliyullah, menjadi penutup pengatur agama 

Islam.42 

Sunan Bonang kembali bertanya kepada Lokajaya, apakah dia tetap 

menginginkan niatnya yang pertama, yang berkaitan dengan dunia? Dan 

Lokajaya pun sadar bahwa semua itu tidaklah kekal. Dia telah mendapatkan 

suluknya. Penghalang yang merintanginya menuju jalan Tuhan-nya telah 

dihapuskan. Dia hanya ingin menempuh jalan yang diridhoi-Nya dan 

sampailah Lokajaya dalam tahapan maqom mahabbah berkat bimbingan 

Sunan Bonang. Karena tempat bertapa Lokajaya yang dekat dengan sungai 

(kali), maka Sunan Bonang memberinya nama Kalijaga.43 Masyarakat 

kemudian menyebutnya dengan sebutan Sunan Kalijaga. 

 

  

                                                           
41 Serat Lokajaya, Asmaradana, 2. 
42 Serat Lokajaya, Asmaradan, 5. 
43 Wirgapanitra, Wejangan Walisonga: Isi Wejangan Walisanga lan Laku-Lakune (Solo: Penerbit 

Sadu Budi, tt), 33. 



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. Xxx - xxx 
 

 

104 
 

Daftar Pustaka 

Alfadhila, Jauharotina. Interpretasi Konsep Tuhan, Islamica Inside: Jurnal 

Keislaman dan Humaniora, Vol 4, No 2, 2018. 

Alfadhila, Jauharotina. Petuah-Petuah Sunan Bonang Tentang Ketuhanan dalam 

Suluk Wujil dan Primbon Bonang. Yogyakarta: Q-Media, 2021. 

Al-Ghanimi, Al-Taftazani, Abu Wafa. Tasawuf Islam (Telaah Historis dan 

Perkembangannya). Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002. 

Al-Taftazani, Abu Wafa. Sufi dari Zaman ke Zaman, Terj. Rofi’ Utsmani. 

Bamdung: Pustaka, 1985. 

Arif, Masykur, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah. 

Yogyakarta: Laksana, 2016. 

Hamka, Tasawuf Modern, Bahagia itu Dekat dengan Kita, Ada di Dalam Diri 

Kita. Jakarta: Penerbit Republika, 2016. 

Mundzir, Ahmad dan Nurcholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati. Tuban: 

Yayasan Mabarot Sunan Bonang Tuban, 2016. 

Rahimsyah, MB. Sunan Kalijaga dan Syeh Siti Jenar. Surabaya: Penerbit 

Amanah, 2012. 

Sofwan, Ridin. Islamisasi Di Jawa: Walisanga Sang Penyebar Islam di Jawa, 

Menurut Penuturan Babad. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004 

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo. Depok: Pustaka Liman, 2012. 

Ulum, Amirul. Sunan Bonang dari Rembang untuk Nusantara, Biografi, 

Pemikiran dan Jejaring Isnad. Yogyakarta: CV Global Press, 2017. 

Utama, Chandra. Lentera Para Wali. Jakarta: Guepedia Publisher, 2016. 

Utama, Chandra. Lentera Para Wali. Jakarta: Guepedia Publisher, 2016. 

W, James. The Varieties of Religious Experience. New York: The Modern 

Library, 1987. 

 


