SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang

Jauharotina Alfadhilah
Institut Agama Islam Nahdatul Ulama Tuban

Email: dhielz90@gmail.com

Abstrak : Tasawuf mengajak manusia untuk mendekatkan diri kepada Tuhan-nya,
menyikap tabir pembatas antara Tuhan dan manusia. Internalisasi tasawuf dalam
dakwah menjadikan manusia tidak hanya ingat kepada Tuhan, namun berusaha agar
bisa dekat dengan-Nya. Seorang salik haruslah mampu untuk mencapai makam fana,
mahabbah dan ma’rifah. Dalam hal ini penulis akan melihat dari sisi dakwah Maulana
Makhdum Ibrahim yang dikenal dengan sebutan Sunan Bonang. Penulis menggunakan
metode hermeneutik teori hingga sampai pada sinkronisasi antara keduanya yang
berbuah pada internalisasi tasawuf dalam dakwah Sunan Bonang. Penulis menyimpulkan
bahwa Sunan Bonang selalu memasukkan nilai-nilai tasawuf dalam setiap model
dakwahnya, sehingga internalisasi tasawuf dalam dakwah Sunan Bonang memang benar
adanya dan terbukti dengan banyaknya murid-murid Sunan Bonang yang memilih jalan
Sufi serta meninggalkan duniawi setelah mendapat bimbingannya. Salah satu murid
Sunan Bonang yang memilih jalan tersebut diantaranya adalah Raden Abdurrahman
atau yang biasa dikenal dengan sebutan Sunan Kalijaga.

Kata Kunci: Sunan Bonang, Tasawuf, Dakwah

Abstrac: Sufism invites humans to get closer to their God, to open the barrier between
God and humans. Internalization of Sufism in da'wah makes people not only remember
God, but try to be close to Him. A salik must be able to reach the graves of mortal,
mahabbah and ma'rifah. In this case, the author will look at the da'wah side of Maulana
Makhdum Ibrahim, known as Sunan Bonang. The author uses the theoretical
hermeneutic method to arrive at a synchronization between the two which results in the
internalization of Sufism in Sunan Bonang's da'wah. The author concludes that Sunan
Bonang always incorporates Sufism values in every model of his da'wah, so that the
internalization of Sufism in Sunan Bonang's da'wah is true and is proven by the many
students of Sunan Bonang who choose the Sufi path and leave the world after receiving
his guidance. One of Sunan Bonang's students who chose this path was Raden
Abdurrahman or commonly known as Sunan Kalijaga.

Keywords: Sunan Bonang, Sufism, Da'wah

89


mailto:dhielz90@gmail.com

SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

A. Biografis Sunan Bonang

Sunan Bonang memiliki nama asli Raden Makhdum atau Maulana
Makhdum lIbrahim, salah satu dari walisongo! Sang penyebar Islam di Jawa
dan Nusantara. Sunan atau susuhunan (yang dijunjung tinggi) merupakan
sebuah gelar yang disematkan kepada para walisongo karena kedekatan
mereka dengan kalangan istana (kerajaan), sedangkan Bonang pada “Sunan
Bonang” dikenal karena tiga hal.

Pertama, diambil dari nama alat musik jawa yang diciptakan dan
digunakan Raden Makhdum dalam berdakwah, yaitu semacam gong kecil.?
Kedua, diambil dari bentuk penghormatan Raden Makhdum kepada enam
muridnya yang telah menemani perjalanan panjang dari Makassar dan
mendarat di Lasem.3 Ketiga, diambil dari daerah tempat tinggalnya, yaitu
desa Bonang, Tuban, Jawa Timur. Dari ketiga pendapat tersebut, pendapat
yang terakhirlah yang seringkali digunakan dan diyakini kebenarannya.

Sunan Bonang adalah cucu Ibrahim Al-Ghazi bin Jamaluddin Hussain,
ulama terkemuka keturunan Persia-Turki dari Samarkad yang lebih dikenal
dengan sebutan lbrahim Asmoro (lbrahim Al-Samargandi). Syekh Ibrahim
Asmoro pernah tinggal di Yunan, Cina Selatan sebelum hijrah ke Campa. Di
Yunan ia menikah dengan seorang putri Campa keturunan Cina dan
darinyalah lahir Raden Rahmad atau yang biasa kita kenal dengan sebutan
Sunan Ampel, Ayahanda Sunan Bonang.

Sunan Bonang adalah putra ke-empat Raden Rahmat (Sunan Ampel) dari
pernikahannya dengan Nyai Ageng Manila (Dewi Candrawati), putri Raja
Majapahit, Prabu Brawijaya* yang juga merupakan anak angkat dari Arya
Teja, Tumenggung Majapahit yang menjabat sebagai Bupati Tuban.’
Keberadaan Nyai Ageng Manila sebagai anak angkat Bupati Tuban,
menjadikan Sunan Bonang memiliki hubungan khusus serta kedekatan yang
tersendiri dengan keluarga Bupati Tuban, bahkan hingga wafat ia juga
dimakamkan di kota Tuban.

1 Walisongo merupakan simbol penyebaran agama Islam di Indonesia, khususnya di Jawa. Wali

adalah orang yang sudah mencapai tingkatan tertentu dalam mendekatkan diri kepada Allah tetapi

bukan nabi. Chandra Utama, Lentera Para Wali (Jakarta: Guepedia Publisher, 2016), 17.
2 Masykur Arif, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana,
2016), 112.

3 Enam huruf “bonang” diambil dari nama para murid tersebut, yaitu Bian Sonang, Omar maliki,

Nawu Maliki, Awanang Maliki,Nawas Maliki dan Guntur Maliki. Lihat: Ahmad Mundzir dan

Nurcholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati (Tuban: Yayasan Mabarot Sunan Bonang Tuban,

2016), 59.

4 Ridin Sofwan, Islamisasi di Jawa: Wali Sanga Penyebar Islam di Jawa, Menurut Penuturan
Babad, (YYogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 3.

5 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Depok: Pustaka Liman, 2012), 234.

90



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

Sebagai putra ke-empat dari lima bersaudara, Sunan Bonang memiliki
tiga orang kakak perempuan, yaitu Nyai Patimah yang bergelarkan Nyai
Gedeng Panyuran, Nyai Wilis alias Nyai pengulu dan Nyai Taluki yang dikenal
dengan sebutan Nyai Gedeng Maloka. Sedangkan adiknya atau putra ke-lima
yaitu Raden Qasim yang kemudian dikenal dengan sebutan Sunan Drajat.®

Sunan Bonang wafat awal abad ke-16, sekitar tahun 1525 M dan
dimakamkan di Tuban, Jawa Timur. Makam Sunan Bonang terletak di pusat
kota Tuban, tidak jauh dari pelataran alun-alun Tuban, sebelah barat Masjid
Agung yang ditandai dengan tugu nol kilometer untuk kota Tuban. Makam
tersebut merupakan sebuah komplek makam dan masjid yang terletak di
Dukuh Kauman, kelurahan Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten Tuban
Jawa Timur. Makam Sunan Bonang sampai saat ini masih ramai dikunjungi
oleh para peziarah dari berbagai kota di Jawa bahkan penjuru Nusantara.

Dalam bidang pendidikan dan keilmuannya, Sunan Bonang banyak
belajar dari ayahnya, Sunan Ampel. Sunan Ampel adalah panutan pertama
yang telah mendidik Sunan Bonang sedari kecil. Pendidikan yang ketat
dengan disiplin yang kuat tetap ia dapatkan, meski ia belajar bersama santri-
santri ayahnya, seperti Radem Kusen, Raden Patah dan juga Sunan Giri. Hal
tersebut kiranya yang menjadikan Sunan Bonang bener-benar menjadi
cendekiawan dan wali yang dihormati serta disegani hingga akhir hayatnya.’

Sunan Ampel sangat memperhatikan pendidikan Sunan Bonang, terlebih
pada hal-hal yang bersangkutan dengan ilmu keagamaan. Pendidikan agama
yang ia dapati langsung dari ayahanda tercinta menjadikan Sunan Bonang
terbiasa dengan sistem dan disiplin pendidikan yang sangat ketat sedari
kecil.® Pendidikan tersebut juga konon menjadi salah satu faktor penyebab
kewaliannya hingga dijuluki sebagai cendekiawan, ulama serta wali yang
disegani dan dihormati.®

Ketika berumur 18 tahun, Sunan Bonang pernah diajak berlayar oleh
ayahnya ke Tartar, negeri Cina Barat. Di Tartar, mereka menetap sekitar dua
tahun hingga akhirnya melanjutkan pelayaran dan berlabuh di pantai
Makassar. Tidak berhenti begitu saja, Sunan Ampel justru meninggalkan
Sunan Bonang sendiri di tempat baru dan asing tersebut demi

& Mundhir, Sunan Bonang, 58.

" Masykur Arif, Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah (Yogyakarta: Laksana, 2016), 113.

8 Jauharotina Alfadhilah, Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum lbrahim, (sebuah Tesis
Pascasarjana UINSA Surabaya,2018), 12

® Masykur Arif, Walisanga “Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah” (Yogyakarta:
Laksana,2016),113.

91



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

pendidikannya. Namun hal itu justru dimanfaatkan oleh Sunan Bonang agar
dapat mendalami berbagai ilmu, khususnya ilmu-ilmu keagamaan.!°

Setelah kepulangannya dari Makassar, Sunan Ampel mengirimkan Sunan
Bonang ke Negeri Pasai guna berguru kepada Syeh Awalul Islam.!! Disana,
Sunan Bonang belajar kepada sejumlah ulama besar dari berbagai negara
seperti Mesir, Baghdad dan Iran yang datang dan menetap di Pasai tentang
berbagai disiplin ilmu, seperti ilmu fikih, ushuluddin, tasawuf, seni, sastra,
arsitektur, ilmu kedigdayan dan lain sebagainya. Pasai juga merupakan
tempat transit Sunan Bonang sebelum dan sesudah melaksanakan ibadah
Haji di tanah Makkah.*?

Usai melalang buana ke berbagai tempat guna menggali berbagai ilmu-
ilmu agama, Sunan Bonang diminta ayahnya, Sunan Ampel untuk kembali ke
Jawa guna melanjutkan dakwah di daerah Tuban, Pati, pulau Madura dan
Bawean. Tidak lama setelah tugas berdakwah dari ayahnya itu ia laksanakan,
Sunan Bonang menetap dan mendirikan lembaga keilmuan dan pesantren di
Tuban.

Tuban, semasa dakwah Sunan Bonang adalah salah satu daerah
kekuasaan kerajaan Majapahit yang mayoritas beragama Hindu. Masyarakat
dengan basic Hindu, menjadikan Sunan Bonang harus menggunakan
kecerdasan dan kelihaiannya agar Islam dapat mereka terima dengan damai.
Sunan Bonang berdakwah dengan pendekatan kultural, yakni melalui seni
dan budaya. la melakukannya dengan begitu baik, sehingga dicontoh oleh
salah seorang muridnya, yaitu Sunan Kalijaga. Sunan Bonang berdakwah
dengan menjadi dalang yang memainkan wayang serta menggubah
tembang-tembang macapat. Menurut primbon KH.R. Mohammad Adnan
yang dikutip oleh Agus Sunyoto dalam bukunya, Sunan Bonang dalam proses
reformasi seni pertunjukan wayang merupakan dalang yang membabarkan
ajaran rohani.

Sunan Bonang juga telah menyempurnakan susunan gamelan dan
mengubah irama lagu-lagu (kanjeng susuhunan Bonang hadamel susuluking
ngelmi, kaliyan hamewahi ricikanipun hing gangsa, hutawi hamewahi
lagunipun hing gending).** Ajaran dan penghayatan tentang Islam yang

10 Mundzir, Menapak Jejak, 40.

11 Syeh Awalul Islam adalah gelar yang disandang oleh Maulana Ishak, ayah kandung Sunan Giri,

setelah keberhasilannya dalam menyiarkan agama Islam di Samudra Pasai.

12 Jauharotina Alfadhilah, Interpretasi Konsep Tuhan, (Islamica Inside: Jurnal Keislaman dan
Humaniora, Vol 4, no 2, 2018) 205

13 1bid., 251.

92



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

disertai dengan lantunan syair dan iringan musik ini kemudian menjadi
simbol dakwah Sunan Bonang dan dikenal dengan nama gamelan Bonang.!*

Maulana makhdum Ibrahim yang dikenal dengan dakwahnya di Tuban,
ternyata menurut Babad Kediri, justru dakwah awal yang ia lakukan adalah
di pedalaman Kediri. Di Kediri, Sunan Bonang pernah mengalami beberapa
konflik semasa dakwahnya, karena saat itu dakwah yang ia lakoni cenderung
bersifat kekerasan, bahkan dikisahkan bahwa Sunan Bonang sempat
merusak arca yang dipuja penduduk, mengubah aliran sungai Brantas dan
mengutuk penduduk suatu desa karena kesalahan satu orang warga. Sunan
Bonang juga sempat berdebat serta mendapatkan pertarungan fisik dari Ki
Buto Locaya dan Nyai Plencing, tokoh penganut ajaran Bhairawa-bhairawi di
daerah Kediri kala itu.*

Dinilai kurang berhasil dalam berdakwah di Kediri, Sunan Bonang
kemudian berpindah ke Demak atas panggilan “Pangeran Ratu”® untuk
menjadi imam Masjid Demak. Di Demak, ternyata ia juga berselisih paham
dengan Sultan Demak yang menjadikannya meletakkan jabatan saat itu
kemudian berpindah menuju Lasem. Sesampainya di Lasem, Sunan Bonang
berdiam di sebuah desa bernama Bonang. Disana Maulana Makhdum
Ibrahim mendirikan pesantren serta pasujudan sebelum akhirnya kembali
ke kampung halamannya, Tuban, JawaTimur.’

Dalam naskah Carita Lasem (tahun 1402 Saka, 1480M) dikisahkan
bahwa Sunan Bonang pernah tinggal di Lasem, di bagian belakang dalem
Kadipaten Lasem. Di kediaman Nyai Gede Maloka, janda dari mendiang
Pangeran Wiranagara, adipati Lasem yang tidak lain adalah kakak kandung
Sunan Bonang. Naskah Carita Lasem menuturkan bahwa sebenarnya Nyai
Gede Maloka lah yang mengendalikan pemerintahan disana, dan ia meminta
adiknya Sunan Bonang untuk tinggal di Lasem guna merawat makam nenek
mereka yang berasal dari Campa, putri Bi Nang Ti, di Putuk Regol. Sunan
Bonang juga diminta untuk merawat makam Pangeran Wirabajra dan
putranya, pangeran Wiranagara, mendiang ayah mertua dan suami Nyai
Gede Maloka.!®

Naskah Carita Lasem yang mengisahkan berbaktinya Sunan Bonang
ketika merawat makam neneknya di Puthuk Regol itu kemudian melahirkan
berbagai cerita legenda tentang petilasan dan pasujudan Sunan Bonang di

14 Jauharotina Alfadhilah, Konsep Tuhan, 13.

15 Sunyoto, Atlas Walisongo, 246.

16 pangeran Ratu adalah sebutan untuk Raden Patah, yaitu kakak ipar Sunan Bonang.
17 Arif, Walisanga, 114.

18 Sunyoto, Atlas Walisongo, 248-249.

93



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

Watu Layar, timur kota Lasem. Tempat tersebut kemudian dikenal dengan
sebutan desa Bonang. Carita Lasem juga mengisahkan bahwa Sunan Bonang
dijadikan wali di negara Tuban pada usia tiga puluh tahun dan sejak saat itu
juga dia sering terlihat berada di Tuban.*®

Dalam hal karya tulis, Sunan Bonang termasuk salah satu dari walisongo
yang banyak memiliki tinggalan karya tulis, sehingga karya-karya tersebut
dapat dipelajari dan menjadi rujukan utama bahan penelitian perkembangan
ajaran Islam hingga saat ini. Diantara karya-karya Sunan Bonang yang dapat
dijumpai hingga saat ini dapat dikelompokkan menjadi dua bagian, yaitu:
1. Suluk

Suluk mengungkapkan pengalaman Sunan Bonang dalam menempuh
jalan tasawuf dan beberapa pokok ajaran tasawuf yang ia sampaikan.
Dalam suluk, ajaran-ajaran tersebut disampaikan melalui ungkapan
simbolik yang terdapat pada kebudayaan Persia, Arab, Melayu dan Jawa.
Diantara suluk tersebut,seperti Suluk Khalifah, Suluk Wujil, Suluk
Pipiringan, Suluk Regol, Suluk Latri, Suluk Wregol dan lain sebagainya.
2. Prosa

Karangan Prosa Sunan Bonang, diantaranya kitab Suluk Sunan Bonang,
yang ditulis dalam bentuk dialog antara seorang sufi dan muridnya yang
rajin lagi tekun. Bentuk prosa seperti itu banyak dijumpai dalam Prosa
Persia dan Arab. Bahkan hingga saat ini, karya sastra Sunan Bonang
dianggal sebagai karya yang cukup hebat dan penuh dengan keindahan
serta makna kehidupan beragama. Karya-karya asli Sunan Bonang hingga
saat ini banyak tersimpan di perpustakaan Universitas Leiden, Belanda.?®

B. Tasawuf Sunan Bonang
Tasawuf merupakan istilah lain dari tarekat yakni sebuah kata yang
sangat tidak asing dalam istilah theologi Islam. Tasawuf sendiri memiliki
beragam pemahaman yang berbeda-beda. Hal Itu tidak lain terjadi karena
tasawuf merupakan sesuatu yang umum dalam setiap agama, filsafat dan
peradaban. Setiap sufi mengungkapkan pengalamannya yang beragam

19 1bid., 249.
20 Nurcholis dan Mundhir, Menapak Jejak, 62.

94



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

dalam frame yang ada pada masa sebuah peradaban dengan tinjauan
keterpurukan atau kejayaannya.?!

Ada lima karateristik tasawuf yang dapat kita ketahui secara umum dari

tinjauan kejiwaan, moral dan epistemologi yang sesuai dengan tasawuf di

berbagai macam alirannya, yaitu:

1.

Fana’ ke dalam hakikat mutlak. Fana adalah sampainya seorang sufi
karena olah dirinya pada suatu keadaan dimana ia tidak merasakan
keberadaannya (eksistensinya). Dia ada bersama dengan hakikat yang
Maha Luhur dan mutlak. Kehendaknya telah melebur ke dalam
kehendak yang mutlak. Dalam hal ini sebagian sufi banyak yang sampai
pada pemahaman penyatuan (ittihat), penitisan (hulul) ataupun
kesatuan wujud (wahdatul wujud), meski sebagian sufi lainnya tetap
mengukuhkan adanya wujud ganda dan menolak penyatuan, penitisan
ataupun kesatuan wujud.??

Ketinggian Moral. Semua sufi memiliki nilai-nilai moral tersendiri yang
bertujuan untuk membersihkan jiwa (nafs). Agar dapat sampai pada
nilai tersebut, mereka harus melawan hawa nafsu jasmani (mujahadah)
dan olah jiwa (riyadhah) serta menjauhkan diri dari kesenangan-
kesenangan duniawi (zuhud)

Ketenangan dan Kebahagiaan. Tasawuf bertujuan untuk mengekang
nafsu-nafsu jasmani dan menciptakan keserasian jiwa. Oleh karenanya
para sufi terbebas dari ketakutan-ketakutan dan merasakan
kegembiraan jiwa yang amat dalam hingga tercapai sebuah
kebahagiaan. Manusia akan sampai pada puncak ketenangan dan
kebahagiaan ketika sampai pada maqam fana’.

Pengetahuan Intuisi secara langsung. Hal ini yang membedakan antara
filosof dengan sufi. Jika filsuf percaya bahwa manusia bersandar pada
akal untuk sampai pada hakikat, maka sufi percaya dan meyakini akan
adanya pengetahuan di balik indrawi yang bisa didapatkan melalui
intuisi (mukasyafah).

Simbolis dalam ungkapan. Ungkapan-ungkapan para sufi seringkali
terbagi menjadi dua bagian, bagian yang pertama yaitu yang dapat
dipahami secara literal dan bagian yang lain adalah ungkapan-ungkapan
yang hanya mampu dipahami setelah penganalisaan tajam. Bagian yang

21 Abu Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Tasawuf Islam (telaah Historis dan Perkembangannya),
Jakarta, Gaya Media Pratama, 2
22 James W, The Varieties of Religious Experience, New York, The Modern Library,1987, 371-

95



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

kedua ini hampir tertutup bagi orang yang bukan golongan dari mereka,

karena tasawuf bukanlah hal yang umum bagi keseluruhan manusia.

Hanya sesama sufi yang mampu memahami bahasa sufi.

Dari kelima karateristik tasawuf tersebut, maka dapat kita katakan
bahwa tasawuf merupakan filsafat kehidupan yang bertujuan untuk
meningkatkan kesucian jiwa manusia dari segi moral, dengan perantara olah
jiwa (riyadhah) hingga sampai pada perasaan fana’ yang menghasilkan rasa
tenang serta bahagia secara spiritual yang tidak dapat diungkapkan dengan
bahasa-bahasa biasa karena merupakan sebuah insting dan nurani pribadi.

Istilah Tasawuf dan Tarekat di Indonesia dimaknai satu, meskipun dalam
beberapa hal memiliki makna yang tidak sepenuhnya sama. Di Indonesia
banyak ditemukan amalan-amalan sufi dalam ranah masyarakat yang
mengandung nilai-nilai tasawuf terbalut dalam istilah tarekat seperti Tarikat
Nagsabandiyah, Syaziliyah, Samaniyah, Tarekat Haji Palopo di Tanah
Bugis?3dan lain sebagainya. Setiap tarekat memiliki peraturan sendiri-sendiri
dan tidak dapat disama ratakan, padahal asli dari tasawuf tidaklah memiliki
aturan tertentu yang tidak boleh diubah-ubah. Dari sini kita dapat ketahui
bahwa tasawuf telah menempuh kemajuan dan tarekat adalah salah satu
bukti nyata adanya kemajuan dalam dunia tasawuf.

Tasawuf Sunan Bonang banyak dipengaruhi oleh Al-Ghazali, bahkan
secara terang-terangan Sunan Bonang menyebutkan nama lhya Ulumuddin
karya Al-Ghazali sebagai salah satu kitab yang banyak menginspirasi
pemikiran-pemikiran tasawufnya.?* Ajaran Tasawuf Sunan Bonang dikenal
dengan istilah Suluk.?®

Tasawuf Sunan Bonang adalah tasawuf Sunni. Ajarannya berhaluan Ahlu
sunnah wal Jama’ah, karena didasarkan pada Al-Qur'an dan Sunnah.
Tasawuf Sunan Bonang berpangkal pada penafsiran terhadap dua kaliamat
syahadat “Asyhadu An laa ilaaha illa Allah wahdahu laa syarikalahu wa
Asyhadu anna Muhammadan Rasulallah”.?°  Sunan Bonang benar-benar

2 Hamka, Tasawuf Modern, Bahagia itu Dekat dengan kita, Ada di dalam Diri Kita,(Jakarta:
Penerbit Republika, 2016), 2.

24 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-petuah Sunan Bonang..., 89.

% Kata suluk dalam istilah sufisme berarti menempuh jalan (spiritual) untuk menuju Allah.
Menempuh jalan suluk (bersuluk) mencakup sebuah disiplin seumur hidup dalam melaksanakan
aturan-aturan eksoteris agama Islam (syariat) sekaligus aturan-aturan esoteris agama Islam

(hakikat). 1lmu suluk juga meliputi llmu Ushuluddin, Tauhid, tarekat dan Tasawuf. Lihat: Kholis

dan Mundhir, Menapak jejak, 109.

26 Pangkal dari tasawuf Sunan Bonang yang berucapkan dua kalimat syahadat ia ungkapkan dalam

pembukaan Kitab Bonang. Kitab Bonang atau Buku Bonang atau Primbon Bonang adalah salah
satu karya tulis Sunan Bonang yang masih terpelihara hingga saat ini. Buku tersebut pernah

96



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

berpegang teguh dalam hal ini, sehingga ajaran-ajarannya aman dari
kecenderungan gnostik yang banyak berpengaruh di dunia Islam pada saat
itu, seperti sekte Isma’iliyyah, Syi’ah atupun lkhwan Al-Safa. Dengan
demikian tasawuf Sunan Bonang benar-benar sebuah ajaran yang bercorak
Islam Sunni.

IImu tasawuf menurut Sunan Bonang merupakan sebuah ilmu tentang
hubungan antara manusia dengan Tuhan, vyang berpuncak pada
makrifatullah  atau pengetahuan terhadap Allah. Sunan Bonang
menggunakan istilah saalik atau asyiq dan ma’syuq dalam menerangkan
hubungan antara keduanya. Menurut Sunan Bonang, manusia dan Tuhan
dapat bertemu pada makam fana.?’

Dalam meniti jalan menuju Tuhan (ma’rifat), seseorang harus
mengawalinya dengan mengenal diri, yaitu dengan latihan jiwa atau
mujahadah. Dengan demikian, menurut Sunan Bonang jiwa akan dapat
melakukan pendakian dan menempuh fase-fase pencapaian rohani dalam
tiap tingkatan-tingkatan (magamat). Dalam mengenal diri, seorang salik
harus didasarkan pada hakikat kedudukan manusia yang sesungguhnya di
bumi, yakni sebagai khalifah yang sekaligus sebagai hamba, sebagaimana
dikemukakan dalam Al-Qur’an: )

Hilag g Ak e g Jandl RIS (W) 8 Jels Y A& oy 06 g
G5ABE Y L Al ¢ JEFal fuadls Sl mind (55 sl

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku
hendak menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau
hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana,
sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia
berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.”
(@S Al-Baqgarah: 30)

Menurut Sunan Bonang, setiap manusia harus memperhatikan potensi
keruhaniannya agar dapat mengetahui kondisi material dan bukan
sebaliknya. Karena adanya potensi keruhanian ini juga yang menjadikan
manusia diangkat sebagai khalifah Tuhan di bumi.?®

Dalam tahapan pertama pengenalan diri ini, seorang salik harus
membersihkan dan mensucikan diri melalui perjuangan batin dengan
mengalahkan hawa nafsu serta kecenderungan-kecenderungan buruk

menjadi bahan penelitian salah satu ilmuan Belanda bernama B.J.O Schrieke yang kemudia ia beri
nama Het Boek Van Bonang.

27 Nurkholis dan Ahmad Mundhir, Menapak jejak, 112.

28 Mundhir dan Nurkholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati, 185.

97



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

mujahadah, disamping memperbanyak ibadah dan amal saleh, termasuk di
dalamnya ibadah-ibadah salat sunah, wirid dan dhikir, seperti ditegaskan
Ajaran Rahasia Sunan Bonang, “Utamane sarira puniki angawruhana jatining
salat, sembah lawan pamujine”?, yang artinya: Jalan yang sebaik-baiknya
bagi manusia ialah salat, memuja dan berdzikir.

Magam tertinggi dari seorang salik yaitu fana’. Istilah fana yang selalu
condong pada suatu hal yang mistis yang dialami oleh seorang salik,
menjadikan siapa saja yang mengalaminya merasa bahwa hanya Allahlah
wujud yang sesungguhnya, bahkan seringkali ia menjadi lebur dalam
wujudnya sendiri. Dalam hal ini Sunan Bonang menegaskan bahwa fana yang
dimaksudkan bukanlah peleburan atau kesirnaan jasad, melainkan
peleburan hati.3® Oleh karena itu dia mengusung istilah baru, vyaitu
Padudoning Kawula Gusti atau ke-bukan-an hamba-Tuhan, yang merupakan
antitesis dari manunggaling kawula gusti yang diusung oleh Syeh Siti Jenar.

Konsep Padudoning kawula Gusti yang yang ditegaskan Sunan Bonang
berarti bahwa Allah dan manusia merupakan dua wujud yang berbeda.
Masing-masing berdiri sendiri sebagai pribadi yang tak mungkin lebur
menjadi satu sebagaimana leburnya setetes air dalam lautan yang luas.
Manusia tetaplah makhluk yang diciptakan dan Tuhan adalah dzat yang
Menciptakan. Keduanya tidak bisa bersatu meski ia telah sampai pada
tahapan tertinggi dalam magamat atau tingkatan-tingkatan tasawuf yakni
makam fana.3! Sunan Bonang mengartikan pertemuan antara keduanya
sebagai pengetahuan terhadap Tuhan (ma’rifatullah).

Ma’rifatullah atau ru’yatullah yaitu kemampuan seseorang untuk
melihat Allah, merupakan hasil dari kesatuan yang sempurna antara manusia
dengan Tuhan, yaitu dalam keadaan menyaksikan (musyahadah), itupun
menurut Sunan Bonang hanya dapat dilakukan dengan mata hati bukan
mata kepala,3? karena ru’yatullah dengan mata kepala secara langsung
hanya dapat dilakukan di akhirat. Manusia hanya mampu mencapai
kesempurnaan penglihatan dan melihat Allah secara langsung di akhirat.

Sunan Bonang menegaskan bahwa kemampuan dalam rukyatullah juga
berbeda-beda. Tingkat kesempurnaannya tergantung pada martabat yang
telah dicapai oleg seorang salik. Semakin tinggi derajat atau martabat yang

2 Purbajaraka, Ajaran Rahasia Sunan Bonang, Pupuh: 12, 58.

30 Hati yang dimaksudkan Sunan Bonang bukanlah segumpal daging dan darah, namun sebuah
intisari yang sangat lembut yang terdapat pada jiwa seseorang.

31 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang..., 98-99.

32 |bid., 100.

98



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

dicapai, maka akan semakin berkurang penghalang (tabir) antara keduanya,
sehingga pandangan dan penglihatannya menjadi jelas serta terhindar dari
keraguan. Allah telah menyempurnakan penglihatannya. Allah dapat terlihat
tanpa perumpamaan dan salik dapat melihatnya tanpa perantara.

“Tegese ikoe takabeh dening saja moendak martabate sinampoernaken
tingale dening pangeran dadi tan sak tingale ing dat-sifat-af’al ira, mapan
kang tiningalan bila tashbih, kang aningali pon bila tasybih”.3* Maksudnya
adalah bahwa semakin tinggi martabat seseorang maka akan semakin
sempurna penglihatannyaterhadap Allah hingga sampai pada sifat dan
perbuatanNya. Allah dapat tampak tanpa perantara dan yang melihat (salik)
juga mampu melihat-Nya tanpa perantara.

Rukyatullah merupakan suatu hal yang relatif bagi Sunan Bonang,

dimana masing-masing individu tidaklah sama dalam hal kejelasan yang
dicapai. Sunan Bonang mengibaratkannya dengan perumpamaan bulan,
dimana semakin bertambahnya bilangan hari maka penampakan bulan akan
semakin jelas hingga pada purnama.
..... Kadi ta angganing sasi tanggal sapisan, ana kang kadi tanggal
p(ing) kaling, ana kang kadi tanggal p(ing) tiga-ing oendake ta kadi
poernamasada”.3* (Seperti bentuk atau wujud bulan, kemunculannya dari
hari pertama, kedua, ketiga akan semakin jelas hingga sampai pada bulan
purnama.

Tasawuf Sunan Bonang berujung pada mahabbah, dimana dia
beranggapan bahwa mahabbah atau cinta adalah buah dari rukyatullah. Hal
itu tidak lain adalah karena seorang manusia tidak dapat mencintai tanpa
mengetahui. Rasa cinta yang tumbuh dalam hati seseorang adalah akibat
dari pengetahuan terhadapNya. Ketika seorang salik telah sampai pada
mahabbah, maka hatinya hanya akan terisi dengan Allah dan segala gerak-
geriknya hanya akan mengikuti apa yang dikehendaki oleh Allah.

C. Internalisasi Tasawuf Dalam Dakwah Sunan Bonang
Sunan Bonang sebagaimana mayoritas Walisongo, menggunakan
oendekatan yang akulturatif dan persuasive dalam berdakwah. Yaitu dengan
jalan hikmah (bijaksana), mauidah al-hasanah (memberikan nasihat) dan
wajadilhum bil lati hiya ahsan (adu argumen dengan cara yang bagus).
Adat yang telah mendarah daging dalam masyarakat tidak memena-
mena ditinggalkan, namun dijadikan sebagai wasilah selagi tidak

33 Schrieke, Het Boek Van Bonang, Pupuh: 3, 109.
34 |bid., 109.

99



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

bertentangan dengan Islam, seperti halnya dengan budaya, tembang-
tembang dan tasawuf.?®

Banyak kisah di luar batas akal yang sering disebutkan dalam cerita-
cerita dakwah Sunan Bonang, salah satunya yaitu karomah. Karomah adalah
sebuah keluar biasaan yang diberikan Allah SWT kepada para waliyullah,
kekasih-Nya. Jika hal tersebut disandarkan kepada nabi atau Rasul maka
disebut mukjizat, dan jika disandarkan kepada hamba Allah yang saleh maka
disebut maunah. Apabila disandarkan kepada orang kafir, maka disebut
istidraj, seperti yang telah Allah berikan kepada Sampokong yang dapat
menjalankan kapalnya hingga ke daratan hinggake atas gunung, namun
dengan karomah Sunan Bonang akhirnya kesombongan tersebut dapat
ditundukkan. Sunan Bonang juga pernah mengalahkan Calon Arang, Buto
Lokaya dan Nyai Plencing yang dikenal memiliki ilmu sakti mandraguna.

Nilai-nilai tasawuf selalu disematkan Sunan Bonang dalam dakwahnya,
seperti ketika Ki Kebondanu,3® perampok ternama yang pernah
menggelisahkan adipati Tuban berhasil dilumpuhkan oleh Sunan Bonang
lewat tembang yang diperdengarkan dengan alunan gending Darma. Sunan
Bonang berusaha menyadarkan Ki Kebondanu dengan wewejang bahwa
manusia memiliki sebuah Ruh yang akan kembali kepada Tuhan-Nya. Setelah
manusia mati, maka jasad mereka akan kembali kepada tanah dan satu-
satunya bekal yang dapat mereka bawa di saat meninggal hanyalah amalnya
selama hidup di dunia. Ki Kebondanu menggigil dan menangis karena
teringat dengan kejahatan yang dia lakukan selama ini. Dia pun insyaf dari
segala perbuatan jahat yang pernah dilakukan kemudian mengabdi sebagai
santri Sunan Bonang.?’

Sultan Mahmud al-Minangkabawi dikisahkan pernah bersikukuh
mencari keberadaan Sunan Bonang. Sultan Mahmud diwasiati oleh ayahnya
untuk mempelajari sebuah kitab peninggalannya. Setelah Sang ayah
meninggal, Sultan Mahmud melaksanakan amanah tersebut, namun na’as

35 Amirul Ulum, Sunan Bonang dari Rembang untuk Nusantara, Biografi, Pemikiran dan Jejaring
Isnad (Yogyakarta: CV Global Press, 2019), 142.

3% Ki Kebondanu adalah perampok ternama yang sangat meresahkan di Tuban ketika kerajaan
Majapahit dalam detik-detik kehancuran. Tuban menjadi daerah yang sangat mengerikan karena
kerusakan moral yang terjadi dimana-mana, yang kuat menindas yang lemah, banyak nyawa
melayang, kehormatan gadis terkoyak oleh lelaki hidung belang, istri menjadi janda, anak-anak
menjadi Yatim. Kelaparan terjadi dimana-mana. Jika perampok tidak lagi mendapatkan mangsa
atas penduduk untuk mengisi kantong mereka, maka mereka akan mengincar lumbung-lumbung
padi yang ada di kadipaten. Tuban menjadi daerah sangat sangat tidak aman karena ulah Ki
Kebondanu.

37 Amirul Ulum, Sunan Bonang....., 146.

100



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

dia tidak dapat memahami isi yang terkandung di dalamnya. Sultan Mahmud
mengumpulkan semua ulama Minangkabau untuk dimintai tolong
menjelaskan maksud yang terkandung di dalamnya, namun tidak satupun
dari mereka yang mengerti. Akhirnya, dia disarankan untuk pergi ke
Haromain karena disana banyak alim ulama dari penjuru dunia yang
memiliki keilmuan luar biasa dan berangkatlah Sang Sultan bersama abdinya
menuju Haromain.

Di Haromain, Sultan Mahmud bertemu dengan seorang ulama, namun
dia tidak mampu untuk menjelaskan isi dan maksud dari buku peninggalan
ayahnya. Ulama tersebut mengatakan bahwa seorang yang mampu
mengartikan maksud dari isi buku peninggalan ayahnya tidak lain bernama
Raden Makhdum Ibrahim atau yang biasa dikenal dengan sebutan Sunan
Bonang. Sunan Bonang adalah sahabat dari Sunan Giri, guru dari Datuk Ri
Bandang, Datuk Ri Ditiro dan Datuk Ri Patimang yang menyebarkan Islam di
tanah Minangkabau dan Makassar. Mendengar saran dari ulama tersebut,
Sultan Mahmud menjadi penasaran dan langsung meninggalkan Haromain
menuju pelabuhan Bonang.3®

Di tengah perjalanannya, kapal Sultan Mahmud terhantam ombak
hingga terguling dan mengakibatkan banyak barang bawaannya ikut raib
bersama hantaman ombak, termasuk kitab pusakanya. Dia bingung hingga
mengalami kesedihan yang amat dalam hingga hampir putus asa, namun
atas saran dari sang Abdi, Sultan Mahmud tetap melanjutkan niatnya
meskipun kitab yang dibawanya telah hanyut oleh air laut. Sang Abdi
meyakinkan bahwa orang yang akan mereka temui kali ini bukanlah
sembarangan orang, sebab ditunjuk langsung dari Haromain.

Ketika sampai di desa Bonang, Sultan Mahmud bersama abdinya tiba-
tiba berkecil hati setelah melihat depan kediaman Sunan Bonang. Rumah
Sunan Bonang yang tidak seindang apa yang dia bayangkan, menjadikannya
enggan untuk masuk ke dalam rumah tersebut. Namun atas saran dari sang
abdi, akhirnya Sultan Mahmud masuk ke kediaman Sunan Bonang dan
betapa heran Sultan Mahmud ketika berada di dalam rumah Sunan Bonang
karena hatinya merasa sejuk dan nyaman menikmati pemandangan yang
ada disana.

Ketika bertemu Sunan Bonang, Sultan Mahmud kembali dicengangkan
oleh Sunan Bonang yang ternyata telah mengetahui bahwa kitab pusakanya
telah raib di perjalanan, bahkan Sunan Bonang memberikan kitab tersebut

38 1bid., 147.

101



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

kepadanya lalu mengajarkan apa isi dari kitab pusaka milik Sultan Mahmud
al-Minangkabawi itu. Mendengar wejangan Sunan Bonang, dia menjadi
sadar akan arti kehidupan yang sesungguhnya. Dia juga sadar jika selama ini
terlalu sibuk dengan urusan dunia, hingga melupakan tugas utama seorang
hamba terhadap Tuhan-nya, yakni menyembah. Sunan Bonang berhasil
mengenalkan jalan sufi kepada Sultan Mahmud yang menjadikannya selalu
ingin mendekatkan diri kepada Tuhan dan ingin meninggalkan urusan dunia.

Sultan Mahmud al-Minangkabawi benar-benar ingin fokus dalam
mengarungi samudra tarekatnya dan menyuruh sang abdi untuk menjemput
keluarga raja agar bisa hijrah ke Lasem, tempat Sunan Bonang. Dia ingin
mengajak keluarganya melangkah menuju kehidupan baru yang religi dan
meninggalkan gemerlapnya dunia kesultanan Minangkabau menuju
kehidupan sederhana untuk menggapai ridho-Nya. Dia bersama keluarganya
dengan antusias membantu dakwah Sunan Bonang di Lasem hingga akhir
hayatnya. Sultan Mahmud dimakamkan di Bonang bersama istrinya dan
dikenal dengan nama Mbah Jejeruk atau Raden Abdurrahman.?®

Internalisasi tasawuf hampir selalu dilakukan Sunan Bonang dalam
setiap dakwahnya. Konsep tasawuf yang tidak luput dari istilah fang,
rikyatullah hingga mahabbah selalu dia tanamkan dalam setiap ajaran-
ajarannya hingga suatu ketika dia bertemu dengan seorang begal yang masih
keturunan adipati Tuban (adipati wilwatikta), dia adalah seorang berandalan
yang merampok saudagar-saudagar kaya untuk diberikan kepada rakyat
yang kelaparan akibat penindasan yang disebabkan oleh kondisi kerajaan
Majapahit yang gonjang-ganjing dan merembet ke semua lapisan.*°

Tidak hanya membegal para saudagar kaya, Lokajaya juga membegal
kadipaten yang masih dalam kekuasaan ayahnya. Ayah dan ibunya sangat
kecewa melihat kelakuan Lokajaya hingga dia diusir dari kadipaten dan
dilarang kembali sampai sifatnya berubah menjadi baik. Hal tersebut
terdengar sampai di telinga Sunan Bonang yang tidak lain masih sepupunya,
sama-sama cucu dari Sunan Bejagung (Arya Teja, Adipati Tuban).

Sebagai seorang ulama yang diberikan kekuasaan dalam masalah
keagamaan, Sunan Bonang merasa bertanggung jawab untuk menyadarkan
Lokajaya bersama komplotannya. Hingga suatu ketika Sunan Bonang
bertemu Lokajaya di sebuah hutan yang ada pohon arennya. Sunan Bonang
mengenakan tongkat dengan ujung kepalanya yang terbuat dari emas
memancing Lokajaya untuk merebut tongkat tersebut, namun tidak

39 1bid., 149.
40 MB Rahimsyah, Sunan Kalijaga dan Syeh Siti Jenar (Surabaya: Penerbit Amanah, 2002), 43.

102



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)
Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

diberikan. Sebagai gantinya Sunan Bonang menunjuk pohon aren dan atas
berkah karomahnya, buah aren yang ditunjuknya berubah menjadi emas.
Melihat kejadian tersebut, Lokajaya tercengang dan dia berfikir untuk dapat
berguru kepada Sunan Bonang agar bisa kaya karena mampu mendatangkan
emas-emas seperti yang telah dilakukan Sunan Bonang. Lokajaya akhirnya
meminta Sunan Bonang untuk menjadi gurunya dan Sunan Bonangpun
bersedia dengan syarat Lokajaya harus mau menunggui pohon Gurda*! yang
berada dekat dengan sungai (kali). Lokajaya menyanggupi syarat yang
diajukan Sunan Bonang tanpa berfikir panjang. Ditungguilah pohon Gurda
tersebutdalam masa yang cukup panjang, hingga datanglah Sunan Bonang
untuk menjemputnya kembali. Saat Sunan Bonang mendatanginya, Lokajaya
masih seperti posisi sedia kala, duduk bersila di dekat pohon Gurda. Sunan
Bonang kagum dengan ketaatan Lokajaya dan berkata, “Luwara tapanira,
ajenengo waliyullah, penutup panata agama”. Sudahilah tapamu, sekarang
engkau menjadi seorang waliyullah, menjadi penutup pengatur agama
Islam.*?

Sunan Bonang kembali bertanya kepada Lokajaya, apakah dia tetap
menginginkan niatnya yang pertama, yang berkaitan dengan dunia? Dan
Lokajaya pun sadar bahwa semua itu tidaklah kekal. Dia telah mendapatkan
suluknya. Penghalang yang merintanginya menuju jalan Tuhan-nya telah
dihapuskan. Dia hanya ingin menempuh jalan yang diridhoi-Nya dan
sampailah Lokajaya dalam tahapan magom mahabbah berkat bimbingan
Sunan Bonang. Karena tempat bertapa Lokajaya yang dekat dengan sungai
(kali), maka Sunan Bonang memberinya nama Kalijaga.** Masyarakat
kemudian menyebutnya dengan sebutan Sunan Kalijaga.

41 Serat Lokajaya, Asmaradana, 2.

42 Serat Lokajaya, Asmaradan, 5.

4 Wirgapanitra, Wejangan Walisonga: Isi Wejangan Walisanga lan Laku-Lakune (Solo: Penerbit
Sadu Budi, tt), 33.

103



SWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant)

Volume. 1, No. Maret, 2022, ISBN. XXX - XXX

Daftar Pustaka

Alfadhila, Jauharotina. Interpretasi Konsep Tuhan, Islamica Inside: Jurnal
Keislaman dan Humaniora, Vol 4, No 2, 2018.

Alfadhila, Jauharotina. Petuah-Petuah Sunan Bonang Tentang Ketuhanan dalam
Suluk Wujil dan Primbon Bonang. Yogyakarta: Q-Media, 2021.

Al-Ghanimi, Al-Taftazani, Abu Wafa. Tasawuf Islam (Telaah Historis dan
Perkembangannya). Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002.

Al-Taftazani, Abu Wafa. Sufi dari Zaman ke Zaman, Terj. Rofi’ Utsmani.
Bamdung: Pustaka, 1985.

Arif, Masykur, Walisanga Menguak Tabir Kisah Hingga Fakta Sejarah.
Yogyakarta: Laksana, 2016.

Hamka, Tasawuf Modern, Bahagia itu Dekat dengan Kita, Ada di Dalam Diri
Kita. Jakarta: Penerbit Republika, 2016.

Mundzir, Ahmad dan Nurcholis, Sunan Bonang Wali Sufi Guru Sejati. Tuban:
Yayasan Mabarot Sunan Bonang Tuban, 2016.

Rahimsyah, MB. Sunan Kalijaga dan Syeh Siti Jenar. Surabaya: Penerbit
Amanah, 2012.

Sofwan, Ridin. Islamisasi Di Jawa: Walisanga Sang Penyebar Islam di Jawa,
Menurut Penuturan Babad. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo. Depok: Pustaka Liman, 2012.

Ulum, Amirul. Sunan Bonang dari Rembang untuk Nusantara, Biografi,
Pemikiran dan Jejaring Isnad. Yogyakarta: CV Global Press, 2017.

Utama, Chandra. Lentera Para Wali. Jakarta: Guepedia Publisher, 2016.
Utama, Chandra. Lentera Para Wali. Jakarta: Guepedia Publisher, 2016.

W, James. The Varieties of Religious Experience. New York: The Modern
Library, 1987.

104



