
ASWALALITA  
Journal of Da’wah Management 
Vol. 4, No. 2, September 2025 
E-ISSN: 2963-833X 
 

Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap 
Pembentukan Identitas Islam Nusantara: Tinjauan Historis 
 
Jauharotina Alfadhilah

 

Akhla Shofia Kumala
 

Institut Agama Islam Nahdlotul Ulama
 

dhielz90@gmail.com
1
 akhlshofiakumala@gmail.com

2
.  

 
Abstrak 

Islam merupakan salah satu agama yang di anut di Indonesia, namun karena keberagaman budaya, suku 
dan agama, menyebabkan islam di Indonesia berkembang dengan karakter yang berbeda dengan Timur 
Tengah, dan melahirkan identitas Islam Nusantara. Namun hal itu bukan berarti telah melahirkan ajaran 
baru, tapi Islam di Indonesia telah menjelma sebagai sebuah kebudayaan yang diberi nuansa islam 
sehingga dapat mudah dierima oleh masyarkat. Proses ini tidak lepas dari perjuangan para pendakwah 
yang mencetuskan strategi hebat tersebut, salah satunya adalah Sunan Bonang. Oleh karena itu peneliti 
ingin mengetahui sejauh mana strategi Sunan Bonang mempengaruhi terbentuknya Islam Nusantara. 
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis pendekatan dakwah Sunan Bonang dan dampaknya 
terhadap penerimaan Islam di kalangan masyarakat lokal serta kontribusinya dalam membentuk wajah 
Islam Nusantara. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan hermeneutika teori. 
Pendekatan ini dipilih untuk memudahkan peneliti dalam memahami secara mendalam tentang 
perjuangan dakwah sunan bonang dalam menyebarkan agama islam di pulau jawa dengan fokus pada 
kondisi sosial, strategi dakwah, tantangan dakwah, metode dan keberhasilan dalam menyebarkan islam 
di pulau jawa, dengan merujuk pada buku, jurnal maupun artikel-artikel terkini. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Sunan Bonang memanfaatkan seni dan budaya lokal seperti gamelan, tembang, 
dan suluk sebagai media dakwah. Strategi ini tidak hanya efektif dalam menyampaikan nilai-nilai Islam, 
tetapi juga menciptakan harmoni antara ajaran Islam dan budaya lokal, yang pada akhirnya melahirkan 
identitas Islam Nusantara yang khas. Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan budaya dalam 
dakwah memiliki peran penting dalam menciptakan bentuk keislaman yang kontekstual dan 
berkelanjutan di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia. 
Kata kunci: Strategi Dakwah, Sunan Bonang, Islam Nusantara 

Abstract 
Islam is one of the religions practiced in Indonesia. However, due to cultural, ethnic, and religious 
diversity, Islam in Indonesia has developed with characteristics distinct from those of the Middle East, 
giving rise to the identity of Islam Nusantara. However, this does not mean a new teaching has been 
born; rather, Islam in Indonesia has evolved into a culture imbued with Islamic nuances, making it easily 
accepted by society. This process is inseparable from the efforts of the preachers who devised this 
powerful strategy, one of whom was Sunan Bonang. Therefore, the researcher wants to determine the 
extent to which Sunan Bonang's strategy influenced the formation of Islam Nusantara. The purpose of 
this study is to analyze Sunan Bonang's preaching approach and its impact on the acceptance of Islam 
among local communities, as well as his contribution to shaping the face of Islam Nusantara. This 
research uses qualitative methods with a hermeneutic theory approach. This approach was chosen to 
facilitate researchers' in-depth understanding of Sunan Bonang's missionary efforts to spread Islam on 
the island of Java. This study focuses on social conditions, missionary strategies, challenges, methods, 

mailto:dhielz90@gmail.com
mailto:akhlshofiakumala@gmail.com


91 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

 

and successes in spreading Islam on the island of Java, through reference to books, journals, and recent 
articles. The results show that Sunan Bonang utilized local arts and culture, such as gamelan, tembang 
(traditional Javanese music), and suluk (traditional Islamic chanting) as a means of propagating Islam. 
This strategy was not only effective in conveying Islamic values but also created harmony between 
Islamic teachings and local culture, ultimately giving rise to a distinctive Nusantara Islamic identity. This 
research confirms that a cultural approach to missionary work plays a crucial role in creating a 
contextual and sustainable form of Islam in a multicultural society like Indonesia. 
Keywords: Missionary Strategy, Sunan Bonang, Nusantara Islam 

 
Pendahuluan 

Dakwah merupakan bagian tak terpisahkan dari agama islam, dakwah merupakan 
proses menyampaikan kebenaran serta mengajak manusia menuju jalan yang benar yakni 
ajaran Allah. Adapun tersebarnya ajaran islam tidak lepas dari perjuangan seorang pendakwah, 
dalam perjalanannya seorang da’I seringkali menghadapi ujian yang menguji iman, keikhlasan 
serta keteguhan hati mereka dalam menyampaikan ajaran islam. Namun dari ujian itulah 
terbentuk kesaksian dan bukti kesabaran serta keimanan seorang da’I, Adapun keteguhan dan 
keihlasan mereka merupakan bukti nyata atas pengabdiannya kepada Allah dan rasa cintanya 
terhadap ummat. Sedangkan akhir dari perjuangan dakwah bukanlah dilihat dari jumlah 
pengikut melainkan keberhasilan yang sesungguhnya yakni tersebarnya nilai-nilai islam serta 
perubahan positif dalam masyarakat.1 
 Demikian pula, dakwah yang dilakukan oleh para da’i dalam proses penyebaran Islam di 
Nusantara tidak semata-mata menitikberatkan pada aspek teologis, tetapi juga budaya dan 
identitas masyarakat. Dalam proses ini para wali, khususnya Walisongo memainkan peran 
penting dalam penyebaran agama islam dengan pendekatan yang selaras terhadap budaya 
lokal. Salah satu tokoh sentral dalam proses ini adalah Sunan Bonang, beliau tidak hanya 
dikenal sebagai ulama tetapi juga sebagai seniman dan budayawan. Strategi dakwah yang 
digunakan mencerminkan perpaduan antara nilai-nilai islam dan budaya jawa seperti, 
penggunaan tembang, gamelan, dan simbol-simbol lokal dalam penyampaian pesan keislaman. 

Cara dakwah yang dilakukan Sunan Bonang tidak bersifat memaksa atau menentang, 
tetapi lebih mengedepankan hidup berdampingan secara damai2. Dengan pendekatan tersebut, 
masyarakat Jawa kala itu lebih mudah menerima ajaran Islam. Selain itu, Strategi tersebut juga 
ikut membentuk ciri khas Islam Nusantara yaitu Islam yang terbuka, ramah, dan tidak 
bertentangan dengan budaya lokal. Oleh karena itu, penting untuk melihat kembali secara 
historis bagaimana cara dakwah Sunan Bonang berperan dalam membentuk identitas Islam di 
Nusantara, serta pengaruhnya terhadap perkembangan Islam sampai sekarang. Penelitian ini 
bertujuan untuk mempelajari bagaimana cara dakwah Sunan Bonang dalam sejarah, serta 
pengaruhnya terhadap terbentuknya identitas Islam Nusantara. Dengan harapan penelitian ini 
bisa membantu memahami bentuk ajaran Islam di Indonesia yang unik dan sesuai dengan 
keadaan masyarakatnya. 

 

                                                           
1
 Siti Fatimah, “Problematika Dakwah dan Da’i Perspektif Fathi Yakan (Studi Teks Kitab Musykilat Ad-Da’wah 

Wa Ad-Da’iyah)” 5 (2024): 187. 
2
 Jauharotina Alfadhilah, Petuah-Petuah Sunan Bonang; Tentang Ketuhanan Dalam Suluk Wujil dan Primbon 

Bonang, 1 ed., 1 1 (Yogyakarta: Q-Media, 2021), 12. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 92  

 

Metode Penelitian  
 Penelitian ini memakai metode kualitatif dengan pendekatan teori hermeneutika. 
Metode kualitatif bersifat deskriptif serta analitis dalam proses pengumpulan dan pengolahan 
data, yang menekankan pada pemahaman makna dari suatu peristiwa atau gejala yang diteliti. 
Pendekatan ini dipilih untuk memudahkan peneliti dalam memahami secara mendalam tentang 
perjuangan dakwah sunan bonang dalam menyebarkan agama islam di pulau jawa dengan 
fokus pada kondisi sosial, strategi dakwah, tantangan dakwah, metode dan keberhasilan dalam 
menyebarkan islam di pulau jawa, dengan merujuk pada buku, jurnal maupun artikel-artikel 
terkini 
 
Pembahasan 
A. Kondisi Tanah Jawa Sebelum Datangnya Walisongo 

Agama islam merupakan agama yang sudah dianut sebelum datangnya walisongo di 
pulau jawa, namun belum tersebar luas dan belum menjangkau di daerah pedalaman 
karena masih di dominasi oleh kepercayaan mereka yaitu animisme dan dinamisme serta 
agama hindu-budha, beberapa makam tua yang ditemukan di pulau jawa seperti makam 
fatimah binti maimun wafat pada 1082 M yang berada di leran gresik, membuktikan bahwa 
islam memang sudah ada  jauh sebelum datangnya walisongo.  

Namun sebelum datangnya walisongo kondisi sosial masyarakat jawa bersistem kasta, 
mereka membagi masyarakat dalam beberapa lapisan sosial yaitu : bangsawan (ksatria), 
pendeta (Brahman), pedagang (waisya) dan rakyat biasa atau pekerja (sundra), hal tersebut 
menimbulkan ketimpangan sosial diantara masyarakat sehingga menyebabkan 
ketidakadilan karena kaum yang memiliki kasta tinggi memiliki akses yang lebih besar dalam 
pendidikan dan kekuasaan, sedangkan bagi kaum yang memiliki kasta terendah memiliki 
nasib yang sebaliknya.3 

  Dulu, jauh sebelum para Walisongo datang menyebarkan Islam di Jawa, ada sebuah 
kisah yang ditulis oleh R. Tanoyo dalam historiografi Jawa. Dalam kisah tersebut, disebutkan 
bahwa Sultan Al-Gabah dari negeri Rum pernah mengirim sekitar 20.000 keluarga Muslim 
ke Pulau Jawa untuk menyebarkan ajaran Islam. Namun, sebagian besar dari mereka 
meninggal dunia, hanya sekitar 200 keluarga yang selamat. Konon, kematian mereka 
disebabkan oleh gangguan dari makhluk halus atau penunggu gaib yang sudah lama 
mendiami pulau tersebut. 

Mendengar hal itu, Sultan Al-Gabah menjadi sangat marah. Ia kemudian mengutus 
sejumlah ulama, dan orang-orang sakti untuk datang ke Jawa dan menghadapi makhluk-
makhluk gaib seperti jin, siluman, dan brekasakan (raksasa atau makhluk buas dalam cerita 
rakyat Jawa). Tujuan mereka adalah membersihkan pulau Jawa dari kekuatan gaib yang 
menghalangi masuknya Islam. 

Salah satu tokoh penting dalam rombongan ini adalah Syekh Subakir, seorang ulama 
sakti dari Persia. Ia dikenal sebagai wali yang sangat keramat. Syekh Subakir dipercaya 
melakukan semacam ritual untuk menetralisir kekuatan gaib di tempat-tempat angker di 
Jawa dengan cara "memasang tumbal." Dalam konteks ini, istilah “tumbal” bukan berarti 

                                                           
3
 A R Idham Kholid, “WALI SONGO: EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH JAWA,” 2016 4 (t.t.): 6. 



93 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

 

pengorbanan manusia seperti dalam arti negatif, tetapi lebih kepada tindakan spiritual 
menyucikan atau menetralisir tempat angker dengan cara menanam tanah khusus dari 
tempat suci (biasanya dari Timur Tengah) ke lokasi-lokasi tersebut. 

Beberapa tempat di pesisir utara Jawa seperti Gresik, Lamongan, Tuban, Rembang, dan 
Jepara memiliki "makam panjang" yang dipercaya sebagai tempat singgah atau petilasan 
Syekh Subakir saat menjalankan misi sucinya. Setelah kekuatan gaib berhasil ditundukkan 
dan wilayah-wilayah angker mulai disucikan, barulah proses Islamisasi Jawa dapat 
berlangsung lebih terbuka dan aman. Inilah yang kemudian menjadi dasar bagi kedatangan 
para Walisongo di masa selanjutnya. Mereka tidak lagi harus menghadapi gangguan besar 
dari makhluk-makhluk halus seperti yang dialami oleh utusan Sultan Al-Gabah sebelumnya.4 

  Jadi dulu Sebenarnya, penyebaran Islam di Jawa sudah dimulai jauh sebelum berdirinya 
Kerajaan Majapahit. Namun, pada masa itu, penyebaran Islam belum berlangsung secara 
luas dan terstruktur. Ia masih bersifat terbatas dan tersembunyi, serta lebih berorientasi 
pada usaha spiritual untuk membuka jalan bagi kedatangan Islam di masa depan.  
Kemudian setelah melakukan babad tanah jawa baru datang gerombolan lain para 
pedagang Muslim dari Gujarat, Arab, dan Cina yang memperkenalkan Islam melalui jalur 
perdagangan, terutama di wilayah pesisir. Dan kedatangan mereka memunculkan 
komunitas muslim di daerah pesisir seperti gresik, tuban dan jepara. kemudian ketika 
kerajaan majapahit mulai melemah muncullah para Walisongo yang mengambil peran 
besar dalam menyebarkan Islam secara damai, kultural, dan terorganisir. Mereka 
berdakwah dengan pendekatan lokal, melalui seni, pertunjukan, pendidikan, dan tata 
sosial masyarakat. 

B. Biografi Sunan Bonang 
a) Asal-Usul dan Nasab 

Sunan Bonang adalah salah satu Wali Songo yang memiliki peran besar dalam 
menyebarkan ajaran Islam di Pulau Jawa. Nama aslinya adalah Maulana Makhdum 
Ibrahim, yang diperkirakan lahir sekitar abad ke-14 M, yakni sekitar tahun 1465 M. Ia 
merupakan putra keempat dari Sunan Ampel hasil pernikahannya dengan Dewi 
Candrawati, atau dikenal pula dengan nama Nyai Ageng Manila, putri dari Arya Teja, 
Bupati Tuban. Arya Teja sendiri adalah seorang tumenggung dari Kerajaan Majapahit 
yang memerintah di wilayah Tuban. Namun, ada pula sumber lain yang 
menyebutkan bahwa Dewi Candrawati merupakan putri dari Raja Kertabumi. 
Meskipun terdapat perbedaan dalam riwayat tersebut, keduanya menunjukkan 
bahwa Sunan Bonang memiliki garis keturunan dari kalangan bangsawan Majapahit.5 

Menurut Babad Risaking Majapahit dan Babad Cerbon, Sunan Bonang memiliki 4 
saudara seibu yakni, kakak-kakak beliau adalah Nyai Patimah bergelar Nyai Gedeng 
Panyuran, Nyai Wilis alias Nyai Pengulu, dan Nyai Taluki bergelar Nyai Gedeng 
Maloka. Adik Sunan Bonang adalah Raden Qasim yang dikenal dengan sebutan 
Sunan Drajat dan merupakan salah satu dari tokoh walisongo yang terkenal.

                                                           
4
 Siti Rumilah dkk., “Islamisasi Tanah Jawa Abad ke-13 M dalam Kitab Musarar Karya Syaikh Subakir,” SULUK: 

Jurnal Bahasa, Sastra, dan Budaya 1, no. 1 (26 Februari 2020): 40, https://doi.org/10.15642/suluk.2019.1.1.37-43. 
5
 zulham Farobi, Sejarah Wali Songo (yogyakarta: mueeza, 2018), 67–68. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 94 

 

Selain keempat saudara tersebut, sunan bonang juga memiliki saudara beda ibu. 
Di antaranya adalah Dewi Murtosiyah, yang diperistri Sunan Giri, dan Dewi 
Murtosimah yang diperistri Raden Patah. Selain itu dalam Babad Cerbon 
menyebutkan juga menyebutkan bahwa dari istri ayahnya yang lain Sunan Bonang 
memiliki saudara Seh Mahmud, Seh Saban alias Kirancah, Nyai Mandura, dan Nyai 
Piah. Selain itu saudara-saudara sunan bonang yang disenutkan dalam Babad Cerbon 
juga di kemukakan di Babad Ing Gresik yang menyebutkan sembilan orang putra 
sunan Ampel: (1) Nyai Ageng Manyuran, (2) Nyai Ageng Manila, (3) Nyai Ageng Wilis, 
(4) Sunan Bonang, (5) Sunan Drajat, (6) Ki Mamat, (7) She Amat, (8) Nyai Ageng 
Medarum Dan, (9) Nyai Ageng Supiyah.6 

Sunan Bonang memiliki garis keturunan langsung yang bersambung kepada Nabi 
Muhammad SAW. Ia merupakan keturunan ke-23 dari Rasulullah melalui jalur 
Sayyidah Fatimah az-Zahra dan Ali bin Abi Thalib. Oleh karena itu, dalam naskah 
kuno Serat Darmogandul, Sunan Bonang disebut sebagai “Sayyid Kramat”, sebuah 
gelar kehormatan bagi keturunan Arab yang masih memiliki hubungan darah dengan 
Nabi Muhammad dari garis ayah. Adapun silsilah lengkapnya dari jalur ayah adalah 
sebagai berikut: Maulana Makhdum Ibrahim (Sunan Bonang) bin Raden Rahmat 
(Sunan Ampel) bin Ibrahim al-Ghazi (Ibrahim Asmaraqandi) bin Jamaluddin al-Husain 
bin Ahmad Jalaluddin bin Abdullah bin Abdul Malik Azmatkhan bin Alwi Amil Faqih 
bin Muhammad Shahib Mirbath bin Ali Khali Qasam bin Alwi bin Muhammad bin 
Alwi bin Ubaidillah bin Ahmad al-Muhajir bin Isa bin Muhammad bin Ali al-Uraidhi 
bin Ja’far ash-Shadiq bin Muhammad al-Baqir bin Ali Zainal Abidin bin Al-Husain bin 
Fatimah az-Zahra binti Nabi Muhammad SAW.7  

Namun, berdasarkan sejumlah naskah historiografi lama berjenis babad, 
disebutkan bahwa Sunan Bonang merupakan putra Sunan Ampel yang ibunya 
berasal dari negeri Champa, sementara ayahnya berasal dari Samarkand, wilayah 
yang kini termasuk dalam negara Uzbekistan, bukan dari Yaman. Selain itu, dalam 
naskah Babad Cirebon, Babad Risakipun Majapahit, dan Hikayat Hasanuddin, 
dikisahkan bahwa Ibrahim Asmaraqandi ayah dari Sunan Ampel berasal dari negeri 
Tulen, yaitu suatu wilayah di sekitar Laut Kaspia yang kini menjadi bagian dari 
Kazakhstan. 

Sementara itu, menurut naskah dari klenteng talang, menyebutkan bahwa sunan 
Bonang merupakan wali keturunan asing dari Yunan Cina selatan dengan nama 
aslinya yaitu Bong Ang dan ayah beliau Bong Swi Hoo yang dikenal sebagai Sunan 
Ampel. Dengan demikian Sunan Bonang merupakan cucu dari Bong Tang Keng, yaitu 
kakek Bong Swi Hoo, dan menghasilkan kesimpulan bahwa sunan bonang adalah 
keturunan asing yang memperoleh Pendidikan jawa.8 

Adapun julukan “Bonang” dikenal karena dua hal: Pertama, karena beliau sering 
menggunakan gamelan bonang dalam dakwahnya. Gamelan tersebut merupakan 
kesenian rakyat yang sengaja beliau gunakan untuk menarik simpati rakyat yang 

                                                           
6
 agus sunyoto, Atlas Wali Songo (Pustaka Liman, 2018), 87. 

7
 Asti Musman, Sunan Bonang Wali Keramat (Yogyakarta: Araska, 2021.), 63. 

8
 Puhan Syarifudin dan Ainul Yaqin, “Tahapan Menuju Kemanunggalan dalam Ajaran Sunan Bonang: Studi Atas 

Suluk Wujil,” ESOTERIK 9, no. 2 (31 Desember 2023): 151, https://doi.org/10.21043/esoterik.v9i2.21569. 



95 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

pada saat itu sebagian besar masih memeluk agama hindu. Dengan memainkan alat 
musik tersebut masyarakat yang mendengarnya berbondong-bondong menuju 
masjid. Setelah itu beliau menembangkan tembang yang telah beliau isi ajaran-
ajaran islam dengan diiringi gamelan bonang, tembang tersebut kemudian di 
terjemahkan maknanya, sehingga tanpa sengaja mereka telah diberi pemahaman 
baru. 

Kedua Ada pandangan yang menyatakan bahwa nama "Bonang" diberikan 
sebagai bentuk penghargaan dari Sunan Bonang kepada enam murid setianya yang 
telah menemaninya dalam perjalanan dari Makassar hingga tiba di Lasem. Kata 
bonang tersebut merupakan gabungan huruf awal dari nama ke enam muridnya, 
mereka adalah Bian Sonang, Oman Maliki, Nawu Maliki, Awanang Maliki, Nawas 
Maliki, dan Guntur Maliki.9 

b) Pendidikan Dan Pengembangan Keilmuan 
Dalam bidang keilmuan, Sunan Bonang memperoleh pengetahuan dan 

ilmu agama dari ayahnya, Sunan Ampel. Ia menimba ilmu bersama para santri 
ayahnya, seperti Sunan Giri, Raden Patah, dan Raden Kusen. Selain berguru 
kepada Sunan Ampel, ia juga belajar dari Syaekh Maulana Ishak saat menunaikan 
ibadah haji ke Tanah Suci bersama Sunan Giri. Sunan Bonang dikenal luas sebagai 
penyebar ajaran Islam yang menguasai berbagai disiplin ilmu, termasuk Fiqih, 
Ushuluddin, Tasawuf, seni, sastra, arsitektur, serta ilmu kesaktian dan 
kedigdayaan yang luar biasa. Bahkan, masyarakat mengenalnya sebagai sosok 
yang sangat ahli dalam menemukan sumber air di daerah-daerah yang sulit air. 

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Pasai Sunan Bonang 
menyebarkan agama Islam di Jawa Timur diantaranya, Tuban, Pati, Pulau Madura 
dan Pulau Bawean diutara Pulau Jawa. Dalam menyebarkan ajaran islam beliau 
menguunakan cara yang tidak bertentangan dengan kebudayaan yang telah 
berkembang di masyarakat, yaitu dengan mengubah dan mengganti beberapa 
nama dan istilah hindu dengan nama baru yang bersifat islami atau berasal dari 
nama para nabi dan juga mendirikan pondok pesantren. Dalam dakwahnya sunan 
bonang juga melakukan pendekatan bersifat kultural seni dan budaya seperti, 
berdakwah dengan memainkan wayang dan berdakwah dengan menggunakan 
alat musik yang di namakan Bonang. Diceritakan bahwa Sunan Bonang 
memperbolehkan siapa saja yang datang ke masjid untuk memainkan alat musik 
tersebut, dengan ketentuan bahwa mereka harus membasuh kaki terlebih dahulu 
di kolam yang dibangun di depan masjid, lalu mengucapkan dua kalimat syahadat. 
Selain itu, beliau juga mahir dalam menggubah tembang-tembang macapat.  

Berkat latar belakang keluarga ibunya yang berasal dari kalangan 
bangsawan Tuban, Sunan Bonang memiliki kesempatan untuk mendalami seni 
dan budaya Jawa. Hal ini menjadikannya sangat terampil serta memahami secara 
mendalam berbagai aspek sastra Jawa. Dalam upaya dakwahnya, beliau 
menyebarkan ajaran Islam melalui penulisan sebuah kitab yang dikenal dengan 
Primbon Bonang. 

                                                           
9
 Ahmad Mudzir, Sunan Bonang Wali Sufi (Tuban: Yayasan Mabarrit Sunan Bonang, t.t.), 56. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 96 

 

Menurut Schrieke, jika ditelaah lebih dalam, Primbon Bonang memuat 
berbagai kitab sebagai sumber rujukan ajaran atau nasihat keislaman. Beberapa 
di antaranya adalah Ihya’ ‘Ulumuddin karya Al-Ghazali, Tamhid karya Abu Syakur 
As-Salimi, Talkhis Al-Minhaj karya Imam Nawawi yang kemungkinan diringkas 
dalam kitab Ad-Daqaa’iq, Quth Al-Qulub karya Abu Thalib Al-Makki, Ar-Risalah Al-
Makkiyah fi Thariq Al-Sada Al-Sufiyah karya Afifuddin At-Tamimi, Tazyinul Asywaq 
bi Tafshil Asywaq Al-‘Usysyaq karya Daud bin Umar Al-Anthaki, serta Hilyatul 
Auliya’ karya Abu Nu’aim Ahmad bin Abdillah Al-Isfahani, yang juga dikenal 
sebagai Ahmad Ibn Ashim Al-Anthaki. Selain itu, dalam primbon Jawa juga 
disebutkan sejumlah tokoh sufi seperti Daud Al-Anthaky, Abu Yazid Al-Busthami, 
Muhyiddin Ibn ‘Arabi, Syekh Ibrahim Al-Arki, Syekh Abdul Qadir Al-Jaelani, Syekh 
Semangu Asarani, Syekh Ar-Rudaji, dan Syekh Sabti. 

Selain Primbon Bonang, Sunan Bonang juga menyusun kitab tentang 
pengetahuan tasawuf yang lebih dalam dan lebih rahasia yang dikenal dengan 
Suluk Wujil. Wujil yang memiliki arti cebol merupakan tokoh terpelajar majapahit, 
yang bersedia meninggalkan agama Hindu dan menjadi pemeluk Islam yang taat. 

C. Perjuangan Dakwah Sunan Bonang 
a) Tantangan Dan Ancaman 

Sunan bonang merupakan salah satu tokoh walisongo yang berpengaruh dalam 
menyebarkan agama islam di pulau jawa, beliau tinggal dan menyiarkan agama di 
daerah tuban tepatnya daerah bonang, selain di tuban beliau juga melakukan dakwah di 
pati, madura dna pulau bawean.10 Dalam perjuangannya menyebarkan agama islam 
tentu tidak lepas dari segala bentuk rintangan dan ancaman Sebagai salah satu tokoh 
penting dalam proses Islamisasi di Jawa, Sunan Bonang harus berhadapan dengan 
masyarakat yang telah lama menganut ajaran Hindu-Budha dan memiliki sistem 
kepercayaan yang sangat melekat dalam kehidupan sehari-hari. Penolakan dari para 
pemuka agama lama, sistem sosial yang masih menjunjung tinggi kasta, serta 
ketidakpahaman masyarakat terhadap ajaran Islam menjadi hambatan besar dalam 
penyebaran dakwah. Selain itu, pendekatan dakwah yang dilakukan di tengah 
kekuasaan kerajaan-kerajaan lokal juga berisiko memunculkan konflik politik dan 
kecurigaan terhadap Islam sebagai ancaman terhadap tatanan yang sudah ada. Di 
tengah keterbatasan sarana dakwah dan akses wilayah yang sulit, Sunan Bonang tetap 
menjalankan peran dakwahnya dengan cara-cara yang bijaksana, melalui pendekatan 
budaya, seni, dan sufisme, demi menyentuh hati masyarakat Jawa secara damai dan 
perlahan. 

Sebelum aktif berdakwah di wilayah Tuban, Sunan Bonang ternyata telah 
menjalankan misi dakwah di berbagai daerah. Ia pernah ditugaskan oleh ayahnya untuk 
memimpin Masjid Singkal yang terletak di Daha, Kediri. Di sinilah beliau memperoleh 
pengalaman pertamanya sebagai pendakwah. Berdasarkan kisah dalam Babad Daha-
Kediri, metode dakwah Sunan Bonang pada awalnya dikenal cukup keras. Ia tidak hanya 
menghancurkan arca-arca yang disembah oleh masyarakat setempat, tetapi juga 

                                                           
10

 Rokhmah Ulfah, “MISTIK SUNAN BONANG,” Jurnal THEOLOGIA 24, no. 2 (2 Maret 2016): 139–62, 

https://doi.org/10.21580/teo.2013.24.2.331. 



97 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

mengalihkan aliran Sungai Brantas, yang menyebabkan wilayah-wilayah yang menolak 
ajaran Islam mengalami kekeringan, sementara beberapa daerah lainnya terkena banjir. 
Bahkan, beliau dikisahkan pernah mengutuk sebuah desa hanya karena kesalahan satu 
orang warganya. Dalam upaya menyebarkan Islam ke pedalaman, Sunan Bonang 
membangun masjid pertama di wilayah barat Sungai Brantas, tepatnya di Desa Singkal 
(yang kini dikenal sebagai Nganjuk). Pendekatan dakwahnya yang keras menimbulkan 
perlawanan dari masyarakat Kediri, baik melalui bentrokan fisik maupun debat terbuka. 
Dalam Babad Daha-Kediri disebutkan bahwa Sunan Bonang menghadapi tokoh-tokoh 
seperti Buto Locaya dan Nyai Plencing, yang diyakini mewakili para penganut ajaran 
Bhairawa-Bhairawi di wilayah tersebut.11 

Karena dakwahnya di wilayah Kediri dianggap kurang berhasil, Naskah Hikayat 
Hasanuddin menyebutkan bahwa Sunan Bonang kemudian pindah ke Demak atas 
undangan Raden Patah untuk menjadi imam di Masjid Demak, dengan gelar Imam Guru 
Suci. Namun, beliau tidak lama menjabat sebagai imam, dan akhirnya memilih untuk 
meninggalkan posisi tersebut dan melanjutkan aktivitas dakwahnya di Bonang, Lasem 
Adapun jabatan imam masjid digantikan oleh seseorang yang bernama Ibrahim dengan 
julukan Pangeran Karang Kemuning dan dikisahkan pangeran tersebut juga menikahi 
saudara Sunan Bonang yaitu Nyai Gede Pancoran.12 

Menurut Naskah Cerita Lasem, pada tahun 1402 Saka (1480 M), Sunan Bonang 
tinggal di bagian belakang kediaman Kadipaten Lasem, tempat tinggal kakaknya, Nyai 
Gede Maloka, yang memimpin Lasem setelah wafatnya sang suami, Pangeran 
Wiranagara. Dalam kisah tersebut diceritakan bahwa Nyai Gede Maloka meminta Sunan 
Bonang untuk merawat makam nenek mereka yang berasal dari Champa, yakni Putri Bi 
Nang Ti, yang berada di Punthuk Regol. Selain itu, Sunan Bonang juga diminta untuk 
menjaga makam ayah mertua dan mendiang suami dari Nyai Gede Maloka. Berdasarkan 
Cerita Lasem, sejak tinggal di Lasem hingga menetap di Tuban, Sunan Bonang tidak 
pernah menikah. Hal ini diperkuat oleh Babad Tanah Jawa yang tidak mencantumkan 
kisah mengenai istri maupun keturunan Sunan Bonang, sehingga dapat disimpulkan 
bahwa beliau hidup membujang hingga akhir hayatnya 

Selain cerita diatas, ancaman juga Sunan Bonang rasakan ketika masih 
berdakwah di wilayah Kediri, banyak penduduk yang menentang ajaran Islam. Beberapa 
pemuka agama dan tokoh masyarakat Kediri menganggap dakwah Sunan Bonang 
sebagai ancaman terhadap tradisi mereka. Mereka pun berusaha mengusir atau bahkan 
membunuh Sunan Bonang. 

Suatu hari, dikisahkan sekelompok orang dari Kediri mendatangi Sunan Bonang 
dengan maksud jahat. Namun, dengan kewaliannya, Sunan Bonang menunjukkan 
karomah (keajaiban). Konon, beliau memukul gentong (tempayan air) dengan 
tongkatnya, lalu airnya berubah menjadi emas. Melihat hal itu, masyarakat Kediri 
terkejut dan akhirnya banyak yang bersimpati, bahkan ada yang memeluk Islam.13 

                                                           
11

 Achmad Syafrizal, “SEJARAH ISLAM NUSANTARA,” Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (5 Desember 

2015): 235–53, https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 
12

 Jauharotina Alfadhilah, “Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang” 1 (2022): 93. 
13

 Asti Musman, Karomah Walisongo (Yogyakarta: Mueeza, t.t.), 148. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 98 

 

Selain itu Salah satu kisah terkenal tentang Sunan Bonang berkaitan dengan 
keberadaan Sumur Srumbung yang terletak di tepi Pantai Tuban. Dikisahkan bahwa 
dahulu seorang resi Hindu datang untuk menantang Sunan Bonang berdebat. Namun, 
sebelum mencapai daratan, perahu yang ditumpanginya karam, dan semua kitab suci 
yang dibawanya ikut tenggelam. Ketika akhirnya sang resi bertemu dengan Sunan 
Bonang di pinggir pantai dan menyampaikan tujuannya, Sunan Bonang lalu 
menancapkan tongkatnya ke tanah. Setelah tongkat itu dicabut, muncullah air dari 
tempat tersebut, dan secara ajaib kitab-kitab sang resi yang sebelumnya hilang ikut 
muncul kembali. Sumber air itu kemudian menjadi sebuah sumur yang dikenal sebagai 
Sumur Srumbung, yang uniknya memiliki air tawar meskipun terletak di dekat laut, dan 
keajaiban ini masih dipercaya hingga sekarang. 

Namun, dalam versi lain diceritakan kisah tentang seorang Brahmana yang 
berlayar dari India menuju Tuban dengan tujuan untuk menguji kesaktian Sunan 
Bonang. Singkatnya, sebelum mencapai tujuan, perahu yang ditumpanginya tenggelam, 
dan seluruh kitab-kitab yang dibawanya hanyut terbawa arus. Beruntung, sang 
Brahmana berhasil menyelamatkan diri dan sampai di tepi pantai. Di sana, ia bertemu 
dengan seorang pria berjubah putih. Kepada pria tersebut, sang Brahmana 
menyampaikan niatnya untuk bertemu dengan Sunan Bonang guna menguji kesaktian, 
namun ia mengaku tak dapat melanjutkan maksudnya karena kehilangan kitab-kitabnya. 
Pria berjubah putih itu kemudian mencabut tongkatnya yang tertancap di pasir, dan dari 
bekas lubang tongkat itu mengalir air yang membawa serta kembali semua kitab sang 
Brahmana. Setelah itu, pria tersebut menyebutkan namanya, yang ternyata adalah 
Sunan Bonang sendiri. Mendengar hal itu, sang Brahmana pun bersimpuh dengan penuh 
hormat.14 

Salah satu kesaktian Sunan Bonang yang terkenal adalah keberhasilannya 
menaklukkan Kebondanu, seorang kepala perampok beserta kelompoknya. Dengan 
hanya melantunkan tembang dan gending Dharma serta Macapat, Sunan Bonang 
mampu membuat Kebondanu dan para anak buahnya tidak bisa bergerak sama sekali. 
Dalam keadaan tak berdaya itu, Sunan Bonang mengajak mereka untuk bertobat. 
Akhirnya, Kebondanu bersama para pengikutnya tersentuh dan memilih menjadi murid 
serta pengikut ajaran Sunan Bonang. 

Dari berbagai kisah tersebut, dapat disimpulkan bahwa dalam perjalanan 
dakwahnya, Sunan Bonang sering kali menghadapi tantangan yang datang dari 
masyarakat, baik dalam bentuk perlawanan fisik maupun perdebatan pemikiran. 
Penolakan terhadap ajaran Islam tidak hanya terjadi di Kediri, tetapi juga masih 
dirasakan saat beliau berada di Tuban. Hal ini menunjukkan bahwa proses penyebaran 
Islam pada masa itu tidaklah mudah, karena harus berhadapan dengan berbagai bentuk 
resistensi dari masyarakat yang masih kuat memegang kepercayaan lama. Namun, 
dengan pendekatan yang bijaksana, kreatif, dan penuh kesabaran, Sunan Bonang 
mampu mengajak mereka memahami dan akhirnya menerima ajaran Islam. Selain itu, 

                                                           
14

 Sa’adatul Lutfiyah, “Analisi Fungsi dan Nilai dalam Legenda Sunan Bonang dan Brahmana India Kajian 

Antropologi Sastra,” Jurnal Sasindo UNPAM 12, no. 2 (31 Desember 2024): 54–60, 

https://doi.org/10.32493/sasindo.v12i2.54-60. 



99 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

 

dari cerita-cerita di atas, terlihat bahwa karomah yang dimiliki Sunan Bonang juga turut 
berperan besar dalam membuka hati masyarakat. Keajaiban-keajaiban yang terjadi, 
seperti munculnya air tawar dari tepi laut dalam kisah Sumur Srumbung, atau 
kemampuan beliau melumpuhkan perampok hanya dengan lantunan tembang, menjadi 
bukti karomah yang membuat masyarakat takjub dan akhirnya luluh. Karomah tersebut 
tidak hanya menunjukkan kekuatan spiritualnya, tetapi juga memperkuat keyakinan 
masyarakat bahwa ajaran yang dibawanya benar dan membawa kebaikan. Dengan 
demikian, dakwah Sunan Bonang tidak hanya mengandalkan kata-kata, tetapi juga 
keteladanan, kebijaksanaan, serta keistimewaan spiritual yang menyentuh hati banyak 
orang. 
b) Strategi dakwah  

Strategi dakwah adalah upaya atau langkah-langkah yang direncanakan secara 
sistematis dan terarah untuk menyampaikan ajaran Islam kepada individu atau 
kelompok, dengan tujuan agar pesan dakwah dapat diterima, dipahami, dan diamalkan 
dalam kehidupan.15 

Dalam hal ini strategi dakwahnya, Sunan Bonang lebih mengarah pada 
pendekatan budaya yaitu dengan memasukkan nilai-nilai ajaran Islam pada budaya 
setempat, hal itu beliau lakukan sebab, dulu sebelum masuknya islam di jawa, 
masyarakat telah lama menggemari kesenian, baik berupa pewayangan, syair-syair 
maupun musik gamelan. Dengan demikian sunan bonang menggunakan kesenian 
sebagai media dakwahnya untuk memepermudah memasukkan nilai-nilai islam kepada 
masyarakat melalui kebiasaan maupun kegemarannya.16 
Berikut merupakan penjelasan mengenai beberapa strategi sunan Bonang: 

Pertama, Memanfaatkan kesenian serta kebudayaan lokal, dalam berdakwah seperti 
gamelan dan tembang Sunan Bonang menyebarkan ajaran Islam dengan cara 
menyesuaikannya dengan budaya lokal yang sudah ada. Salah satu contohnya, ia 
mengubah alat musik gamelan Jawa yang dulunya banyak dipakai dalam upacara Hindu 
menjadi media untuk mengenalkan ajaran Islam. Ia memasukkan unsur-unsur zikir atau 
puji-pujian kepada Allah ke dalam musik tersebut, sehingga suasananya menjadi lebih 
religius dan mengajak orang untuk mendekat kepada Tuhan. Salah satu karya 
terkenalnya adalah lagu "Tombo Ati", yang isinya mengajarkan cara menenangkan hati 
dan mendekatkan diri kepada Allah.17 

Kedua, Menggunakan kesenian wayang Sunan Bonang memainkan peran penting 
dalam proses modifikasi seni pewayangan dengan menyisipkan unsur ajaran ruhani atau 
hikmah ke dalam pertunjukannya. Melalui pendekatan ini, wayang tidak hanya menjadi 
sarana hiburan, tetapi juga media dakwah dan pendidikan spiritual. Ia memasukkan 
unsur-unsur tasawuf, nilai-nilai etika, dan ajaran Islam secara lembut, agar lebih mudah 

                                                           
15

 Exsan Adde Adde, “STRATEGI DAKWAH KULTURAL DI INDONESIA,” Dakwatul Islam 7, no. 1 (31 

Desember 2022): 59–76, https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v7i1.573. 
16

 Salman Faris, “Islam Dan Budaya lokal (STUDI ATAS TRADISI KEISLAMAN MASYARAKAT JAWA),” 

2016 15, no. 1 (2 Juni 2016): 80. 
17

 Dicky Darmawan dan M Makbul, “Peran Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: Perkembangan Islam Di 

Tanah Jawa,” Wahana Karya Ilmiah Pendidikan 6, no. 02 (31 Desember 2022): 17–18, 

https://doi.org/10.35706/wkip.v6i02.8878. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 100 

 

diterima oleh masyarakat Jawa yang kala itu masih lekat dengan budaya Hindu-
Buddha.18. 

Sebagai bagian dari pengayaan pewayangan, Sunan Bonang juga menambahkan 
berbagai ricikan atau elemen pendukung visual dan simbolik seperti kuda, gajah, 
harimau, garuda, kereta perang, dan rampogan (pasukan perang). Penambahan ini 
bukan hanya memperkaya estetika pertunjukan, tetapi juga memperkuat pesan moral 
dan nilai filosofis yang ingin disampaikan melalui karakter dan simbol-simbol tersebut. 
Misalnya, garuda melambangkan kebebasan dan kekuatan spiritual, sementara kereta 
perang bisa merepresentasikan perjuangan melawan hawa nafsu. Perubahan dan 
inovasi ini menunjukkan kemampuan Sunan Bonang dalam mengadaptasi budaya lokal 
sebagai jalan dakwah yang efektif dan penuh makna.19 

Sunan Bonang sangat pintar dalam mengenalkan pertunjukan wayang kepada 
masyarakat. Karena tertarik, banyak orang datang untuk menontonnya. Tanpa sadar, 
mereka pun ikut mengucapkan kalimat syahadat. Dalam salah satu adegan wayang, 
dijelaskan arti dari kalimosodo, yaitu kalimat syahadat, yang merupakan syarat utama 
bagi seseorang yang ingin masuk Islam, yaitu dengan mengucapkan dan meyakininya.20 

Ketiga, Sunan Bonang menggunakan sekaligus mempopulerkan karya seni suluk 
berbahasa Jawa yang berisi ajaran-ajaran Islam saat menjalankan dakwahnya pada abad 
ke-15, karya sastra yang diubahnya antara lain Primbon Bonang, Suluk Wujil, Suluk 
Khalifah, Suluk Kaderesan, Suluk Regol, Suluk Bentur. Suluk tersebut rata-rata berisi 
pengalaman beliau dan beberapa ajaran tasawuf.  

Berbicara mengenai suluk wujil, sebenarnya memiliki arti cebol, Pendek atau 
tumpul. Namun dalam serat kandha, dijelaskan bahwa wujil merupakan murid sunan 
Bonang, dengan demikian dapat diartikan bahwa suluk wujil sebenarnya menerangkan 
murid sunan Bonang yang sedang mencari ilmu ma’rifat, Dikisahkan bahwa Wujil 
merupakan seorang abdi dari Kerajaan Majapahit yang mengembara dalam pencarian 
seorang guru spiritual, hingga akhirnya ia bertemu dengan Sunan Bonang yang dikenal 
sebagai Ratu Wahdat.  Adapun jumlah keseluruhan dari suluk wujil adalah 104. 

Berikut merupakan kutipan suluk wujil bait ke 18 yang berisi tentang 
ma’rifatullah dan perkara ibadah: 

Kawruha tataning urip 
Ingkang aningali ing sarira 
Kang tan pegat pamujine 
Endi pinangkanipun 
Kang amuji lan kang pinuji 
Sampuntan sapeksa 
Marmaning wong agung 

                                                           
18

 Jauharotina Alfadhilah dan Jamal Ghofir, “RASIONALITAS DAKWAH SUNAN BONANG,” Aswalalita 2, no. 

2 (2023): 292. 
19

 Amelia Febriyanti dan Lutfiah Ayundasari, “Strategi Sunan Bonang melalui media seni dalam penyebaran 

dakwah Islam,” Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial (JIHI3S) 1, no. 6 (29 Juni 2021): 692, 

https://doi.org/10.17977/um063v1i6p688-694. 
20

 Mun’izul Umam, “DAKWAH SUNAN BONANG STUDI TERHADAP METODE DAKWAH MELALUI 

MUSIK GAMELAN” 1, no. 2 (2020): 19. 



101 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

 

Padho angluruh sarira 
Dipun nyata ing uripirasejati 
Uripira ning dunya 
Artinya, Ketahuilah bahwa pedoman utama dalam hidup adalah mengenali jati 

diri, sambil tetap menjalankan ibadah dengan penuh kekhusyukan. Penting pula untuk 
memahami asal-usul dari yang menyembah dan yang disembah. Oleh sebab itu, orang-
orang mulia senantiasa berusaha memahami hakikat dirinya agar dapat menemukan 
makna sejati dari kehidupan mereka di dunia ini.21 

Selain beberapa suluk ada juga kitab sunan bonang yang terkenal yaitu Primbon 
Bonang yang saat ini masih tersimpan di perpustakaan universitas leiden Belanda. 
Adapun peneliti pertama kitab bonang adalah B.J.O. schrieke pada tahun 1916. 
Penelitian tersebut menyimpulkan bahwa Kitab Bonang memuat ajaran-ajaran tentang 
Islam dan tasawuf, serta berisi peringatan terhadap pemahaman atau ajaran yang 
menyimpang dari prinsip-prinsip Islam.22 

D. Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang dalam pembentukan Identitas Islam 
Nusantara 

Sunan Bonang merupakan salah satu dari kelompok walisongo yang dakwahnya 
mampu berkompromi dengan budaya, namun sebelumnya dakwah sunan Bonang 
menggunakan metode yang keras, pada pengalaman dakwahnya yang pertama tepatnya 
di kediri, pada masa itu sunan Bonang tidak toleran dengan kepercayaan masyarakat 
setempat, dan diceritakan beliau juga pernah merusak arca yang dipuja masyarakat, 
sehingga beliau mendapat perlakuan tidak menyenangkan serta penolakan dari 
masyarakat. Pengalaman dakwah yang di dapatkan selama dikediri membuat beliau 
intropeksi diri dan mampu berpikir secara rasionalitas, melihat hasil pengalaman 
dakwah pertamanya membuat sunan Bonang merubah metode pada dakwah 
selanjutnya, dalam hal tersebut sunan Bonang melakukan pendekatan yang bersifat 
asimilatif dengan memberikan nuansa islam pada adat istiadat setempat.23 Dalam 
dakwahnya beliau sering menyesuaikan diri dengan beragam kebudayaan masyarakat di 
jawa seperti wayang, gamelan dan sastra24. Beliau memodifikasi kebudayaan yang ada 
dengan mamasukkan ajaran islam agar mudah di terima oleh masyarakat. 

Sebagai contoh dari keberhasilan strategi dakwah suna Bonang diantaranya 
ialah, mengubah upacara Pancamakara, upacara Pancamakara sebenarnya merupakan 
kebudayaan yang dilakukan oleh Hindu tantrayana yaitu para orang kerajaan dengan 
duduk membentuk lingkaran secara berselang-seling antara laki-laki dan perempuan, 
dimana harus terdapat Ma-lima (Lima M) yaitu, Madya (minuman keras), Mamsa 
(daging), Matsya (ikan), untuk dinikmati dan Setelah menyantap hidangan tersebut, 
mereka melakukan Maithuna (hubungan seksual), dan setelah mencapai keadaan tanpa 

                                                           
21

 Laily Khumaidiyah, “Jurnal Pendidikan dan Keislaman” 1, no. 2 (1 Januari 2022): 68. 
22

 Musman, Sunan Bonang Wali Keramat, 97. 
23

 Jauharotina Alfadhilah dan Jamal Ghofir, “ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) Volume. 02, No 

02. September, 2023, ISSN. 2963-833X” 2, no. 2 (2023.): 290. 
24

 Jauharotina Alfadhilah, “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum Ibrahim dalam Kitab Primbon 

Bonang dan Suluk Wujil,” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 4, no. 2 (10 Desember 2018): 220, 

https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 102 

 

hasrat, mereka melanjutkan dengan melakukan Mudra atau semedi sebagai bentuk 
(pertapaan). 

Kemudian adat tersebut dirubah oleh sunan Bonang menjadi sebuah tradisi yang 
sering kita sebut dengan kenduri atau selametan, dimana tradisi tersebut merupakan 
perkumpulan orang laki-laki yang duduk melingkar dan terdapat makanan seadanya 
sebagai bentuk rasa syukur kepada Allah serta diselingi dengan tahlil dan do’a. adapaun 
istilah “Ma-Lima” yang awalnya merupakan syarat pada Panca Makara, telah dirubah 
maknanya oleh sunan Bonang menjadi Lima larangan “Ma” yaitu Madat (minuman 
keras), Madon (bermain perempuan), Main (judi), dan Maksiat (perbuatan buruk).25 Dari 
contoh tersebut membuktikan bahwa strategi dakwah sunan bonang mampu mebentuk 
identitas islam Nusantara yakni sebuah ajaran islam yang tidak melanggar syari’at 
namun memiliki ciri khas tersendiri. 

 Selain itu, dengan strategi bijak lainnya yang dilakukan sunan Bonang mampu 
menimbulkan dampak positif sehingga Islam berhasil diterima oleh berbagai kalangan 
masyarakat  terutama masyarakat jawa dan membentuk islam Nusantara dengan 
karakter islam yang damai dan toleran, islam yang menghargai tradisi dan budaya lokal, 
dan islam yang kontekstual dan tidak kaku dengan budaya asing. Dalam hal ini islam 
Nusantara bukan berarti sebuah ajaran baru melainkan islam yang memiliki karakteristik 
sendiri, yaitu sebuah kebudayaan Nusantara yang dimasuki nilai ajaran islam tanpa 
menghapus adat istiadatnya, dalam artian islam Nusantara mamapu mempermudah 
konsep pemahaman tentang islam. 

 
Kesimpulan 

Strategi dakwah yang dilakukan oleh Sunan Bonang memberikan pengaruh besar 
terhadap terbentuknya identitas Islam Nusantara. Melalui pendekatan budaya, seni, dan 
kearifan lokal, Sunan Bonang berhasil menyebarkan ajaran Islam secara damai shingga ajaran 
islam dapat diterima oleh masyarakat Jawa yang saat itu masih kental dengan nilai-nilai Hindu-
Buddha. Ia mengislamkan unsur-unsur budaya lokal seperti gamelan, tembang, dan sastra Jawa 
tanpa menolaknya, tetapi justru mengarahkan maknanya ke nilai-nilai spiritual Islam. Proses ini 
menunjukkan bahwa Islam di Nusantara tidak datang secara kaku, melainkan melalui proses 
historisitas dan akulturasi yang menghasilkan bentuk Islam yang unik, kontekstual, dan berakar 
kuat pada budaya lokal. Identitas Islam Nusantara yang dikenal moderat, toleran, dan inklusif 
merupakan warisan langsung dari pendekatan dakwah semacam ini. 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                           
25

 A Fatikhul Amin Abdullah, “RITUAL AGAMA ISLAM DI INDONESIA DALAM BINGKAI BUDAYA,” 13 

Juli 2018, 6. 



103 | ASWALALITA | Vol. 4 No. 2 | September 2025 | E-ISSN: 2963-833X 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, A Fatikhul Amin. “RITUAL AGAMA ISLAM DI INDONESIA DALAM BINGKAI BUDAYA,” 13 

Juli 2018. 
Adde, Exsan Adde. “STRATEGI DAKWAH KULTURAL DI INDONESIA.” Dakwatul Islam 7, no. 1 (31 

Desember 2022): 59–76. https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v7i1.573. 
Alfadhilah, Jauharotina. “Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang” 1 (2022). 
———. “Interpretasi Konsep Tuhan Perspektif Maulana Makhdum Ibrahim dalam Kitab 

Primbon Bonang dan Suluk Wujil.” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 4, 
no. 2 (10 Desember 2018): 201–24. https://doi.org/10.35719/islamikainside.v4i2.50. 

———. Petuah-Petuah Sunan Bonang; Tentang Ketuhanan Dalam Suluk Wujil dan Primbon 
Bonang. 1 ed. 1 1. Yogyakarta: Q-Media, 2021. 

Alfadhilah, Jauharotina, dan Jamal Ghofir. “ASWALALITA (Journal Of Dakwah Manajemant) 
Volume. 02, No 02. September, 2023, ISSN. 2963-833X” 2, no. 2 (t.t.). 

———. “RASIONALITAS DAKWAH SUNAN BONANG.” Aswalalita 2, no. 2 (2023): 282–94. 
Darmawan, Dicky, dan M Makbul. “Peran Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: 

Perkembangan Islam Di Tanah Jawa.” Wahana Karya Ilmiah Pendidikan 6, no. 02 (31 
Desember 2022). https://doi.org/10.35706/wkip.v6i02.8878. 

Faris, Salman. “Islam Dan Budaya lokal (STUDI ATAS TRADISI KEISLAMAN MASYARAKAT JAWA).” 
2016 15, no. 1 (2 Juni 2016). 

Farobi, zulham. Sejarah Wali Songo. yogyakarta: mueeza, 2018. 
Fatimah, Siti. “Problematika Dakwah dan Da’i Perspektif Fathi Yakan (Studi Teks Kitab Musykilat 

Ad-Da’wah Wa Ad-Da’iyah)” 5 (2024). 
Febriyanti, Amelia, dan Lutfiah Ayundasari. “Strategi Sunan Bonang melalui media seni dalam 

penyebaran dakwah Islam.” Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 
(JIHI3S) 1, no. 6 (29 Juni 2021): 688–94. https://doi.org/10.17977/um063v1i6p688-694. 

Kholid, A R Idham. “WALI SONGO: EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI DAN 
IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH JAWA.” 2016 4 (t.t.). 

Khumaidiyah, Laily. “Jurnal Pendidikan dan Keislaman” 1, no. 2 (1 Januari 2022). 
Lutfiyah, Sa’adatul. “Analisi Fungsi dan Nilai dalam Legenda Sunan Bonang dan Brahmana India 

Kajian Antropologi Sastra.” Jurnal Sasindo UNPAM 12, no. 2 (31 Desember 2024): 54–60. 
https://doi.org/10.32493/sasindo.v12i2.54-60. 

Mudzir, Ahmad. Sunan Bonang Wali Sufi. Tuban: Yayasan Mabarrit Sunan Bonang, t.t. 
Musman, Asti. Karomah Walisongo. Yogyakarta: Mueeza, t.t. 
———. Sunan Bonang Wali Keramat. Yogyakarta: Araska, 2021. 
Rumilah, Siti, Indah Wulandari, Ainiyah Syafitri, Dina Maulidia, Hilmi Musyafa, Nur Laila Zulfa, 

dan Wan Khairina Hanim. “Islamisasi Tanah Jawa Abad ke-13 M dalam Kitab Musarar 
Karya Syaikh Subakir.” SULUK: Jurnal Bahasa, Sastra, dan Budaya 1, no. 1 (26 Februari 
2020): 37–43. https://doi.org/10.15642/suluk.2019.1.1.37-43. 

sunyoto, agus. Atlas Wali Songo. Pustaka Liman, 2018. 
Syafrizal, Achmad. “SEJARAH ISLAM NUSANTARA.” Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (5 

Desember 2015): 235–53. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 
Syarifudin, Puhan, dan Ainul Yaqin. “Tahapan Menuju Kemanunggalan dalam Ajaran Sunan 

Bonang: Studi Atas Suluk Wujil.” ESOTERIK 9, no. 2 (31 Desember 2023): 151. 
https://doi.org/10.21043/esoterik.v9i2.21569. 



Jauharotina Alfadhilah - Pengaruh Strategi Dakwah Sunan Bonang Terhadap Pembentukan Identitas Islam Nusantara | 104 

 

Ulfah, Rokhmah. “MISTIK SUNAN BONANG.” Jurnal THEOLOGIA 24, no. 2 (2 Maret 2016): 139–
62. https://doi.org/10.21580/teo.2013.24.2.331. 

Umam, Mun’izul. “DAKWAH SUNAN BONANG STUDI TERHADAP METODE DAKWAH MELALUI 
MUSIK GAMELAN” 1, no. 2 (2020). 

 
 
 
 
 

 


